

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

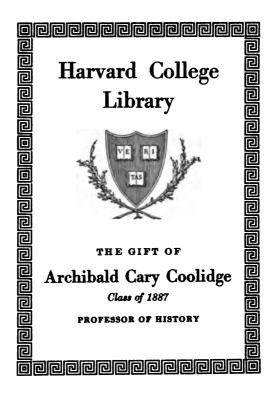
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



# XPIICTIAHCROE TEHIE,

ИЗДАВАЕМОЕ

ПРИ

САНКТПЕТЕРБУРГСКОЙ

ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ.

1887.

↓ ЧАСТЬ ПЕРВАЯ.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

Типографія θ. Елеоноваго и Ко. Невсий просп., № 134.

I887.

CP 375.5

HARVARD COLLEGE LIBRARY GIFT OF ARCHIBALD CARY COOLIDGE GEC 28 1925

Печатать позволяется, 14 Ноября 1886 г. Ординарный профессоръ с.-петербургской духовной академіи *Пеанъ Троицк*ій.

## О происхождени книги Притчей Соломоновыхъ 1).

ΕΒΡ. названіе לישלי שלמה LXX перевели παροιμίαι Σολομῶνтос, т. е. поговорки, пословицы Соломона. Переводъ выражаеть, но не вполнъ, мысль оригинала. Еврейское ਤ੍ਰਿੰਦ੍ਰ значить первоначально подобіе, сравненіе, а потожь — изреченіе религіознаго или нравоучительнаго содержанія, такъ какъ подобныя изреченія у восточных народовь представляють остроумния сравненія вравственныхъ отношеній съ изв'єстными явленіями міра матеріальнаго. Такъ какъ, далве, такого рода изреченія при ихъ краткости и мъткости, были весьма употребительны въ народъ, сдълались пословицами, поговорками; то טָיָטָל значить пословица, поговорка «LXX παροιμία). Такъ какъ, наконецъ, поэзія вообще любить сравненія, а еврейская, въ частности, и по внішней формів своей марактеризуется такъ называемымъ нараллелизиомъ членовъ, т. е. извъстнымъ сходствомъ, синонимичностью мыслей, составляющихъ различные члены одного и того же даннаго стиха: то מי значитъ новиа, целое стихотвореніе, правда опять таки учительнаго содержанія, дидактическая поэма. Что всв указанные оттыки понятія, съединяемаго съ словомъ о, соотвътствують различнымъ характеристических свойствах содержанія книги Притчей Соломоновихъ, это будеть видно изъ указаній, какія будуть сдівланы относительно RIBERTOS COLORES.

Обратимся теперь въ другой половинъ общаго надписанія книги, къ имени Соломона. Въ этомъ имени, очевидно, заключается показаніе относительно автора "Притчей". Въ какой степени достовърно это показаніе? Вся ли книга, въ томъ видь, въ какомъ

<sup>1)</sup> Изъ посмертныхъ ввинсокъ П. С. Явимова.

(записали) мужи Езекін, царя іудейскаго". Не говоримъ о надписаніи въ началі книги, потому что это общее, ко всей книгів относящееся, надписаніе. Изъ надписаній частнійшихъ намъ нужно еще обратить вниманіе на

XXII, 17. "Приклони ухо твое и слушай слова мудрыхъ" (слав. ко словесемъ мудрыхъ прилагай твое ухо).

XXIV, 23. "И сін (притчи, изреченія) отъ мудрыхъ" (בְּחַבְּמִים). LXX אור , указывающее на авторовъ притчей, поняли какъ признакъ дат. падежа, и, соединяя надписаніе съ первою изъ притчей, сказали: "сія же вамъ смысленнымъ глаголю разумъти: срамлятися лица на судъ не добро" (лицепріятіе на судъ не хорошо).

Изъ надписаній оказывается, такимъ образомъ, что притчи, нравоучительныя изреченія, составляющія книгу Притчей, не только не приведены въ свой настоящій видъ, но и не составлены всъ Соломономъ. Авторами притчей, кромъ Соломона, называются Агуръ, сынъ Якэ, царь Лемуилъ или върнѣе мать его и, наконецъ, собирательная личность—"мудрые". И въ первыхъ 6 стихахъ, которые слѣдуетъ разсматривать, и какъ общее надписаніе книги, и какъ введеніе въ книгу, есть довольно ясный намекъ на различныхъ авторовъ различныхъ частей книги: ст. 6 "уразумѣетъ же притчу и темное слово (замысловатую рѣчь), реченія же премудрыхъ и гаданія" (загадки). Рѣчь идетъ не объ одномъ премудромъ, а о многихъ.

Какъ составилась книга изъ произведеній различныхъ авторовъ, на вопросъ этотъ можно отвётить, кромё изслёдованія надписаній различныхъ частей книги, путемъ разбора содержанія и формы этихъ частей.

Первая часть книги, следующая непосредственно за предисловіемъ и обнимающая первыя 9 главъ, отличается известной, даже строгой, последовательностью мыслей, которыя сосредоточиваются около двухъ главныхъ идей—идеи премудрости и противоположной ей идеи неразумія (премудрость и неразуміе понимаются въ практическомъ смысле премудрость, какъ благочестіе, какъ правтвенное совершенство, и неразуміе, какъ безправственность, безбо-

жіе, нечестіе). И относительно формы здёсь наблюдается извёстная правильность, опредёленность и постоянство. Одна извёстная имсль или извёстный рядь однородныхь мыслей излагаются всегда вь объеме, одинаковомъ или близкомъ къ объему изложенія другихъ отдёльныхъ мыслей или группъ мыслей. Къ внёшнимъ признажанъ, отличающимъ эту часть книги отъ другихъ, относится также частое обращеніе писателя къ читателю: "сынъ мой!" стоящее большею частію въ началё того или другого отдёла. Разсиотримъ подробнёе последовательность мыслей и планъ ихъ изложенія въ первой части.

**Послъ** общаго надписанія книги и указанія ся цъли (1-6 ct.), дается, такъ сказать, тема для дальнёйшей речи: "страхъ Господень---начало познанія; мудрость и благоразуміе глупцы презиравить (ст. 7). Развитіе данной темы писатель начинаеть обрапеніемъ къ своему читателю съ ув'вщаніемъ внимать урокамъ нудрости, которые, будучи усвоены читателемъ, составять дорогое его украшеніе (ст. 8. 9). Писатель, какъ здёсь, такъ и неже, часто называеть своего читателя сыномъ своимъ, какъ учитель ученика. Обыкновенный у древнихъ евреевъ взглядъ на отвошенія учителя къ ученикамъ, какъ отца къ детямъ, сопоставьте со взглядомъ ан. Павла, выраженнымъ въ следующихъ словахъ. указывающихъ и основаніе такого взгляда: "аще и многи пестуны пнате о Христв, но не многи отци: о Христв бо Інсусв благоиствованиемъ азъ вы родихъ" (1 Кор. IV, 15). Научить ченовъка истинъ и добру значило сдълаться отцомъ этого человыка. Саные уроки мудрости начинаются увъщаніемъ избътать обдостна губиниковъ, злодбовъ, нечестивыхъ, невбждъ (что одно в тоже по взгляду писателя), которые ищуть обогатиться путемъ грабожа и убійствъ, потому что путь, по которому эти люди могуть повести неопитнаго, увлеченнаго ими, есть путь погибели (ст. 10-19). Начиная съ 22 ст. и до конца главы говорить сана пропудрость, голось которой раздается всюду, гдё только бивають большія или неньшія собранія народа. Ея річь клонится къ разъяснению сказаннаго кратко въ 19 ст. о погибели влодвевъ. Они погибають, потому что не слушають поученій премудрости, Digitized by GOOGLE не внимательны къ ея предостереженіямъ. Последніе два стиха въ рачи премудрости (32. 33) составляють заключительное заивчаніе о судьбів нев'яждъ нечестивніхъ (не послушныхъ мудрости) н благочестивную (внимательных въ мудрости). Гл. 2 по объему почти равняется 1-й, если не считать въ последней вступленія. н имъеть сходство съ нею также и по объему и количеству отдільных группъ мыслей, входящих въ ея составъ. Первые 9 стиховъ указывають положительныя последствія искренняго и усерднаго вниманія къ урокамъ мудрости (усвоеніе страха Вожія, правды и справедливости, навыкъ ко всякому добру, защита со стороны Бога). Отрицательныя последствія того же вниманія и усвоенія уроковъ мудрости, именно-уклоненіе отъ всякаго здого пути, особенно же отъ общества дурныхъ людей и преимущественно отъ обольщения развратною женщиной, эти отрицательныя последствія указаны въ ст. 10-20. Замічаніе о судьбі праведныхъ и беззаконныхъ (21. 22) и здёсь завершаетъ теченіе выслей. Гл. 3 распадается на три части, заметно отделенныя одна отъ другой обращениемъ къ читателю: "сынъ мой!" повторяющимся въ ст. 1. 11. 21 (въ 1 и 2 гл. это обращение дълается въ І, 8. 10 и въ ІІ, 1). Въ первой изъ этихъ частей предлагается увъщаніе не забывать ученія мудрости и осуществлять его на ділі, творя милость и истину, полагансь на Бога и боясь Его и ожидая отъ этого довольства натеріальнаго. Во второй части, после краткаго увъщанія относиться не безъ вниманія, а съ любовію къ ученію Господню, идеть рачь о плодахъ и высокомъ достоинства мудрости, -- достоинствъ, простирающенся до того, что ея силою Господь создаль мірь. Въ третьей части річь о практическихъ положительных последствіяхь усвоенія мудрости, къ которой въ качествъ антитеза присоединяется нъсколько уроковъ нравоучительныхъ отрицательнаго свойства (не отказывай...; не говори...; не замышляй...; не ссорься...; не соревнуй...). Въ заключение, ст. 32-35, опять замъчание о судьбъ праведниковъ и гръшниковъмудрыхъ и безумныхъ. Гл. 4 опять распадается на три части, изъ которыхъ каждая начинается обращеніемъ: "діти" (ст. 1) или "сынъ мой" (ст. 10. 20). Общее содержание всей главы со-Digitized by GOOGLE

ставляеть увъщание следовать урокамъ мудрости съ указаниемъ добрыхъ последствій оть этого и избегать общества порочныхъ подей, т. е. не сабдовать внушеніямъ безумія. Какъ эта 4-я глава составляеть такинь образомъ развитіе мыслей, вкороткъ еще раньше встрвчавшихся: такъ 5 гл. подробно развиваеть тему, данную въ П, 16-19. Здёсь предлагается именно предостереженіе отъ прелюбодійной женщины, въ первыхъ 14 стихахъ, раздъляющихся на два отдъла обращениемъ; "сынъ мой!" (ст. 1) и "дъти!" (ст. 7). Въ первоиъ изъ этихъ отделовъ предлагается гарактеристика развратной женщины; а во второмъ увъщание уклонаться оть ея общества подкрепляется указаніемь на дурныя последствія, которыя неизбежно влечеть за собою для человека близость съ этой развратной женщиной. Въ ст. 15-20, въ вачестве антитеза первой половине главы, дается наставление довольствоваться дюбовію и ласками своей жены. Наконець, последніе три стиха (21-23) составляють заплючительное запъчаніе, что Господь зваеть всв пути человъка и что беззаконникъ погибаетъ ниенно вследствіе своихъ беззаконій. Въ 6 гл. первие 19 ст. заключають въ себъ 4 группы мыслей, не имъющія между собою свяви: а) 1-5 ст. наставленіе на случай, если человікь поручился за ближнято своего; б) увъщаніе ленивцу, ст. 6 и 11; в) карактеристика лукаваго и коварнаго человъка съ заивчаніемъ о его судьбъ, ст. 12-15; г) ст. 16-19 исчисанотся нъкоторые пороки, ненавистные Господу. Начиная съ ст. 20 опять внушается помнить уроки мудрости и блюсти ихъ, какъ охранительное руководство на всёхъ путяхъ жизни, и въ особенности сиять дается предостережение отъ общения съ злою развратною женщиной, при чемъ ръчь преинущественно и подробно идетъ о дурныхъ последствіяхъ, къ которымъ ненебежно ведеть человека преступное общеніе съ чужою. Гл. 7 посвящена главнымъ образонъ описанію встрічи неопытнаго юноши съ развратною женщиной и наложенію обольстительных рачей посладней. Эти главныя въ отдълъ имели следують за краткии вступленіемъ (ст. 1-5 увъщание хранить уроки мудрости) и заключаются убъждениемъ не склоняться на обольщения блудницы, имъя въ виду гибельныя по-

слъдствія такого увлеченія (24-27). Принимая во вниманіе, что къ развратной женщинъ и ся поведенію писатель обращается всего чаще, что спасеніе отъ ел коварныхъ обольшеній выставляется часто целію, съ которою мудрость предлагаеть свои наставленія (VII, 5; VI, 23. 24; V, 1-3; II, 10... 16 и сл.), нужно думать, что женщина блудная разсматривается какъ главная представительница практического неразумія, нечестія, беззаконія и разсматривается такъ бевъ сомивнія потому, что изъ всехъ нечестивыхъ-безунцевъ самою опасною представляется именно она-эта женщина. Если такъ, то описывая ее, предостеретая отъ нея, писатель описываеть самое неразуміе или нечестіе, предостерегаеть отъ увлеченія безумнымъ образомъ жизни. И если такъ, наконецъ, то 8-я глава, въ которой описывается мудрость, можетъ и должна быть разсматриваема, какъ антитезъ главы 7. Это описаніе премудрости, влагаемое писатолемъ въ уста ея самой, имфетъ видъ округленнаго целаго (также какъ и описание безумной развратницы въ 7 главъ), потому что во главъ описанія стоить введеніе (ст. 1-3) и заканчивается оно убъжденіемъ слушать ученія этой премудрости и указаніемъ последствій такого послушанія (ст. 32-36). Наконецъ гл. 9 описываетъ образъ дъйствій мудрости и безумія. Первая обращается съ своими наставленіями къ неоцытнымъ и неразумнымъ (1-6), противополагая последнихъ сознательно заымъ и искусившимся во зай людямъ, которымъ считается безполезнымъ предлагать учение (7-12). Последнее, безумие въ образъ развратной женщины, является на дорогахъ и многолюдныхъ открытыхъ мъстахъ и, увлекая неопытныхъ и неразумныхъ, увлекаетъ ихъ на путь погибели (13-18).

Съ первыми 9-ю главами имъетъ сходство по содержанію и формъ отдълъ 22, 17—24, 22. Здъсь постоянно писатель обращается къ читателю во второмъ лицъ; неоднократно читатель называется: "сынъ мой?" (ХХШ, 15. 19. 26; ХХІУ, 13. 21). Здъсь также, какъ и въ первыхъ 9 главахъ, читатель часто убъждается слушать уроки мудрости (ХХІІ, 17—21; ХХШ, 12. 19); какъ тамъ, такъ и вдъсь говорится о достоинствъ и плодахъ мудрости (ХХІУ, 3—5; 13—14). Съ другой стороны,

здесь также опять какъ и танъ предлагаются предостереженія отъ общества дурныхъ людей (XXII, 24; XXIII, 17; XXIV, 1. 2 1). Блудница и здёсь представляется главным в врагом в, спасенія отъ котораго человіку должно искать въ усвоеніи уроковъ мудрости, въ преданности Богу, въ страхъ Божіемъ, въ истинновъ благочестів. Характеристика этой женщини и последствія знакомства съ нею сходны съ твин же предветами, какъ ихъ представляеть 1-я часть кенги (XXIII, 26-28; ср. V, 5; VII, 22. 23; также II, 10. 11... 16 и сл. спасеніе отъ чужой жены — цъль усвоенія мудрости). Что касается формы выраженія нравоучительных выслей, составляющих разскатриваемый отдъть, то некоторые невицы (Bertheau, Stähelin) ухитрились успотреть и здёсь строиление писателя виёстить изложение извёстной мысли или целой группы мыслей въ объемъ 10 стиховъ. Я не считаю возможнымъ, не умею оправдать этой хитрости; и инь представляются достаточнымь уже то совиадение, между этимъ отдъловъ и первыми 9 главами книги, которыя указаны въ содержанін того и другого отдъла, достаточными для того, чтобы оправдать мысль о происхождении XXII, 17-24, 22 отъ того же автора, которому принадлежать первыя 9 главъ. Впрочемъ и въ формъ изложенія мислей разсматриваемый отдёль приближается больше къ первой части, ченъ къ непосредственно ему предшествующей второй части книги. Забсь каждая полная имсль излапется въ двухъ стихахъ, притомъ такъ, что первый изъ этихъ стиховъ ваключаетъ въ себе положение, а второй — основание по-JONESHIM: XX, 17-18.22-23. 24-25; XXIII, 6-7. 10-11. 17 - 18. 20 - 21. 26. 27. 28; XXIV, 1 - 2. 15 - 16.17-18. 19-20. 21-22. Эту характеристическую вившнюю черту изложенія разсиатриваенаго отділа ножно завітить и въ мервыхъ 9 главахъ книги: I, 8-9. 15-16; III, 1-2. 7-8. 11-12. 13-14. 21-22. 25-26; IV, 1-2. 14-17. 20-22; VI, 22-23. 25-26; VII, 25-27. Нужно согласиться однако же, что эта внішне-характеристическая черта изло-

<sup>1)</sup> Ср. I, 10 и сл. предостережение огъ злыхъ людей, ищущихъ обогатиться путемъ насилий и соблазняющихъ неопытнаго объщания богатства.

XXV, 2. 24; XXVI, 4-5; XXVII, 6. 7. 12; XXVIII, 1. 4. 5. 7. 10-14. 16. 18-20.25-28; XXIX, 2-4. 6-8. 10. 11. 15. 16. 18. 23. 25-27.-6) Вторая половина стиха паралледына по мысли первой половинь: XXV, 15; XXVI, 15. 22. 27. 28; XXVII, 2. 13. 23-24. 25. 26. 27; XXVIII, 21; XXIX, 17. 22.—в) Вторая половина составляеть обоснованіе, доказательство первой половины: ХХУ, 6-7. 8. 9-10. 21-23; XXVII, 1; XXIX, 19.—г) Во второмъ полустишін продолжается мысль начатая въ первомъ, ограничивается или ближайше опредъляется: XXVI, 6. 12; XXVII, 11. 14. 22; XXVIII, 8. 9. 17. 22, 24; XXIX, 1. 5. 9. 12. 14. 20. 21. - д) Притчи представляють сравненія нравственныхъ понятій и отношеній съ предметами и явленіями міра матеріальнаго: XXV, 3. 4-5. 11.12.13.14.18-20.25.26.28; XXVI, 1-3. 7-9. 11. 17. 18-19. 20. 21. 23; XXVII, 8. 9. 15-16. 17-20. 21; XXVIII, 3. 15.-е) Сравненія однихъ нравственныхъ понятій и явленій съ другими такими же понятіями и явленіями по ихъ достоинству: XXVII, 4. 5; XXVIII, 6. 23.— Обращеніе "сынъ мой!" только въ XXVII, 11. Річь во второмъ дицв глагода—XXV, 4—10. 16—17. 21. 22; XXVI, 4. 5; XXVΠ, 1. 2. 10. 11. 13. 23; XXIX, 17.

Обращаемся къ 30 гл. рѣчи Агура. Она начинается заявленіемъ автора, что онъ утомленъ попытками изслѣдовать существо Божіе собственными силами, пріобрѣсть мудрость, нонимаетъ наконецъ, что стремился къ невозможному, что достигнуть предположенной имъ цѣли возможно лишь при помощи и руководствъ откровеннаго слова Божія, 1—6 ст. Проникнутый вѣрою въ Бога, Агуръ просить себѣ двухъ вещей: а) чтобы ложь и пустословіе не были его свойствами; б) чтобы, пользуясь достаточными для жизни средствами, онъ не сдѣлался ни слишкомъ богатымъ, ни слишкомъ бѣднымъ: такъ какъ въ первомъ случаѣ можетъ забыть Бога своего, во второмъ можетъ обратиться къ воровству, какъ средству выйти изъ бѣдности, оскорблять имя Божіе, ст. 7—9. Ст. 10, увѣщаніе не доносить на раба его господину, имѣетъ, можно думать, связь съ первымъ предметомъ момитвы; ст. же

11-14 говорять а) о людяхь, презрительно относящихся къ своимь родителямь, б) не сознающихь своей преступности, в) высокомърныхъ и г) людяхъ, прибъгающихъ къ насиллять для удовлетворенія своей адчности. Ст. 15 и 16 имівоть довольно ясную связь съ ст. 14, такъ какъ въ нихъ речь о ненаситимости и ненаситипкъ. И такить образомъ все ст. 11-16 можно поставить въ связь съ ст. 7-9, гдв нежду прочинъ выражается опасеніеязь привизанности къ богатству забыть Вога. Затвиъ ст. 17 по инсли сходенъ съ ст. 11 (здесь-желаніе погибели презирающимъ отца и мать); ст. 18-20 развивають тему, данную въ ст. 12; ст. 21-23 составляють развитіе ст. 13; наконецъ ст. 24-31 могуть быть также поставлены въ связь съ ст. 14: такъ ръчь о насиліямь какъ последствін неумеренности, невоздержности, а въ 24-31 представляется изъ царства животныхъ несколько приивровъ умеренности и порядка. Последніе два ст. (32. 33) заключають въ себв увещание къ разсудительности, къ воззаносчивости и всимльчивости (можеть быть, ATO GHEARDS въ связи же съ ст. 14 и 24-31). Такинъ образонъ гл. представляеть связное въ своемъ роде изложение мыслей; но ни имсли эти, ни содержание главы, ни ея форма, ни форма изложенія выслей не нивить сходства съ содержаніемь и формой первой части книги, также, какъ мы видели, связно излагающей извъстния мисли.

Въ гл. XXXI первые 9 стиховъ заключають въ себъ наставленіе, данное царю Лемунлу матерією его, именно предостереженіе отъ увлеченія дурными женщинами и отъ неумъреннаго уметребленія вина и увъщаніе обнаруживать правосудіе особенно въ защить сироть, бъдныхъ и обнжаемыхъ. Ст. 10—31 составляють похвалу добродътельной женщинъ, описаніе ея свойствъ въ алфавитной поэмъ, т. е. поэмъ, составленной такимъ образомъ, что если взять первую букву каждаго стиха, то получится полный еврейскій алфавить. Черта, подобной которой не представляется въ свойствахъ ни одной другой части книги Притчей.

На основанія показаній, содержащихся въ раздичныхъ, разобранныхъ нами, надинсаніяхъ, на основаніи сравнительной характеристики различныхъ отделовъ книги Притчей, вивемъ право сказать следующее о происхождени, или вернее — постепенномъ образованіи настоящаго полнаго состава книги Притчей. Двѣ части книги, носящія въ надинсаніяхъ имя Соломона (Х, 1. ХХУ, 1; не говоримъ о I, 1, потому что-повторяемъ-это общее, ко всей книгъ, къ полному собранию Притчей относящееся, надписание) и имъющія такъ много сходства между собою въ формъ изложенія имслей, должны быть признаны твореніемъ Соломона; по крайней шъръ нъть никакихъ основаній сомнъваться, что первоначальный авторъ, котя, можетъ быть, и не писатель, не собиратель 1) ихъ, быль Соломовъ. Но что значить, что два отдела, принадлежащіе одному и тому же автору, разділены между собою двумя отдълами, имъющими сходное надписаніе ("слушай слова мудрыхъ" XXII, 17; "и это отъ мудрыхъ" XXIV, 23)? Это значить, что одинъ отделъ Солононовыхъ притчей сталъ известенъ собирателю раньше не только другого отдёла Соломоновыхъ же притчей, но и двухъ отделовъ притчей "мудрыхъ". Существовало, именно, два сборника Соломоновыхъ притчей, изъ которыхъ одинъ быль сделань и сталь известень рано, можеть быть, вскоре посяв смерти Соломона 2), а другой при царв Езекіи. Собиратель прежде всего нашелъ новый изъ этихъ сборниковъ и, соединивъ его съ "словами мудрыхъ" (ХХП, 17-24, 22), написалъ къ нему общирное вступление (первыя 9 главъ) съ общивъ надписаніемъ всей книга. Представляется віроятнымъ, что "слова мудрыхъ" собраны и записаны именно саминъ авторомъ введенія (см. выше), руководившимся извёстными опредёденными идеями и цёлями при

<sup>4)</sup> Потому что еслибы Соломовъ свиъ собираль и записаль свои притчя, то непонятно было бы, какимъ образомъ оставались изкоторыя изъ его притчей незаписанными до времени Евекія (ср. XXV, 1).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Можеть быть, появление этого сборника стоять въ связи съ той пропагандой истиннаго богопочитания и чистаго правоучения, которую распространиям въ съверномъ царствъ 10 комънъ изъ южимо іудейскаго царства благочестивые люди—пророки, стараясь тѣ комъна или по крайней мѣрѣ лучшихъ людей изъ няхъ возвратить къ прямымъ наслъдникамъ Соломона, жившимъ предъ лицемъ Ісговы въ виду Его храма (ср. 2 Пар. XIII, 4 и сл. О переселенцахъ отъ Еерема, Манассіи и Симеона см. тамие XY, 9)

расположении притчей. Меньшій отділь съ надписаніемъ: "и это оть мудрыхъ , XXIV, 23-34, заключаеть въ себъ притчи, записанныя тыть же собирателень при руководствы тыхь же идей н въ виду техъ же целей. Сравнительно позднее дошель до собирателя другой сборникъ Соломоновыхъ притчей, сдъланный при Езекін, — дошель въ видь отдывнаго цылаго. Вслыдствіе этого последняго обстоятельства, при законченности сборника и, можеть бить, также изъ благоговънія къ имени Соломона, собиратель оставыль тексть этого, какъ и перваго, сборника Соломоновыхъ притчей неприкосновеннымъ: отсюда отрывочность издоженія, отсутствіе свази между отдъльными притчами Соломона, между тъпъ какъ введение и притчи отъ мудрыхъ болье или менье систематично излежены. Остаются последнія две главы, относительно которыхъ нать основаній сомнаваться, что первоначальными ихъ авторами были лица, названныя въ ихъ надписаніяхъ (Агуръ и Лемуилъ или мать его). Но выборъ притчей, принадлежащихъ этимъ авторанъ, ихъ изложение заивчательнымъ образомъ опять соответствуеть главнымъ идеямъ, развиваемымъ во введеніи и сходныхъ съ нимъ частяхъ книги. Туть рекомендуется страхъ Божій (ХХХ, 1-9), делается предостережение отъ надменности, непокорности и насилія, въ ихъ различныхъ проявленіяхъ, и рекомендуется умъренность, разсудительность и самообладаніе (ХХХ, 10-34). Первые 9 ст. гл. XXXI заключають въ себъ увъщание не отдамуться женщинамъ и вину и не забывать справедливости. Ст. 10-31-нохвала добродътельной женъ (можетъ быть одицетвореню мудрости, но противоположности женъ блудной). Я думаю, что уже излишне говорить о сходствъ и родствъ этихъ идей съ идеями вводовія и сходнихъ съ никъ по содоржанію частой книги. Итакъ, въ заключение инфенъ право сказать, что если надписаны различных частей книги указывають различныхь первоначальных в авторовь ея, то окончательных ея издателень въ ея вастоящемъ видъ было одно лицо, которое, соединивши различные сборники, въ томъ числъ и имъ самимъ составленныя "притчи иудрыхъ", въ одну книгу, присоединило въ началъ общее надписъніе съ указаніемъ цели книги и общирное введеніе. Лицо это •XPECT. Чтвп. . № 1-2, 1887 г.

жило, во всякомъ случав, не раньше, а въроятно позже Езекін, царя іудейскаго.

Нужно сказать еще насколько словь о томъ маста, которое занимаетъ книга Притчей въ ветхозавътномъ откровенномъ учени, въ историческомъ постепенномъ развитіи этого ученія. Книга Притчей содержить въ себъ правоучение или указание того пути, которымъ древній Израндь могь сділаться народомъ священниковъ н святымъ. Если въ Монсеевомъ законъ преимущественно прединсываются ть или другія вившнія действія, какъ средства пребывать вернымъ призванію народа святого: то книга Притчей обращаетъ больше вниманія на развитіе нравственнаго самосовнанія. Душа человічноская, по книгі Притчей, есть "світильникъ Господень (данный Господомъ), изследывающій все изгибы внутрепностей его" (ХХ, 27). Душа человъческая разсматривается, какъ сознаніе, при свётё котораго человеку есть ность и онъ долженъ какъ видъть свои гръхи (XXVIII, 13. ср. ХХ, 9), такъ и разумъть требованія справедливости-(ХХУШ, 5). Обратившись на гръхи, совнаніе развивается и переходить въ страхъ Божій, который есть руководство къ мудро-· сти (XV, 33) и начало всякаго познанія (I, 7) и который разсматривается, какъ особенный даръ Божій (II, 1—6). Познавая Вога и открывая предъ Нимъ свою душу (ХХУШ, 13), челевъкъ вступаетъ съ Богомъ въ тв взаимоотношенія, которыя составляють необходимый элементь всякаго истинно-добраго дела и безъ которыхъ жертвы, заповъданныя Монсеевъ, являются верзостью (XV, 8; XXI, 3. 27). Вивоть съ страхомъ предъ Богомъ, познаніемъ и преданностію Его воль развивается въ человъкъ миръ совъсти, какъ послъдствіе сознанія, что Богъ спасаеть благочестивыхъ, преданныхъ Ему, отъ всякой опасности (XI, 6. 8; XIII, 14; XIV, 27), — всявдствіе того, что "праведность ихъ уравниваетъ путь ихъ" (XI, 5), что праведникъ всегда твердо надвется на номощь Бога, внимающаго Его молитвъ (XV, 29). Этоть мирь совести служить для человека лучшей наградой за его благочестіе, такъ что бедный благочестивый счастливъе богача нечестивато (XXVIII, 6). Итакъ внутреннему

настроению усвояется большое значение, не только какъ элементу вравственной жизни, но и какъ наградъ за такую жизнь. Нравоучение книги Притчей приближается, такимъ образомъ, къ нравоучению пророковъ. Правда, рекомендуя прилежание и ловкостъ въ житейскихъ дълахъ (X, 4; XII, 24. 27; XX, 13), заповъдуя подражаніе муравью (VI, 6), книга Притчей иногда предлагаеть совъты такъ называемаго житейскаго благоразумія, напр. предостерегаетъ отъ общенія съ дурными женщинами, потому что иначе , насытятся посторонніе силою твоею и трудами твоими въ чужомъ доть" (V, 10), совътуеть не давать ручательства за виновнаго, чтобы "не опутать себя словами устъ своихъ" (VI, 2). Но это жетейское благоразуміе разсматривается какъ плодъ мудрости или религін, которая "обитаеть съ прозорливостію, и достигаеть разсудительнаго знанія" (УШ, 12). Такимъ образомъ разсудительное званіе не мыслится безъ истинной мудрости. Матеріальныя и житейскія блага сами но себ'в не суть вло и, коль скоро въ отношеніях къ нимъ человікъ руководится правилами истинной мудрости, они составляють достойный его стремленія предметь. Говоря о высоть и чистоть правственнаго ученія книги Притчей, недьзя не упомянуть также и о техъ выраженияхь, въ которыхъ бракъ называется завътомъ Божіниъ (II, 17), рекомендуется бракъ съ одною женою (V, 15 и сл.), говорится, что "кто нашелъ жену, тотъ нашелъ счастіе и получиль благодать отъ Господа" (XVIII, 22). Сопоставьте эти выраженія съ изв'ястными историческими примърами иногоженства даже въ святихъ семействахъ и понятенъ будетъ прогрессь, который сделало нравоучение евреевъ во время отъ Монсел до Солонона или Евекіи.

## Игнатій, патріархъ московскій,

(Okonyanie  $^{1}).$ 

Только пять дней прошло между прибытіемъ Марины въ Москву и бракосочетаніемъ ея съ царемъ.

Этотъ промежутокъ времени невъста прожила въ монастыръ, приготовляясь къ разыгрыванію роли будущей православной царицы, удаленная отъ католиковъ и, къ огорченію и озлобленію слугь папы, лишенная возможности слушать католическое богослуженіе <sup>2</sup>).

8 ная, въ четвергъ, были назначены и коронованіе Марины и бракъ ея съ Лжединитріенъ. Саный день, выбранный для такого торжества, -- канунъ пятницы и праздника святителя Никоная, въ который по ныне действующему законоположению браки не совершають, многихь приводить въ крайнее недоумъніе. Обвиняють, конечно, Лжедимитрія въ нарушенім "церковныхъ уставовъ" или же "благочестиваго обычая" 3), въ поруганіи православной въры; но особенно осуждають Игнатія, допустившаго такой антицерковный поступовъ. Однако это обвинение оказывается просто недоразумвніемъ; оно возможно съ точки зрвнія существующихъ теперь порядковъ, но является излишникъ по отношенію къ началу XVII въка. Нынъ не принято вънчать въ кануны постныхъ дней, а въ началъ XVII в., напротивъ, не было обычая совершать браки въ дни постные; но дозволялось совершать въ кануны ихъ. Такова была церковная практика до-смутнаго и послъсмутнаго времени. Къ фактамъ, указаннымъ нами въ подтвержденіе этой мысли 4), нужно прибавить и следующій: кн. Василій

<sup>1)</sup> См. начало въ Ноябр. жя. Христ. Чт. за 1886 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сказ. совр. о Дим. Самоз. II, 207, 147; I, 182, 302, 342. Рукоп. Велевяц. 166 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. Сомов. VIII, 136 стр. Костом. Р. Ист. II, 638 стр.

<sup>4)</sup> См. ст. «Лжед. I, какъ пропаг. катол. въ Москвъ». Христ. Чт. 1883 г. I.

Холискій быль пов'єнчанъ самимъ митрополитомъ Симономъ именно . въ четвергъ (какъ и Лжедимитрій), 13 февраля 1500 года 1), след., этотъ день считался вполет дозволеннымъ для брака.

Ни откуда не видно, чтобы указанная практика для выбора брачныхъ дней подверглась измъненію до смутнаго времени. Напротивъ въ печатной коричей (во второй половинъ XVII в.) оставлено прежнее правило для опредъленія дней дозволенныхъ для брака, а слъдов. утверждалась и прежняя практика. Какъ бы въ поясневіе предписаній коричей митроп. новгородскій Макарій писалъ: "въ понедъльники, и въ среды, и въ пятницы, и въ субботы свадебъ не вънчати 2), значить бракъ въ четвергъ былъ вполнъ дозволенъ. Нътъ сомнънія, Макарій въ своемъ разъясненіи держится общепринятаго порядка, общецерковной практики, перешедшей путемъ преданія отъ временъ болье древнихъ. А если такъ, то обвиненіе противъ Лжедимитрія и Игнатія за выборъ дня для царской свадьбы совершенно несправедливо 3).

Были ди въ XVII в. кануни дней нарочитихъ святихъ (напр. св. Няколая) днями недозволеними для совершенія брака (каким они сділались послі проектовъ екатерининскаго времени),— на это им не имбемъ рімительно никакихъ указаній; во всякомъ случав непонятно и удивительно, почему и Игнатій и Лжедимитрій выбрали для царскаго брака такой день, въ который не было принято візнчать? Возбуждать общее неудовольствіе по одному каниризу и упорству,—на это, по справедливому замічанію Казанскаго 1, не рімился бы самый своенравный человікъ.

<sup>1)</sup> Русси. Времен. 11, 226 стр. Можетъ быть и свадьба великаго князи Инана Васильевича 4 сент. 1506 г. была въ четвергъ. Въ лътописи не указанъ день недъли; но такъ нужно думать по сопоставлению съ другими числовыми указаниями, а именю 27 октября того же года было въ понедъльникъ, 21 денабря въ воскресенье и под. Jbid. 244 стр. ср. 245, 247, 248.

<sup>2)</sup> ART. Apx. ORCH. IV, M 334, CTp. 497.

<sup>3)</sup> Ныявший порядокъ касательно выбора дней для брака выработанъ (и то не въ опончательной сормъ) при Екатеринъ II (См. Хр. Чтен. 1876 г. II, 258; 1884 г. II, 403—404 стр. и прим. 1); но на правтикъ, камется, еще долго не соблюдался (См. Христ. Чтен. I т. 1886 г. 141 стр. 4-е прим.).

<sup>4)</sup> Cm. Pycck. Bact. 1878 r. t. 131, 501 crp.

Даже время дня, выбранное для вънчанія Лжедимитрія съ Мариною—утромъ, непосредственно послъ объдни—вполнъ отвъчало требованію церкви, выраженному въ кормчей (50 гл.), по которому "подъ правильною казнію и подъ гръхомъ смертнымъ" запрещено іерею въвчать послъ объда или вечеромъ").

Итакъ 8 мая 1606 года было днемъ двойного торжества царскаго брака и еще небывалаго до сихъ поръ вънчанія на царство женщины. Такая новость, конечно, возбудила сильный интересъ среди русскихъ людей. Къ тому же и самое коронованіе Марины вышло крайне оригинально. Прежде всего, оно совершено до брака ея съ царемъ и Марина, еще не будучи женою государя, была уже коронованною особою, съ правами на русскій престолъ, санкціонированными самою церковію.

Торжественную церемонію коронованія <sup>2</sup>) царской нев'єсты совершаль самь патріархъ.

Среди собора было устроено возвышенное чертожное мъсто для царя, будущей царицы и патріарха.

При входѣ въ церковь жениха и невѣсты Игнатій занималъ свое обычное мѣсто. Лжедимитрій и Марина, приложившись къ св. иконамъ и мощамъ, подошли къ патріарху, который благословилъ ихъ и возвелъ на нарочито устроенное чертожное мѣсто, гдѣ остался и самъ. Лжедимитрій, взойдя на золотой персидскій тронъ, говорилъ рѣчь; Игнатій отвѣчалъ ему. Затѣмъ патріарху стали передавать одинъ за другимъ знаки царскаго достоинства — крестъ, бармы, діадему и корону, которые онъ возлагалъ на царскую невѣсту. Коронованіе закончилось многольтіемъ государю и благовърной цесаревнъ Маріи. Это уже другая характерная и оригинальная черта царскаго вънчанія Марины. Оставаясь католичкою, нолучивши еще только благословеніе нравославнаго патріарха, невѣста Лжедимитрія, къ удивленію и соблазну другихъ, была провозглашена благовърною, т. е. православною.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) То же самое повторено и. Фотіемъ и соборомъ стоглавымъ. Древняя христіанская церковь соединяла вънчаніе съ литургією. Си. въ ст. Катанск. Хр. Чтен. 1880 г.: I, 102—105, 118 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Коронованіе Марины очень сходно съ посл'ядующими коронаціями русскихъ царицъ. См. ст. Жмакин, въ Рус. Стар. 1883 г. I т

Началась литургія. Послів "иже херувимы" Игнатій возложиль на Марину мономахову ціль, а во время причастна помазаль ее св. муромь и затімь допустиль до принятія св. таинь. Непосредственно послів литургіи благовіщенскимь протопономь Өеодоромь быль совершень бракь Джедимитрія съ Мариною 1).

Невольно поражаемым страннымы порядкомы торжествы 8 мая. Кажется, несомивно естественные быль бы порядокы обратный, т. е. не коронование Марины должно бы предмествовать браку ея съ Лжедимитриемы, а совершенно напротивы вынчать на царство нужно было не невысту, а жену царя и если на дылы вышло не такы, то едва ли это произошло ненамыренно, случайно и безы причины. По нашему мизнію, такая своеобразная и оригинальная перестановка торжествы 8 мая была именно тыль ловкимы маневромы, посредствомы котораго и Лжедимитрій и Игнатій надыялись устроить присоединеніе Марины кы православію чрезы муропомазаніе прежде брака ея сы царемы, не раздражая католиковы обращеніемы католички-невысты вы схизму и не давая православнымы повода думать, что православный государь вынчался сы ненавистною латинковы. И указанная цыль была достигнута.

Принимая во вниманіе настойчивое требованіе католиковъ, чтобы Марина и на московскомъ престолю оставалась паписткою, Ажедимитрій рюшиль прикрыть ея муропомазаніе візнчаніемъ на царство. Со времени принятія русскими государями (въ первый разъ это случилось при Иваніз IV) царскаго титула въ чинъ царскаго візнчанія было включено и муропомазаніе. Положимъ, что Марина первая изъ женщинъ удостоилась чести быть коронованною; но въ чинопослідованіи по этому случаю не предполагалось никакихъ существенныхъ измізненій противъ візнчанія царей. Въ Польшів, безъ сомпізнія, были знакомы съ порядкомъ візнчанія на царство русскихъ государей и поэтому вичего не могли имізть противъ помазанія Марины св. муромъ. Объ этомъ дізйствій, очень важномъ и существенномъ въ чиніз коронованія, Лжедимитрій и не упоминаль въ своихъ просьбахъ къ Рангони и папіз: оно предпо-

<sup>1.</sup> См. Собр. госуд. грам. и догов. II, № 138, 289—293 сдтрес by Google

лагалось само собою. Самозванецъ выпрашивалъ лишь позволенія Маринъ причаститься изъ рукъ русскаго патріарха въ день вѣнчанія на царство. Едва ли бы онъ рѣшился устроить коронованіе своей невѣсты безъ мурономазанія, иначе какъ же бы онъ показаль русскому народу, что будущая царица сдѣлалась православною? А между тѣмъ царскій вѣнецъ составляль излюбленную мечту и гордой, но пустой и тщеславной Марины, и слугъ папы, которымъ было крайне пріятно и въ высшей стецени важно въ своихъ интересахъ видѣть на московскомъ престолѣ вѣнчанную католичку.

Словомъ, мурономазаніе Марины въ день ея коронованія католики не только могли, но и должны были допустить, но это дѣйствіе въ ихъ глазахъ вовсе не было чинопріятіемъ царской невѣсты въ православіе (о чемъ они не хотѣли и слышать). Это, кажется, несомнѣнно. По крайней мѣрѣ слуги папы, горько сѣтовавшіе на стѣсненіе вѣроисповѣданія, оказанное Маринѣ по пріѣздѣ ея въ Москву, вовсе не жалуются на то, что будущую царицу сдѣлали схизматичкою, хотя подобная жалоба была рѣшительно неизбѣжной. Можно по этому судить, какъ смотрѣли они на муропомазаніе Марины!..

Совершенно иной смислъ получило это дъйствіе надъ царскою невъстою въ глазахъ русскаго народа. Народъ призналъ помазаніе Марины св. шуромъ за присоединеніе ея къ православію, тъмъ болье, что ей, какъ новоприсоединенной, были преподаны св. тайны. Что такъ именно думали православные, это, полагаемъ, ръшительно несомивно. Не говоря уже о льтописцахъ, которые сътують только на то, что Лжедимитрій не крестилъ Марину, даже такой авторитетный и вивств очень нерасположенный къ католичеству человъкъ, какъ патріархъ Филаретъ, и тотъ ръшительно признаетъ, что Игнатій совершилъ присоединеніе Марины къ православію чрезъ муропомазаніе и осуждаеть самозванцева избранника только за то, что онъ не повториль надъ невъстою Лжедимитрія крещенія ').

И пр. Макарій, по нашему мевнію, вполив справедливо гово-

¹) Собор. надож. Фидар. Няк. въ Потреб. нисч. (М. 1639 г. гд. 14, 214—215 д.

рить, что Игнатій "помазаль Марину св. муромь для присоединенія ея къ православной церкви" ').

Странное нѣчто говорить Костомаровъ; по его мнѣнію, "принятіе св. тамнъ по обряду восточной церкви уже дѣлало Марину православною: такъ думалъ царь и съ нишъ тѣ русскіе, которые были снисходительнѣе къ иновѣрію" <sup>2</sup>). Говоримъ съ увѣренностію, что современники самозванца думали не такъ!..

Правда, некоторые хронисты говорять, что Лжединитрій быльвънчанъ съ "еретичков", что онъ "понялъ за себя латынскія, лоторскія (и даже бесерменскія) вёры дёвицу во они смотрять на дело съ точки зренія собора 1620 года, разделяють вглядъ Филарета на католичество и потоку не когутъ признать законнымъ присоединение Марины къ православию чрезъ муропомазаніе; при томъ же они отъ избытка ненависти къ Джединитріювиражаются очень резко, не совсемъ точно и справедливо. же патріархъ Филареть, со словь котораго хронисты произносять осужденіе противъ самозванца, считаеть, какъ им виділи, муронечазаніе Марины чинопріятіемъ ся въ православіе. Это нужно признать, но вижеть съ темъ следуеть согласиться, что чинопріятіе это не полно; въ немъ оказался пробіль и пробіль очень важний и существенный: Марина не отрекалась отъ латинства, какъзаблужденія, но удостомлась муропомазанія н причащенія, какъправославная и такимъ образомъ представляла оригинальный при**търъ двоевърія и** полувърія, полуправославія — полукатоличества. Легко понять, почему было опущню отречение Марины отъ римской перкви, но трудно сказать, заметили ли этотъ пропускъ русскіе люди и, если заметили, то какъ отнеслись къ нему. Лжедивитрій и патріархъ Игнатій, можеть быть, разсчитывали, что, при новости предстоящаго торжества, дело уладится санынь лучшинь. образовъ и указанный наши пропускъ останется незавъченнывъ. Одно только несомивнию, что принимая самое дъятельное участіе въ решени вопроса касательно Марины, Игнатій въ излишнюю

<sup>&#</sup>x27;) Ист. рус. ц. Х, 117 стр.

<sup>1)</sup> Ист. рус. II, 639 стр.

³) •Сказ., еже сод.... 21 стр. Изб. Поп. 192, 237, 329, 407, 416.

угоду царю допускаль поступки несовивстимые съ достоинствомъ первосвятителя русской церкви и ничвиъ не оправдываемые. Его роль въ деле о царской невесте, какъ мы сказали выше, была очень нелестна!.. Но главная вина Игнатія, такъ сказать, центральный пунктъ обвиненій противъ него, по нашему искреннему убъжденію, обыкновенно указывается неверно, отыскивается не тамъ, где следуетъ искать!..

Говоря о бракъ Лжедимитрія съ Мариною, считаемъ небезъинтереснымъ указать, что и римская церковь желала сообщить ему
свою санкцію въ интересахъ будущаго, въ надеждъ разжечь религіозный фанатизмъ самозваннаго царя. Какъ сильно было подобное желаніе властолюбиваго Рима, можно судить по тому уже,
что нетериъливый напа, не стъсняясь постановленіями церкви,
уполномочиваль іезуита Савицкаго повънчать Лжедимитрія въ великій постъ 1). Бракъ предполагался, конечно, тайный и вовсе
не съ намъреніемъ замънить вънчаніе въ православной церкви. Но
напское желаніе, говоримъ съ большею увъренностію, оказалось
трудно исполнимымъ. Савицкаго приняли въ Москвъ худо; свободнаго доступа во дворецъ онъ не могь добиться; а Джедимитрія
видълъ только разъ, при чемъ выслушалъ отъ него немало непріятностей 2). Самозванецъ, раздраженный поляками, дълался уже
почти открытымъ врагомъ католичества!..

Какъ извъстно, свадьба Лжединитрія была для него роковою, "пагубною", по выраженію лътописца <sup>3</sup>), ускорила его погибель, которую уже давно замышляли устроить ему враги его. Такою же роковою оказалась эта свадьба и для натріарха Игнатія, со смертію Лжедимитрія, лишившагося не только власти и трона, но и святительства.

По чьей именно иниціативъ и когда Игнатій низложенъ съ интріаршества,—объ этопъ лътописцы говорять неодинаково. Одни иередають, что самозванцевъ избранникъ быль лишенъ правленія

<sup>&#</sup>x27;) Hist. Rus. mon. II, M LXIII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Рукоп Велевиц. 172-175 стр.

в), «Скаваніе, еже сод'явся....» 22 стр.

перковію Шуйскимъ, новымъ русскимъ царемъ, по совъту всего освященнаго собора 1). По мижнію другихъ, низложеніе Игнатія случилось немедленно послъ смерти Лжедимитрія, прежде избранія Василія Ивановича на царетво, такъ что духовенство и представители другихъ сословій, собравшіеся (19 мая) на лобномъ мъстъ для выбора новаго государя, прежде всего предлагали избрать новаго патріарха 2). Очевидно, Игнатій тогда уже не былъ первосвятителемъ русской церкви и патріаршая каседра считалась вакантною. Изъ этихъ двухъ мижній послъднее, кажется, правдоподобитьє; а если такъ, то концемъ патріаршества Игнатія нужно считать или 17, или же 18 мая 1606 г. Такимъ образомъ управленіе Игнатія русскою церковію продолжалось менте одиннадцати мъсяцевъ.

Кто именно лишилъ самозванцева избранника патріаршества, если это случилось раньше вступленія Шуйскаго на престоль,-не ясно изъ изв'естій хронистовъ и историковъ. Кубасовъ, напр., передаеть: .единогласника ростригина, патріарка Игнатія, со святительскаго престола испровергоша", но кто, — неизвъстно. С. М. Содовьевь говорить: "Игнатія, какъ потаковника Джединитрієва, тотчась же (после смерти самозванца) свергнули , но опять не указано - кто. Такое низложение патріарха могло быть деломъ одной свытской власти, немногихь только лиць, имвешихъ силу и значение (какъ было и раньше); но могло быть деловъ власти дуковной, которой одной принадлежить это право но закону. Патріархъ Филаретъ Никитичь утверждаетъ последнее. Предъ соборомъ епископовъ (въ 1620 г.) онъ свидътельствовалъ, что Игнатія оть престола и оть святительства изринуща священновачальницы великія св. церкви россійскія". И пр. Макарій на этомъ основанів прямо и рішительно говорить, что патріархь Игнатій иншенъ власти и сана соборомъ і ерарховъ 3). Нетъ основаній не повърнть слованъ натр. Филарета, но можно дунать, что на

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Иное сказ. о самозв. Времен. 16 т. 97 стр. Ивб. Поп. 194, 242 стр.

<sup>2)</sup> Хровогр. Кубас. Изб. Поп. 294 стр. Ср. Макар. X, 123 стр. Солов. VIII, 146 стр. Сбори. Мух. 263—264 стр.

<sup>.</sup> Ист. р. п. X, 122 стр.

судьбу Игнатія оказали вліяніе и бояре—враги Лжедимитрія и бунтовщики противъ него; можно думать, что они именно ускорили паденіе и низложеніе патріарха. Впрочемъ подобная перемъна не могла быть неожиданностію. Легко было предвидъть, что съ паденіемъ самозваннаго царя Игнатію грозила нелестная участь Іова. Кто же бы изъ враговъ Лжедимитрія оставиль его на патріаршествь? Сознавая непрочность своего положенія, узнавъ о паденіи, смерти и поруганіи своего покровителя, Игнатій, можеть быть, и самъ добровольно оставиль патріаршество и удалился отъ дъль правленія, чтобы не подвергать себя лишнимъ оскорбленіямъ.

Какъ судили Игнатія "священноначальницы церкви россійскія", въ чемъ обвиняли его, - почти ничего неизвъстно. Карамзинъ говоритъ даже, что самозванцева патріарха свели съ престола бовъ духовнаго суда 1); но натріархъ Филаретъ удостовъряетъ напротивъ, что соборъ іерарховъ лишилъ Игнатія власти и Святительства "по правидамъ святымъ", следов. на каноническизаконномъ основанін, послів суда церковнаго и за какія-нибудьцерковныя вины. Къ сожальнію, Филареть не указаль техъ "святыхъ правилъ", которыя дёлали Игнатія недостойнымъ управленія и архіерейства 2); а изъ обвиненій противъ него упомянуль только одно, уже извъстное напъ, -- увольнение Марины Мнишекъ отъ перекрещиванія. Сказавъ, что "Игнатій, угожая еретикомълатынскія віры, въ церковь соборную Пресвятыя Владычицы нашея Вогородицы введе еретическія папежскія веры Маринку, святымъ же крещеніемъ совершеннымъ христіанскаго закона не крестиль ю, но токио единемъ св. муромъ помаза, и потомъ венчалъ ю съ розстригою, и обоимъ симъ врагомъ Божіниъ, розстригь и Маринкъ, подаде пречистое тъло Христово ясти и св. кровь Христову пити", п. Филаретъ прибавляетъ: "за таковую вину его, Игнатія, священноначальници церкви россійскія отъ престола и отъ святительства... изринуща... \* 3). Изъ этихъ словъ

<sup>1)</sup> Карама: XII т., 21 стр. (Изд. Смирд.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) По сопоставленію съ дъяніями собора 1620 г. такими правилами моглибыть 46 и 50 апост. (односторовне понятыя).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Потребн. вноческ. гл. 14, 214—215 л.

съ полнымъ основаніемъ можно было бы вывести заключеніе, что указанное сейчасъ обвиненіе противъ самозванцева избранника было не только самымъ главнымъ, но и единственнымъ. Такъ и думаетъ пр. Макарій 1). Впрочемъ нѣкоторые лѣтописцы говорятъ, что Игнатій низвергнутъ съ каседры, какъ возведенный на нее "безъ священныхъ рукоположеній", а нѣкоторые изслѣдователи признаютъ незаконнымъ занятіе престола этимъ патріархомъ; но им имъли случай говорить, что подобныя обвиненія не заслуживаютъ вѣры.

Приходится остановиться на той винь Игнатія, которую указаль Филареть. Но легко замітить, что и она никакъ не оправдываеть всей строгости приговора противъ низложеннаго патріарха. Пожалуй, по инінію патр. Филарета, вина эта дійствительно очень велика; но им должны смотріть на нее нісколько нначе, не глазами Филарета, должны обсуждать ее не съ точки эрінія постановленій собора 1620 г., при Игнатів не существовавшихъ и потому для него не обязательныхъ, а согласно съ тіми обичали, которыя соблюдались до указаннаго собора. Такое сужденіе о виновности Игнатія будеть гораздо правильнію, но тімъ менье будеть понятень мотивъ слишкомъ строгаго наказанія, присужденнаго бывшему патріарху.

По мивнію Филарета, Игнатій своимъ поступкомъ касательно Марины, презръдъ правила св. апостолъ и св. отецъ", но такого презрънія, конечно, не было, а болье правильное пониманіе по отношенію къ вопросу о принятіи католиковъ въ православіе, безъ сомпънія, на сторонъ послъдняго, а не на сторонъ перваго-

Потомъ, могли-ли русскіе настыри слишкомъ строго судить Игнатія за одно только увольненіе Марины отъ перекрещиванія? Въдь не онъ одинъ, а и другіе члены духовнаго совъта (кромъ двухъ) согласились исполнить просьбу и желаніе паря—не перекрещивать его невъсту. Обвиняя Игнатія, соборъ іерарховъ обвинять бы и себя и чъмъ бы онъ ни оправдывалъ свою солидарность съ патріархомъ—желаніемъ-ли сдъгать угодное Лжедимитрію

<sup>1)</sup> Cm. Marap. X, 122 exp.

наи трусостію предъ нимъ,—вина все-таки неизбіжно ложилась и на него.

Но допустивъ, что "священноначальници россійскія церкви" осудили Игнатія по той именно причинъ, которую указываль патр. Филареть, -- здёсь является невольное и самое естественное недоумъніе: почему русскіе пастыри, если вина низложеннаго патріарха была такъ велика и тяжела, что делала его недостойнымъ святительства, не постановили на будущее время за правило — принимать католиковъ въ православіе не иначе, какъ чрезъ перекрещиваніе? И какимъ образомъ среди і рарховъ и даже во главь ихъ, въ качествъ мъстоблюстителя патріаршаго престола. въ самомъ непродолжительномъ времени после низложенія Игнатія, явился человъкъ (крутицкій митр. Іона) одинаковыхъ съ нимъ взглядовъ на католичество? Если-бы осуждение Лжедимитриева натріарха основывалось на его поступкъ съ Мариноко, то и митр. Іонъ грозило бы подобное наказаніе; однако онъ и не предполагаетъ возможности слишкомъ строгаго суда надъ нимъ и беретъ на себя смелость оправдывать свои действія, что, после лишенія Игнатія канедры и архінрейства за поступокъ, аналогичный съ поступковъ крутицкаго митрополита, было бы уже крайне удивительно и странно.

Въ виду этого трудно стать безусловно на точку эрвнія патр. Филарета и думать (какъ думаеть пр. Макарій), будто увольненіе Марини отъ перекрещиванія было самою главною и даже единственною виною Игнатія. Между прочинъ и эта вина могла инътъ въсъ и значеніе и ее могли выставить противъ судимаго патріарха, но не на ней исключительно основывался весь строгій приговоръ собора. Главный мотивъ осужденія патріарха остается такинъ образомъ далеко неразъясненнымъ.

Съ большею основательностію можно думать, что причина быстраго паденія Игнатія и слишкомъ немилостиваго суда надъ нимъ заключалась главнымъ образомъ въ томъ, что судимый первосвятитель русской церкви быль избранникомъ Лжедимитрія, его близкимъ другомъ, совѣтникомъ, "единомышленникомъ". Когда погибължедимитрій для русскаго народа стало яснымъ, что онъ—само-

званецъ, а следов. еретикъ, такъ какъ самая мысль принять на себя чужое имя казалась "прелютою ересью" 1) и деломъ дьявола <sup>2</sup>). Враги убитаго царя и бунтовщики противъ него постарались очернить его намять, перетолковывали его поступки въ дурвую сторону, выставляли врагомъ православія, гонителемъ церкви, такъ создался самый неприглядный, самый мрачный образъ Лжедвинтрія. Та же черная тень естественно ложилась и на его избраненка — патріарха. Могли ли православние видеть истиннаго служителя веры и церкви въ угоднике самозванца и "еретика?" Безъ сомивнія, неть! А напротивъ, какъ самозванный царь казался недостойнымъ престола, такъ и "единомышленникъ" его, натріаркъ Игнатій, представлянся незаслуживающинь той высшей іерархической власти, которою онъ быль облеченъ. Таковъ, по нашему мижнію, главный мотивъ строгаго приговора надъ лжедичитріевымъ избранникомъ. Можеть быть Кубасовъ хотвяъ выставить именно этоть мотивъ осужденія Игнатія, выразившись неопредъленно, что патріаркъ потому лишенъ канедры, что "недостоянь бысть святительского чина " 3).

Какія въ частности представлены были обвинительные пункты противъ судимаго патріарха, кромѣ одной вины, указанной Филаретомъ, сказать очень трудно за неимѣніемъ положительныхъ данныхъ. Нѣтъ сомнѣнія, что роль Игнатія въ дѣлѣ Марины достойна нолного осужденія; но нельзя не признать, что и приговоръ собора былъ ужъ очень строгъ. Игнатія подвергли двойному наказанію: его не только лишили канедры но и "отъ святительства изринуша" и какъ простого монаха отправили "подъ па-

<sup>\*)</sup> Изб. Поп. 220 стр., 258, 404.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) «Предыщенъ бысть отъ діавола», говоритъ одинъ льтописецъ (Изб. Поп. 287 стр.). Усивки Лжединитрія объясняли «въдомствомъ», черновнижничествомъ и смощеніями съ дьяволомъ (Собр. г. гр. и дог. II, 214, 309 стр. Ин. сказ. о саможа. Времени. 16 т. 14 Изб. Поп. 404). Нъкоторые видъли въ самозвавивъвоплощеннаго бъса и предтечу витихриста (Изб. Поп. 414. Сказ., еже сод.... 3 стр.).

<sup>3)</sup> Изб. Hon. 294 стр.

чало въ Чудовъ монастырь, съ цълію "яко совершенно навыкнетъ благочестивыя въры, яжъ во Христа Бога").

Пять леть прожиль здёсь Игнатій опальнымъ инокомъ, въ совершенной неизвъстности; нътъ возможности сказать, какъ отно--сился онъ къ начавшинся въ носковскомъ государствъ сичтанъ и неурядицамъ, но едва-ли вполнъ недифферентно, такъ какъ эти смуты моган сильно повліять на перемену его судьбы, сделавшейся крайне незавидною. Слишкомъ негостепрінина показалась Игнатію монастырская келья и не для жизни въ ней онъ искаль себъ въ Россіи новаго отечества. Строгій монастырскій надзоръ, суровое обращение какъ съ опальнымъ 2) убили въ Игнатів и то малое чувство расположенія къ нашему отечеству, какое могло быть у него. Заветною мечтою чудовского узника стало возможно скорое избавленіе отъ монастырскаго заточенія. Игнатій терпъливо сталь выжидать перемены обстоятельствь и такого благопріятнаго случая, благодаря которому можно было-бы разъ навсегда оставить негостепріимную Москву. Случай действительно представился, когда въ періодъ междуцарствія въ столеце стали господствовать поляки, которымъ Игнатій могь понравиться своимъ рабольиствомъ.

Игнатій оказался нужныть челов'вкомъ; объ немъ вспомнили. Это было въ 1611 году, посл'в того, какъ знаменитый Гермогенъ быль насильно сведенъ съ престола русскими изивниками и поляками. Заточивъ его въ Чудовомъ монастырѣ, сторонники Сигизмунда польскаго вывели оттуда на патріаршество опальнаго Игнатія и этимъ поступкомъ д'влали его своимъ р'вшительнымъ сторонникомъ и врагомъ Россіи и в'врныхъ сыновъ отечества.

Игнатій паль уже такъ низко, что ради своей свободы соглашался играть роль подставного патріарха. Наступившій торжественный праздникъ свътлаго Христова воскресенія (въ 1611 г. пасха была 24 марта) русскіе измінники праздновали съ іерар-

<sup>1)</sup> Рукоп. п. Филар. (1837 г.) 4 стр. Иное сказаніе о самозв. Времен. 16 т.
197 стр. Нов. лат. Времен. 17 т. 75 стр. Лат. о мат. 106 стр. Изб. Поп. 194 ж 242 стр. Кубасовъ не говорить о заточенія Игнатія въ монастырь.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Какова была жизнь опальныхъ духовныхъ, заточенныхъ въ монастыри, можно судить по страданіянъ препод. Максима Грека и Діонесія Тронцкаго.

хомъ, достойнымъ такой паствы <sup>1</sup>). О состоявшейся іерархической перемівнів они съ радостію извістили Сигизмунда, осаждавшаго въ то время Смоленскъ, чрезъ своего посла Безобразова <sup>2</sup>).

Такая перемъна первосвятителей дъйствительно была немаиниъ торжествоиъ для поляковъ и русскихъ бояръ, державшихъ сторону ихъ; во время междуцарствія, когда русскіе люди, но выраженію московскихъ нословъ, "стали безгосударны", натріархъ сдълался "начальнымъ человъкомъ" в), стоялъ во главъ почти всего правленія; а съ твуъ поръ какъ боярская дума начала видимо поддерживать интересы короля польскаго, взоры всёхъ истинныхъ сыновъ Россіи обратились на него, какъ защитника отечества и церкви. Отъ патріарха ждали спасенія Россіи, обуреваемой сичтами. При общей розни и неурядицахъ, въ то время какъ "всякихъ чиновъ люди", по характерному и мъткому выраженію инокини Марен, "измалодушествовались" 4), одинъ только Гермогенъ не надаль духомъ, стояль на страже интересовъ отечества, противнися кознять враговь, поддерживаль мужество русскихъ, увъщевалъ и убъждалъ свою наству возстать на спасеніе церкви и отечества. И воть, къ радости поляковъ, этого мужественнаго пастыря заменили слабымъ, раболеннымъ, не питавшимъ расположенія къ Россіи Игнатівиъ. Теперь, какъ могли надівяться поляки, въ слъпъ за патріархомъ и весь духовний совъть будеть на сторонъ вороля польскаго, добивавшагося власти надъ Россіею лично ROSS REL

Сторонники Сигизмунда дъйствительно не ошиблись въ Игнатів, нашли въ немъ послушное орудіе своихъ плановъ: угодливый избранникъ самозванца молился виъстъ съ русскими изивнниками за царя Владислава и самого Сигизмунда <sup>в</sup>).

Но вторичное патріаршество Игнатія не должно быть считаемо патріаршествомъ въ истинномъ смыслів этого слова. Со стороны



<sup>1)</sup> Нов. авта Времен. 17 км. 133-134. Лвт. о мятеж. 225 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Нов. латоп. 134 стр.

<sup>3)</sup> COLOB. VIII, 365 crp.

<sup>4)</sup> Jbid. IX, 8 crp.

<sup>\*)</sup> Акт. запад. Рос. т. IV, 435 стр. «Хриот. Чтик.», № 1-2, 1887 г.

бояръ, снова возводившихъ низложеннаго патріарха на первосвятительскую каседру, такой поступокъ былъ явнымъ беззаконіемъ. Игнатій, какъ мы знаемъ, былъ лишенъ не только управленія, но и архіерейства, и лишенъ не свътскою властію, а духовною. Чтобы возстановить его на престоль, для этого предварительно нужно было снять прежнее осужденіе, отмънить прежній соборный приговоръ (хотя бы и не слишкомъ справедливый). Ничего такого не было сдълано; да и теперь, когда ужъ слишкомъ ръзко обозначились анти-русскія стремленія боярской партіи, едвали бы пастыри согласились возвесть на патріаршій тронъ Игнатія вмъсто такого великого святителя, какимъ былъ Гермогенъ, невинный страдалецъ и мученикъ.

Не даромъ же вторичное возведение Игнатія на канедру патріарха совершено не безъ колебаній и затрудненій. Не сразу по заключеніи Гермогена бояре рішились вручить архипастырскій жезіъ избраннику Лжедимитрія: они держали дъйствительнаго патріарха подъ стражею; но освобождали для совершенія религіозныхъ церемоній (напр. 17-го марта, въ вербное воскресенье), не осивливаясь пока заивнить его недостойным і іерархомъ. Такая перемъна не могла быть одобрена русскими людьми и вооружала ихъ противъ изменниковъ отечества, такъ жестоко поступившихъ съ достойнъйшимъ святителемъ Гермогеномъ. Симпатіи всьхъ русскихъ были на сторонъ послъдняго. Вполнъ естественно поэтому, что паства Игнатія во вторичное его служеніе оказалась слишкомъ ничтожною. Ее могли составлять одни только друзья поляковъ, сторонники Сигизмунда, люди, потерявшіе дюбовь къ отечеству и православной въръ, наглые, дерзкіе, способные (какъ Салтыковъ) поднять свою руку даже на неповиннаго святителя церкви (Гермогена). Игнатія не считали патріархомъ ни народъ, ни ісрархія, глубоко скорбъвшіе о незамънимой утрать великаго защитника православія, на цілость котораго такъ явно посягали ненавистные русскимъ католики. Даже сами изивненки, не смотря на возстановленіе ими Игнатія въ санъ патріарха, въ существъ дъла дъйствительнымъ первосвятителемъ церкви считали Гермогена, мощное слово котораго облетело Россію изъ конца въ конецъ и подвиг-

нуло народъ на спасеніе отечества. При такомъ положеніи дѣлъ Игнатію печего было дѣлать въ Москвѣ; о прочномъ утвержденіи себя на патріаршествѣ ему нельзя было и мечтать, даже не безопасно было долго оставаться въ столицѣ, такъ какъ господство въ ней поляковъ не обѣщало прочности и продолжительности.

Самъ онъ въроятно сознавалъ ложность своего положенія на незаконно занятой каседръ; а въ будущемъ за свое мимолетное патріаршество могъ поплатиться гораздо хуже, нежели въ первый разъ. Кто же бы простиль ему самозванное лжепатріаршество? Върнъйшимъ средствомъ избавиться отъ непріятностей било бъгство изъ Россіи. Воспользовавшись предоставленною ему свободою, Игнатій счель за лучшее пораньше выбраться изъ предфловъ намего отечества. Когда это случилось — точно неизвъстно, но въроятно недолго спустя послъ его освобожденія и во всякомъ случав не поздиве конца сентября 1611 года 1). Въ грамотъ, отправленной изъ Москвы къ Сигизичнду отъ 5 октября изъ всёхъ архісреевъ уноминается одинъ только Арсеній (Элассонскій), архіепископъ архангельскій 2), ясный признакъ, что Игнатія уже не было въ столицъ; быть не можетъ, чтобы онъ не согласился подписать документь, выражавшій верноподданническія чувства русскихъ въ Сигизмунду, когда и самъ король хвалить его за преданность и ему и Владиславу.

Оставивъ Москву, Игнатій направиль свой путь въ Литву; захваченный близь Сиоленска поляками, онъ биль представленъ Сигизмунду, королю польскому, отъ котораго и получилъ довволеніе остаться въ польскихъ владфніяхъ. М'єстомъ своего пребыванія Игнатій выбраль виленскій Троицкій монастырь (тогда уніатскій). Въроятно изъ угожденія польскому правительству, онъ те-

Digitized by G350gle

<sup>&#</sup>x27;) По словамъ Соловьева, «Игнатій воспользовался вступленіемъ Жолкевскаго въ Москву, чтобы освободиться отъ заточенія и увхать въ польскія владвнія» (VIII, 399). Но Жолкевскій вступиль въ Москву на 21 сентября 1610 г.; а Игнатій освобожденъ уже послів заключенія Гермогена, т. е. послів 17 Марта 1611 г. (см. Літ. о мят. 225 стр.). Такимъ образомъ нельзя думать, что занятіе Москвы Жолкевскимъ, освобожденіе Игнатія и отъйздь его въ Польшу были событіями, непосредственно слідующими одно за другимъ.

<sup>2)</sup> Собр. гос. грам. и догов. 11, № 272.

перь открыто приняль унію отъ Велямина Рутскаго 1), впослѣдствій уніатскаго митрополита и за сочувствіе къ Польшѣ, обнаруженное въ Москвѣ въ періодъ междуцарствія, пользовался милостями Сигизмунда, какъ его "богомолецъ" и въ подарокъ за преданность королю получилъ отъ него "папинскій" дворецъ съ приселками, принадлежащій къ витебской архіерейской каседрѣ. Извъщая уніатскаго архіепископа Гедеона Врольницкаго о такой ко ролевской милости "велебному отцу" Игнатію, литовскій канцлеръ Левъ Сапѣга говоритъ (въ письмѣ отъ 18 января 1615 г.), что это вниманіе Сигизмунда къ бывшему московскому патріарху служитъ наградою за расположеніе, которое Игнатій обнаружилъ, "статечнѣ вѣру свою королю его милости и королевичу его милости Владиславу держучи" 2).

Обевнеченный матеріально, Игнатій безь сомнёнія не покидаль уже Литву для скитанія по западной Европі, гді помістьевь ему, конечно, не дали бы и хорошей карьеры не предвидівлось, и рішиль дожить остатокь дней своихь въ Вильно въ полной почти неизвістности. Впрочемь его еще разь хотіли выдвинуть на сцену дійствій!..

Въ концѣ 1616 года Владиславъ выступилъ въ походъ противъ Москвы для занятія русскаго престола, который нѣкогда быль предложенъ ему. Для большаго успѣха въ своемъ дѣлѣ онъ обратился къ русскимъ людямъ съ грамотою, въ которой, между прочимъ, высказавъ желаніе "неспокойное государство спокойнымъ учинитъ", говоритъ, что спѣшитъ "своимъ государскимъ походомъ къ Москвѣ и уже въ дорогѣ" и что съ нимъ "будутъ Игнатій патріархъ, да архіепископъ смоленскій Сергій, да бояре князь Юрій Никитичъ Трубецкой съ товарищами" в). Ужъ не хотѣли ли Игнатія еще разъ сдѣлать патріархомъ Кстати и патріаршая кафедра на Москвѣ была тогда вакантна. Въ виду той задачи царствованія, которую указалъ Владиславъ при отправленіи изъ

<sup>1)</sup> Мак. X, 158 стр. Авторъ «Россійской ісрархіи» говорить, что Игнатій изъ Москвы отправился въ Рамъ (I т. 42 стр.); но это не вёрно.

<sup>2)</sup> Акт. запад. Рос. IV, 435 стр.

<sup>8)</sup> ART. HCTOP. III, № 72.

Польши въ словахъ: "я иду съ тъмъ намъреніемъ, чтобы прежде всего имъть въ виду славу Господа Бога моего и святую католическую въру" 1), Игнатій дъйствительно могь представляться саминь лучшимъ кандидатомъ на первосвятительскую каеедру въ москвъ. Впрочемъ изъ словъ польскаго королевича: "мы уже въ горогъ, а съ нами будутъ Игнатій да Сергій" можно заключать, что бывшій московскій патріархъ тогда еще не былъ съ нимъ и развъ только намъревался пристать къ польскому войску когда нибудь послъ. Однако нужно думать, что Игнатій не вдругь и не съ особенной охотой согласился бы отправиться въ Москву: онъ уже зналъ московскій почеть и ту ненависть, которую питали къ нему русскіе люди. И какъ онъ, постыдный бъглецъ, несчастный вякънникъ, могь явиться снова въ покинутую и отвергнутую имъ Россію?

Грамота Владислава не произвела никакого действія въ Москвъ и своей цъли не достигла; иначе и быть не могло; русскій престоль быль занять избранникомъ народа юнымъ Михаилонъ Осодоровичемъ Романовымъ. Непонятно только, зачемъ Владиславъ упоминалъ въ своей грамоть объ Игнатів и другихъ русскихъ **Јицаљ?** Не думалъ ли онъ этимъ самымъ доказать москвичамъ, что не имъетъ намъренія истребить православную въру, въ чемъ тогда обвинями его, какъ и самъ онъ говоритъ въ другой грамотъ вь Москву 9°2). Если Владиславъ действительно съ такою целію упоминалъ о томъ, что его будутъ сопровождать и Игнатій, и Сергій, и ніжоторые бояре, то онъ, конечно, имівль неправильный ражчеть и ложную надежду. То правда, что архіепископъ Сергій быль навъстень какъ горячій патріоть, какъ діятельный замятникъ Смоленска противъ Сигизмунда и правая рука знаменитаго Шенна; но Трубецкой съ товарищами и патріархъ Игнатій въ глазахъ народа были измънниками Россіи и потаковниками позакамъ; могли ли такими именами обольститься русскіе люди<sup>9</sup>!...

Дальнъйшная судьба Игнатія неизвъстна. Мы сказали, что от жиль въ Вильнъ; тапъ онъ и умеръ около 1640 года и по-

<sup>&#</sup>x27;) Солов. ІХ, 123 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jbid. IX, 130 crp.

хороненъ въ Троицкомъ монастыръ рядомъ съ уніатскимъ митрополитомъ Веляминомъ Рутскимъ 1). Посмертная участь Игнатія была уже крайне противоръчива: православные его проклинали: уніаты, напротивъ, восхваляли и ублажали. Такъ въ одномъ изъ уніатскихъ "Поминниковъ" (жировицкомъ) Игнатію предоставлено первое мъсто среди уніатскихъ іерарховъ, а за нимъ уже следують главные вожди уніи: Миханлъ Рогоза, Ипатій Попей и друг. 2). Впрочемъ, такое первенство могло основываться на почеть въ силу сана, которато Игнатій быль удостоень въ Москвъ. мало. Уніатское преданіе усвояло даже нетивніе твлу бывшаго московскаго патріарха и, следов., причисляло его къ святымъ угодникамъ Вожінмъ; но такъ какъ нетленнаго тела Игнатія нигде не оказывалось, то уніаты и сочинили странный разсказъ, будто его ввали и увезли съ собою въ Москву русскіе, овладъвшіе Вильною въ 1655 году. Непонятно только, зачемъ понадобилось имъ тело проклятаго человъка?

Таковы біографическія св'яденія о второмъ московскомъ натріархъ. Нельзя не признать, что они очень скудны, слишкомъ отрывочны и не дають нужнаго натеріала для полной біографіи Игнатія. Насколько было для насъ возможно, мы изложили эти сведенія подробно и полно, систематизировали ихъ, старались дать имъ, по мъръ своего разумънія, освъщеніе, передали ихъ въ связи съ событіями, современными Игнатію и проливающими свъть на его дъятельность. Какъ естественно, им больше всего знаемъ изъ жизни Игнатія за періодъ его кратковременнаго патріаршества, но и эти свъденія при своей отрывочности отличаются еще и односторонностію. За это время изв'ястны одни только чисто вн'яшніе факты: а двятельность Игнатія, какъ патріарха, по управленію церковію остается въ твии. Впрочемъ и непродолжительность служенія Игнатія и исключительныя обстоятельства царствованія Джедимитрія, поглотившія все вниманіе русских влюдей, могли обусловливать подобную односторонность. Никакихъ выдающихся ивропріятій бывшаго московскаго патріарха по церковному управленію нельзя ука-



<sup>1)</sup> Акт. запад. Росс. 17, 129 прим.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Макар. X, 109 прим.

зать, если не считать таковыми разныя льготныя грамоты. выдаваемыя нівкоторымъ церквамъ и монастырямъ, столь обычныя въкаждое царствованіе и при каждомъ первосвятителів. Не имізя достаточныхъ свізденій для сужденія объ архипастырской дізятельности Игнатія, мы волей-неволей минуемъ ее и обращаемся къ отзывамъ нашихъ літописцевъ и историковъ, характеризующимъ личность лжедимитріева избранника и его служеніе русской церкви.

## II.

Отзывы летописцевъ и историковъ объ Игнатів и какъ о человекъ, и какъ о первосвятителъ православной русской церкви,коротки и немногословны и нужно ли говорить, что они не симпатичны и неръдко очень непривлекательны? Это уже очень понатно и почти подразумъвается само собою, стоитъ только приполнить главный мотивъ осужденія и строгаго наказанія Игнатія. Въ народной намяти имя второго московскаго натріарха тесно связалось съ именемъ самозванца "Гришки Отреньева", анаеематствованнаго церковію; могла ли же эта память быть доброю !.. Особенно уронили Игнатія въ глазахъ православныхъ русскихъ событія послів низложенія его съ патріаршей канедры; нерасположеніе къ ижедимитріову избраннику усилилось и перешло въ ненависть; черная тывь, окружавшая его имя, сдылалась еще черные и мрачнье: осуждение сивнилось проклятиемъ и одинъ изъ ближайщихъ преемниковъ Игнатія по канедръ (патр. Іоасафъ) отъ лица пълаго собора писалъ (въ 1634 г.): "Игнатія патріарха церкви соборная проклинаетъ и мы проклинаемъ" і). После этого удивительно ли встрътить у напихъ летописцевъ самую нелестную характеристику второго патріарха московскаго?!..

Нравственная сторона личности Игнатія очерчивается лишь шъкоторыми хронистами, короткими, но многоворящими эпитетами, которые какъ будто невольно срываются съ языка недовольныхъ

<sup>5)</sup> Pyccu. Mcr. Be6. II, No 160.

и раздраженныхъ лътописцевъ. Избранный самозванцемъ патріархъ, какъ передають некоторыя сказанія, быль "пьяница, сквернословникъ и пакостникъ". Въ дополнение къ этой непривлекательной характеристикъ одинъ писатель-хронисть называетъ Игнатія "мужемъ глупымъ" 1). Нельзя не признать, что въ этихъ немногихъ словахъ указано много несимпатичныхъ чертъ, нехорошихъ сторонъ характера, способныхь вооружить всякаго противъ личности осужденнаго патріарха и оттолкнуть отъ нея. Летописцы какъ будто н разсчитывали на это. По своему нерасположению къ Джедимитрію и Игнатію они не щадять ни того, ни другого, стараются очернить обоихъ и вызвать осуждение имъ среди потомства. Но вивств съ твиъ подобная цвиь невольно возбуждаетъ сомнение въ полной объективности, безпристрастности, а сабдовательно и въ полной справедливости нелестныхъ отзывовъ; какъ-то само собою возникаетъ недоумъніе: не служать ли эти отзывы выраженіемъ только дичныхъ антицатій некоторыхъ летописцевъ къ нелюбимымъ ими лицамъ, а отнюдь не несометнимъ историческимъ свидътельствомъ? Дъло вполнъ возможное!.. Сомнъніе наше увеличивается еще болве, если применъ во вниманіе, что многія летописныя сказанія не подтверждають указаннаго нами різкаго отзыва о патріархів Игнатів, о его низкой нравственности; и они, конечно, не упустили бы случая упрекнуть самозванцева избранника, котораго тоже очень не любять и о служенів котораго, какъ увидинъ ниже, отзываются неодобрительно и ръзко.

Особенно маловъроятнымъ представляется отзывъ объ Игнатів, "какъ о мужъ глупомъ". Трудно допустить, чтобы въ то время, когда "невъжество господствовало не только въ нашемъ народъ, но и въ духовенствъ" 2), Игнатій, уже побывавшей въ западной Европъ и, очень можетъ быть, получившій въ ней воспитаніе и во всякомъ случать достаточное по своему времени образованіе, уступаль въ развитіи не особенно образованному современному ему духовенству.

Но допустикъ, что вышеприведенная нелестная характеристика

<sup>1) «</sup>Сказаніе, еже содінся...» 17 и 18 стр. Описаніе руп. Имп. Публ. Биб. І, 156 стр.

<sup>2)</sup> Cm. Manap. X, 229 cmp.

Игнатія вполив отвічаеть дійствительности, невольное недоумівніе вызываеть слідующее обстоятельство: какимі образомі натріархь Іовь, выділявшійся между современниками своимь образованіемь и высокими нравственными качествами, ввіриль архипастырскую качедру въ Рязани "мужу глупому и пьяниців"? Это даже трудно и представить!..

Наконецъ, заслужившій общее осужденіе по своемъ низложеніи, Игнатій, однако, въ бытность свою патріархомъ, удостоивался одобренія и похвалъ 1). Что же это значитъ и какъ возможно при явныхъ и очевидныхъ недостаткахъ Игнатія, способныхъ вызвать одно только осужденіе и порицаніе?!..

Словомъ, сомнъніе въ полной справедливости ръзкаго отзыва о нравственности Игнатія нимало не разсъявается и невольно притодишь къ мысли, что подобная характеристика должна быть принимаема съ большими ограниченіями и оговорками. Такъ вообще и относятся къ ней наши историки. Одни, не отвергая ея и не игнорируя, стараются, по возможности, смягчить, облагородить и, пожалуй, сократить. Карамзинъ, наприм., говорить только, что Игнатій не имълъ стыда нравственнаго <sup>2</sup>). Костомаровъ смягчаетъ отзывъ лътописцевъ въ такую форму: "Игнатій былъ человъкъ права веселаго, любитель прекраснаго пола, снисходителенъ къ себъ и другимъ, не суровый, не понурый аскетъ" <sup>3</sup>).

Другіе совстить обходять молчаніемъ нравственную сторону личности Игнатія, въроятно изъ опасенія впасть въ односторонность въ своихъ сужденіяхъ и поступаютъ, конечно, осмотрительно и благоразумно. Во всякомъ случать поступить такъ гораздо лучше, нежели составлять субъективную характеристику, въ родть той, которую составилъ Костомаровъ и справедливость которой подлежитъ еще сильному сомнтенію.

Мы далеко не хотимъ сказать того, что Игнатій безупреченъ въ нравственномъ отношеніи; но не беремъ на себя смълости высказывать и самыя ръзкія сужденія, произносить строгіе приговоры



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Опис. рукоп. Имп. Пуб. биб. 1, 402 сгр.

<sup>2)</sup> Kapans. XI, rs. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Смутвое время I, 210 стр.

на основани данныхъ, по нашему мивнію, не вполив надежныхъ и не отличающихся должнымъ безпристрастіємъ. Къ подобнымъ свидетельствамъ, думаемъ мы, всегда нужно относиться съ особенною осмотрительностію!...

Не довъряя безусловно ръзкимъ отзывамъ лътописцевъ о нравственности Игнатія, мы однако признаемъ въ характеръ этого патріарха другія черты, не очень симпатичныя и во всякомъ случав недостойныя уваженія. Лътописцы отмъчають ихъ какъ-то мимоходомъ, всколзь; но онъ ясно обнаружились во многихъ поступкахъ Игнатія, въ его правленіи церковію.

Характеризуя лжедимитріева избранника, какъ пастыря, и его служеніе церкви, наши л'єтописи и въ этомъ случать д'єлають несимпатичный отзывъ о д'єятельности Игнатія, хотя и не вполн'є согласны между собою въ своихъ сужденіяхъ.

По однимъ сказаніямъ Игнатій былъ не пастырь, а наемникъ и врагь церкви Божіей; по другимъ—онъ является непонятнымъ двоевфромъ, православія догматы неистово исполняющимъ и творящимъ". Первые объясняють наемничество Игнатія тѣмъ именно, что онъ былъ "богомерзскій еретикъ, иноземецъ римскія вѣры" 1). слѣд., не могъ сдѣдаться истиннымъ пастыремъ православной церкви; вторые никакъ не могутъ понять и опредѣдить источника небрежности Игнатія въ "исполненіи догматовъ православія": ищутъ причины въ религіозныхъ воззрѣніяхъ патріарха и, не произноси рѣзкаго осужденія, каждый изъ нихъ простодушно замѣчаетъ о себѣ: "вѣры (Игнатій) не вѣмъ греческія, не вѣмъ латинскія" 2); но какъ тѣ, такъ и другіе ищутъ объясненія не тамъ, гдѣ слѣдуетъ искать и гдѣ находится ключъ къ уразумѣнію архипастырской дѣятельности Игнатія.

Составивъ нелестное мнѣніе о служеніи Игнатія русской церкви и желая уяснить себѣ поступки патріарха, наши лѣтописцы останавливаются только на религіозныхъ воззрѣніяхъ Игнатія, при чемъ иногда впадаютъ даже въ крайности своими рѣзкими осужденіями. Чѣмъ, наприм.. можно доказать "еретичество" патріарха, подъ

<sup>1)</sup> Изб. Поп. 407, 292, 329 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Иное сваз. о самозв. Врем. т. 16, 94 стр. Изб. Поп. 235, 270 стр.

которымъ разумвется нереходъ его въ католичество? Извъстіе, что Игнатій явился въ Москву тайнымъ католикомъ, что онъ во время управленія рязанскою архіопископією втайнъ держался латинства—однъ догадки, ни на чемъ неоснованныя, ничъмъ не подтверждающіяся и, какъ мы говорили, мало въроятныя. Кому же съ несомнънностію могутъ быть извъстны чужія тайныя мысли и намъренія?!.

Не заслуживаеть въры, какъ уже извъстно, и то извъстіе, будто патріархъ Іовъ призналь въ Игнатів "римскія въры мудрованіе". И наконецъ, крайне сомнительно свидътельство паискаго кардинала Боргезе, что русскій патріархъ призналь власть апостольскаго престола 1); впрочемъ это свидътельство опровергаетъ вышеуказанныя извъстія о тайномъ католициямъ Игнатія. Вотъ и всъ данныя для заключенія, будто лжедимитріевъ избранникъ былъ "богомерзкій еретикъ. иноземецъ римскія въры!"

Даже другіе літописцы не подтверждають подобнаго строгаго обвиненія; пожалуй и они не прочь привнать въ Игнатів "еретика латинскія вітри", но не рішаются сділать это безъ надлежащаго удостовітренія и очевидно колеблются въ вопросів объ "еретичествів" патріарха; оттого-то у нихъ далеко не разъясненнымъ остается характеръ служенія Игнатія русской церкви.

Дъло однако не въ религіозныхъ взглядахъ и убъжденіяхъ Игнатія, а въ общенъ складъ его духовной жизни, въ его природныхъ нравственныхъ чертахъ; во всемъ его, такъ сказать, нравственномъ обликъ. Игнатій былъ грекъ со всьми выдающимися и характерными особенностями, свойственными этому народу, съ его (народа) пороками, слабостями и недостатками. Общую и нелестную извъстность пріобръли лживость и льстивость грековъ. Это дурное качество составляло правило государственной мудрости, обнаруживалось и въ международныхъ сношеніяхъ и въ отношеніяхъ другъ къ другу самихъ грековъ, примънялось и къ сферъ общественной жизни и къ жизни частной; словомъ, находило себъ

¹) Hist. Rus. mon. II. № LX, 77 сгр. Разборъ этого свидътельства см. въ моск ст. «Лвед. I, какъ пропаганд. католич. въ Москвъ». Христ. Чтен 1885 г. П. 392—393 сгр.

приложеніе вездів и всюду. По справедливому замівчанію нашего лівтописца, греки льстивы, такими они были, такими, кажется, остаются и "до сего дне". Стоить вспомнить тіхь изъ нихь, которые являлись на Русь за сборомъ милостыни. Не смотря на нерасположеніе къ русскимъ, они ради большихъ подачекъ, старались хвалить на Москвів все, превозносили благочестіе русскихъ, росписывали ихъ добродітели, унижали себя, горько жаловались на свою судьбу, на оскудініе православія на востокі, выставляли московскихъ государей своими единственными защитниками и покровителями, словомъ — льстили, лукавили и кривили душей, а на самомъ ділів смотріли на наше отечество исключительно какъ на дойную корову (да позволено будеть такъ выразиться!), какъ на страну, изъ которой "біздные гречане" должны вывозить какъ можно больше денегь и соболей, смотріли притомъ нісколько свысока, пренебрежительно 1).

Очевидно эти греческіе пришельцы на Русь не особенно ствснялись въ выборѣ средствъ для достиженіи своихъ чисто корыстныхъ цѣлей. Игнатій, нужно думать, не представлялъ отраднаго исключенія изъ этихъ льстивыхъ и криводушныхъ своихъ соотечественниковъ; а можетъ быть жизнь въ Римѣ и (вѣроятное) восиитаніе на западѣ ознакомили его съ правилами нестѣснительной іезуитской морали. Удивительно ли, что у такого человѣка личное благо стояло на первомъ мѣстѣ, а приспособленіе къ обстоятельствамъ считалось мудрымъ житейскимъ правиломъ?

Игнатію хотълось какъ нибудь выслужиться, отличиться, добиться почета, виднаго мъста, обезпеченной, роскошной жизни; событія смутной эпохи способствовали ему, а національныя качества грека оказались вполнъ пригодными. Явившись въ Москву, Игнатій добивается милости Годунова, въ которомъ видить дъйствительную силу, чъмъ-то (неизвъстно чъмъ именно) снискиваетъ расположеніе Бориса и получаетъ видное архіерейское мъсто. Съ пе-

<sup>1)</sup> Любопытную характеристику пріважавшихъ въ Россію грековъ двааетъ Н. О Каптеревъ въ своемъ изсладованін. «Характеръ отношеній Россіи къ прав. Востоку въ XVI и XVII ст.» М. 1885 г. См. ого же ст. объ Арсеніф грека въ «Чтен. общ. дюб. д. просв.» 1881 г. Іваь. Digitized by

региною обстоятельствъ, послъ усивховъ Лжедимитрія, онъ раньше другихъ настырей переходить на сторону самозванца и делается натріарковъ. Цівль, новидимому, была достигнута, Игнатій заняль висшее іерархическое м'єсто; но положеніе его оказалось крайне непрочины и скоро патріаршій тронъ сміннася заключеніемъ. Тоглато Игнатій рівшился служить русскимъ измінникамъ и полякамъ, подверживаль интересы Сигизмунда и Владислава, словомъ, сталъ враговъ нашего отечества. Что означаеть это колебание туда и съда, какъ непроявление греческаго двоедущия и попытку извлечь въ обстоятельствъ какую-нибудь пользу для себя лично? Впрочемъ упрекъ последняго рода за приспособление къ событиямъ и выжидание выгодъ относится далеко не къ одному Игнатію, а къ многить его современникамъ, не исключая даже знаменитаго Филарета Некитича, такое тогда ужъ было по истинъ "смутное" время: во стедуетъ потомъ слишкомъ строго судить Игнатія за переходъ на сторону Лжедимитрія; однако непостоянство этого грека и погоня за выгодами обнаружились и здесь; невольное подоврение внушаеть желаніе Игнатія предупредить другихъ святителей въ заявленін своихъ віврноподданническихъ чувствъ самозванцу-едва ли это сдълано безъ всякой задней мысли, туть уже на-върное преобладать разсчеть и личная выгода, хотя изивна Годуновымъ составна памяти Игнатія черное пятно не больше того, какое должно лечь и на другихъ русскихъ людей.

Въ несравненно большей степени обнаружилась лживость и постивость Игнатія во время его патріаршества и особенно по вовросу о Маринъ. Слишкомъ не лестна была роль патріарха въ дълъ о царской невъсть и она, эта роль, должна лечь на память Игнатія въчнымъ и непростительнымъ упрекомъ. Не въ томъ виновенъ въбранникъ Лжедимитрія, что уволилъ Марину отъ перекрещивани (какъ объясняють его наши льтописцы), въ этомъ пункть сев былъ правъ не менье Гермогена и Іосифа; и не въ томъ, что донустилъ бракъ самозваннаго царя въ четвергъ, въ канунъ Николина дня (въ чемъ обвиняють его наши историки), и тутъ внез Игнатія подлежить самому ръшительному сомнівню; а винозень въ томъ, что согласился обмануть русскій народъ, дозволивъ

Маринъ фальшиво, только для вида принять православіе, а de facto оставаться католичкою. Напрасно наши историки слишкомъ снисходительно смотрять на странное дозволение Маринъ исповъдывать православіе на-показъ, напрасно они приписывають подобное желаніе и настырямъ и народу, въ этомъ случав они "не відають", какой жестокій и незаслуженный упрекъ дізлають нашинь предкажъ. Легко догадаться, какъ низокъ въ нравственномъ отношенін, какъ непростителень для пастыря церкви такой поступокъ, какой дозволиль себъ Игнатій; трудно представить болье разительный примъръ дживости, нравственной приниженности и вибстъ льстивости и угодливости, такъ какъ не было и не иогло быть другой причины допускать его, кромъ желанія безпрекословно соглашаться съ волею царя. Только Игнатій и Лжедимитрій 1) могли ръшиться на такое нелестное дело, какъ сознательная ложь, лицемеріе, наглый обианъ и мы еще разъ съ полнейшею уверенностію говоримъ, что кром'в патріарха никто изъ святителей и не быль посвящень вр тайны того лицед виственнаго плана касательно отношенія Марины къ православію, какинъ предполагалось ввести въ заблуждение русский народъ. Пр. Макарий отчасти правъ, когда говорить, что "совъсть русскаго натріарха была не лучше совъсти іезунтовъ" 2), такою по крайней мірт она является въ составденін сейчась упомянутаго нами плана. Но какая громадная разница между положеніемъ слугь папы и положеніемъ Игнатія!.. Первые уступали силь, соглашались на лицемъріе Марины по необходимости; второй дълаль это по своей доброй воль, охотно, безъ сопротивленія. Ісвунты могли допустить и ложь и обманъ ad majorem Dei gloriam; для первосвятителя православной церкви не простительно въ своей дъятельности руководиться нравственными правилами ревностныхъ слугъ напы. Принимая это во вниманіе,

<sup>1)</sup> Кстати Г. П. (Н. Петровъ?), обозръватель духовной журналистики въ«Руков. для сел. паст.» не бевъ упрека говоритъ, что я стараюсь обълитъ
Лжедимитрія. Но въ чемъ же? Въ намъреніи избить бозръ?—Да, я не желако
возводить и на память самозванца упрековъ несправедливыхъ и, по моему
мнънію. незаслуженныхъ Г. П. можетъ не согласиться со мною, но и мнъпозволительно остаться при своемъ мнъніи...

<sup>2)</sup> Макар. Х, 117 стр.

певольно приходишь къ мысли, что въ дъль объ отношении Марины къ православию совъсть патріарха была даже хуже совъсти ісзунтовъ. Эти послъдніе по крайней мірів долго и упорно отстаивали свои интересы, а Игнатій не обнаружилъ и значительной доли подобной энергіи для охраны православія. Изъ лести предъ царемъ онъ раболівнствоваль предъ нимъ больше, чівть слівдуетъ и, кажется, служиль не столько церкви, сколько Джедимитрію Эту-то характерную черту правленія Игнатія и отмітили літописцы, называя патріарха "угодникомъ" самозванца, "единомышленникомъ", потаковникомъ" и под. Даже не лишенъ правды отзывъ объ Игнатів, какъ о насмникъ, а не истинномъ пастырів, — о насмникъ не по избранію, а по характеру служенія.

Да, по нашему искреннему убъжденію, нелестное участіє Игнатія въ дълъ Марины составляетъ самое черное пятно на служеніи патріарха, должно быть признано центральнымъ пунктомъ обвиненій протевъ него и вполнъ достойно осужденія. Если бы современники могли безпристрастно оцънить всю низость дъйствій Игнатія, она имъли бы вполнъ достаточное основаніе строгаго суда надънимъ, но тогда было трудно сдълать это!

Русскіе люди XVII в. нівсколько односторонне объяснили соблазнительное для нихъ отношение Игнатия къ католичеству, исходя только изъ религіозныхъ воззрівній натріарха и оставивь въ сторовъ слабую сторону его нравственности, оттого-то у большинства изъ нихъ и осталось неразъясненнымъ недоумение, -- Игнатій православный или же католикъ? Повидимому — православный, такъ какъ получилъ на Разани канедру отъ патріарха Іова, правилъ церковію, не отступая отъ ея постановленій и, наконецъ, призванъ на первосвятительскую канедру; а повидимому, - нътъ, неправо**главный, такъ какъ обнаружилъ не мало странной для русскаго** народа снисходительности къ презираемому латинству. Не зная, такъ выйти изъ недоразумънія, каждый изъ сомнъвающихся могь сказать объ Игнатів только одно: "ввры не ввиъ греческія, не въжь датинскія". Дживость патріарха, его двоедушіе ввели въ соблазъ нашихъ предковъ, а для него самого сослужили самую нелестную службу, вызвавъ слишкомъ строгое осуждение.

Дорожа больше всего своею святою верою, русскіе люди не могли простить Игнатію его снисходительности къ латинянамъ, они хорошо представляли всю опасность отъ сближенія съ властолюбивымъ Римомъ и возненавидели патріарха, можеть быть, больше, чвиъ следуеть. По крайней мере, не смотря на всю непривлекательность роли Игнатія въ деле Марины, нельзя не признать, что двойное наказаніе патріарху-лишеніе власти и даже архієрейства было ужъ слишковъ строго. Игнатію можно было дать снисхожденіе, какъ давали и прежде низлагаемымъ святителямъ. Лучше ли его быль, наприм., митрополить Зосима, (похуже и католика) и человъкъ зазорный въ нравственномъ ношеніи? Однако его не только не лишили архіерейства, но и дозволи удалиться на покой въ монастырь "на смиренно-вноческое житіе" "своея ради немощи" 1), безъ всякаго соборнаго суда. Зосимъ видимо оказано было снисхожденіе, не смотря на то, что онъ, но словамъ летописцевъ, "непомерно держался цитія и нерадъль о церкви Божіей". "Безпристрастная исторія, говорить пр. Макарій, должна сказать, что Зосина быль самый недостойный изъ всъхъ русскихъ первосвятителей и единственный между ними не только еретикъ, но и въроотступникъ" 1). Такимъ образомъ не подлежить сомновнію, что этоть митрополить быль не только не лучше, но и много хуже натріарха Игнатія и однако какъ снисходительны были къ нему наши святители! Невольно приходится сказать, что съ Игнатіонъ поступили ужъ слишконъ строго и судъ надъ нивъ былъ судъ безъ милости. Исключительныя обстоятельства смутной эпохи, борьба и вражда партій, ненависть въ Лжедимитрію, избравшему Игнатія на патріаршество, оказали, безъ сомивнія, не малое вдіяніе на судьбу патріарха, увеличили тяжесть его вины и строгость наказанія.

Впроченъ последующія событія, конецъ жизни Игнатія въ Россіи, въ достаточной степени оправдали суровость суда надъ избранникомъ самозванца и Игнатій своимъ двусмысленнымъ поведеніемъ решительно вооружилъ противъ себя всёхъ, кому были до-

¹) Дополи въ Авт. Ист. I, № 19.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Marap. VI, 113 erp. m 112.

роги интересы и православія и нашего отечества. Смирись онъ и не покидай монастырской кельи, своею подначальною жизнію онъ върожено искупилъ бы промахи своего правленія и безъ сомивнія не сдълался бы предметомъ общаго осужденія и проклятія. Но Игнатій быль не таковь, чтобы монастырскимь заточеніемь покупать себъ любовь тъхъ, къ которымъ у него не было ни расположенія, ни привязанности; въ Россію онъ вхаль не затемъ, чтобы жеть подъ началомъ въ Чудовомъ монастыръ; на наше отечество онъ смотрвлъ, подобно большинству своихъ соотечественниковъ, только какъ на мъсто для своей личной наживы, для своего благоденствія; пока эта цізль достигалась, Игнатій могь смотріть на Москву, какъ на свое новое отечество, могъ еще дорожить внинаніемъ и расположеніемъ къ нему русскихъ людей, а въ противномъ случав, -- что же общаго между нимъ и нашимъ отечествомъ? въ монастырь, Игнатій поняль, что порвано уже единственное звъно, связующее его съ Россіею, и ръшился на такой поступокъ, который достоинъ самаго ръзкаго осуждения. Не смотря на приговоръ надъ нимъ собора, не смотря на то, что архинастирская каседра была занята, онъ согласился изъ милости и сожальнія принять на себя роль патріарха, служить русскимъ нзивнинкамъ и Польшв. Этинъ своинъ поступкомъ онъ самынъ убъдительнымъ образомъ доказалъ, какъ чужды ему интересы не только Россіи, но и православія. Всв тогдашніе русскіе люди ясно сознавали, что борьба съ Польшею не есть борьба только за политическую независимость нашего отечества, но и борьба за православіе и православную церковь. Противники и враги Россіи яв-**ЈЯЛИСЬ** противниками и врагами св. веры православной. Игнатій неизбълно долженъ быль попасть въ число ихъ.

Правда, можно было найти и другихъ святителей, которые склонялись на сторону бояръ, поддерживавшихъ интересы короля польскаго. Въ Москвъ проживалъ, наприм., землякъ Игнатія, бывшій архіепископъ Элассонскій, Арсеній, который ръшился даже подписать грамоту съ върноподданническими чувствами Сигизмунду, и его никто не осудилъ за это, а даже оставили при архангельскомъ соборъ (почему Арсеній и называется архіепископомъ артемати. Чтен.», № 1—2, 1887 г.

хангельскимъ) "у царскихъ гробовъ служить по родителъхъ царскихъ , а впоследствіи сделали архіореемъ въ Суздаль; но Игнатій даже и между лицами, подобными Арсенію, представляль неотрадное исключеніе. Арсеній по крайней мере не изменить окончательно Россін, онъ останся въ Москвъ, теривливо пережиль буйное господство въ ней поляковъ и осадное положение отъ русскихъ, вынесъ не мало невзгодъ и непріятностей; а Игнатій съ позоромъ бъжаль изъ нашего отечества и даже отъ той паствы, которая беззаконно избрала его своимъ первосвятителемъ. Очевидно не ради какихъ-нибудь интересовъ Россіи и православной церкви онъ принималъ на себя принадлежащее ему титло патріарха, а ради личныхъ разсчетовъ и эгоистическихъ стремленій. Для русскаго народа этотъ несчастный обглецъ-патріархъ сделадся не только "потаковникомъ" самозванца, но и врагомъ православной Россіи, а следовательно и православія, "врагомъ церкви Божіей". Что же въ концв концовъ должны были сказать русскіе о служенін Игнатія? И удивительно ли, что этотъ патріархъ заслужиль оть нихь одно только порицаніе, осужденіе и проклятіе?!..

Игнатій, скажемъ мы въ заключеніе, приняль управленіе русскою церковію вовсе не съ тімъ, чтобы послужить ей и благу
нашего отечества по мірів своихъ силъ,— что было бы дорого въ
начинающуюся тогда "смутную" эпоху, а съ тімъ, чтобы, добившись высшаго іерархическаго міста, удовлетворить своему честолюбію и своей склонности къ роскошной жизни. Дійствительно
въ Игнатій можно замітить такую склонность. Одинъ современникъ, описывая представленіе сендомирскаго воеводы Лжедимитрію
говоритъ, что по правую сторону царя въ креслахъ, покрытыхъ
чернымъ бархатомъ сидіть патріархъ "въ черной бархатной рясів,
общитой по краямъ на ладонь шириною жемчугомъ и дорогими каменьями" 1). Уже изъ этой бітлой замітки можно сділать правдивое заключеніе, что Игнатій былъ любитель "порисоваться",
быль склоненъ къ роскоши и франтовству и не особенно уважалъ
скромное "смиренно-иноческое житіе". Похожъ ли этотъ разодіт-

¹) Сказ. совр. о Дм. самозв. I, 177 стр.

тый патріархъ, очевидно тратившій большія деньги на свое украшеніе, похожъ ли на предшественника своего, тихаго и простодушнаго Іова, который тратиль свои богатыя средства на храмы Вожін и на помощь ближнимъ? 1).

Очень понятно, въ чью пользу могло быть такое вполив естественное сравнение и сопоставление двухъ преемственно следующихъ архипастырей!..

Русскою церковію Игнатій исключень изъ списка патріарховь и въ перечнів этихъ первосватителей непосредственно за именемъ Іова слідуеть имя Гермогена. Візроятно на этомъ именно основанія многіє считають и называють Игнатія лженатріархомъ. Намъ думается, что это названіє не вполив візрно, по кранней мірів, должно быть ограничиваемо. Игнатій дійствительно былъ іженатріархомъ, но только въ тоть короткій промежутокъ времени, который прошель оть заключенія Гермогена въ темницу и до бітства самого Игнатія въ Польшу. Въ это-то время онъ, лишенный прежде архієрейства и самовольно принявшій на себя санъ патріарха, на самомъ ділів явился дженастыромъ, лжесвятительно одинадцати-місячнаго правленія Игнатія церковію при Лжедиштрів.

Если нынѣ раскольническихъ пастырей называють лжеархіереями, то это дѣлается на томъ законномъ основаніи, что эти мнимые святители вовсе не имѣють ни благодати архіерейства, ни благодати священства, разумѣется законнаго. Можно ли то же самое сказать объ Игнатіѣ? Какъ мы говорили, онъ удостоенъ былъ патріармаго сана соборомъ настырей, святители безъ сомнѣнія согласниесь на его посвященіе и избраніе, и іерархія и народъ считали его патріархомъ, чему есть несомнѣнныя свидѣтельства современниковъ з), наконецъ, Игнатія судили какъ дѣйствительнаго святителя. Гдѣ же основаніе считать его лжепатріархомъ и почему ин должны признавать его таковымъ?

<sup>1)</sup> См. Собр. госуд. гр. ж дог. II, № 82.

<sup>3)</sup> Cw. Makap. X, 122-123 crp.

Конечно Игнатій не принадлежаль къ числу достойнъйшихъ святителей, но это не даеть права называть его и лжесвятителекъ. Мало ли было и есть недостойныхъ пастырей, ужели и они всв ижепастыри, самозванцы? Везъ сомевнія, благодать святительства не уничтожается не отъ личныхъ недостатковъ настыря, ни отъ его худого правленія церковію. Вотъ почему патріархи — Филареть и Іоасафъ, строгіе ревнители православія, осуждающіе Игнатія и даже проклинающіе, однако называють лжединитріева избранника не ажепатріархомъ, а патріархомъ, след. законнымъ въ свое время святителемъ и дъйствительнымъ пастыремъ. Большинство летописцевь также называеть Игнатія только патріархомъ и лишь нъкоторые хронисты, ослъпленные въ своей ненависти къ Лжединетрію и избранному имъ патріарху, признають последняго "названнымъ ісрархомъ", "названнымъ патріархомъ московскимъ", котя и это делають не всегда 1). Конечно, нашимъ историкамъ н изследователямъ смутной эпохи гораздо приличнее следовать не этийъ неизвъстнымъ и пристрастнымъ свидътелямъ, а такимъ авторитетных и компетентных лицамъ, каковы натріархи Филареть и Іоасафъ съ соборонъ другихъ святителей.

То обстоятельство, что Игнатій не причисляется церковію къ сонну другихъ патріарховъ, объясняется очень просто. Онъ былъ судинъ и осужденъ, низложенъ съ престола и лишенъ архіерейства по приговору собора. Участь такихъ святителей была всегда одинакова: исключеніе ихъ, какъ недостойныхъ, изъ ряда другихъ пастырей. Такъ было поступлено, напрям., съ митр. Зосимою, о которомъ мы выше упоминали, хотя онъ не былъ не только осужденъ, но и судинъ на соборъ, а просто былъ недостойнымъ архипастыремъ. Имя Зосимы не встръчается въ Синодикахъ на ряду съ именами другихъ митрополитовъ и іерарховъ, поминавшихся въ недълю православія •). Не то же ли самое случилось бы и съ именемъ приснопамятнаго патріарха Никона, осужденнаго соборомъ, если бы не послъдовало разръшительныхъ грамотъ съ востока? И

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) «Сказаніе, еже содінся....» 18 и 21 стр. Сл. 20 стр.

<sup>2)</sup> Древн. Pocc. Bassice. VI, 435. crp.

удевительно ли, что имя Игнатія, тоже осужденнаго соборомъ, не ставится рядомъ съ именами уважаемыхъ русскими людьми святителей—Іова и Гермогена !!..

Въ концъ-концовъ все-таки нужно согласиться, что одиннадцати-мъсячное правление Игнатия русскою церковию было дъйствительнымъ его цатріаршествомъ.

Н. Левитскій.

## Двадцать лътъ законодательныхъ реформъ но расколу (1863—— 1883 г.)

(Статья третья).

Представивъ въ предъидущей стать все последовательные фазисы законодательной обработки замъчательнаго законодательнаго акта о метрической записи браковъ, рожденія и смерти раскольниковъ, съ документальною точностію, за весь періодъ десятильтней правительственной деятельности по вопросу о дарованіи раскольникамъ самыхъ основныхъ гражданскихъ правъ-правъ семейныхъ. им исполници только часть нашей задачи. Законъ 1874 г. при всей своей важности въ области гражданскаго права. во всякомъ случав, имветъ исключительное-спеціальное назначеніе. опредъляя только права законности раскольничьей семьи, но въ широковъ кругъ обще-гражданскихъ отношеній раскольниковъ въ государственномъ, соціальномъ и религіозномъ отношеніяхъ, --- для общей законодательной реформы по расколу, въ смыслъ уравненія правъ, въ цъляхъ государственныхъ, -- оставалось сдълять еще многое и притомъ не въ одной какой-либо спеціальной области извъстнаго права, а во всъхъ разнообразныхъ опредъленіяхъ правовыхъ отношеній полноправнаго гражданина. Подробнымъ обслівдованіемъ всего круга гражданскихъ отношеній раскольниковъ, стоявшихъ вит гражданской юрисдикцін, какъ им видтли, занивался Высочайше учрежденный 1864 г. особый временный комитеть по деламъ о раскольникахъ.

Въ нашей первой статъв, на основания трудовъ названнаго комитета, им обстоятельно изложили и уяснили тв начада широ-

кой политической свободы и основы широкой вёротериимости и гуманной синсходительности правительства къ раскольникамъ и сектантамъ, лишившимся, въ силу религіознаго сепаратизма и антагонизна къ правительственной власти и господствующей церкви, по упорству и косности, правъ гражданскихъ и свободы въ исполненін обязанностей и нуждъ религіозныхъ. Темъ же комитетомъ 1864 г., какъ нами показано, ясно обозначены были и тв предвам политической и религіозной свободы, до которыхъ должна простираться гуманная, по отношению къ сектаторамъ, снисходительность государственной власти безъ ущерба для государственнаго единства и авторитета церкви. Во всякомъ случав, изданіе положетельнаго закона, отивна ограниченій и дарованіе новыхъ льготъ и правъ, исключение изъ дъйствовавшихъ законовъ статей карательных и ограничительных и внесеніе въ кодексь облегчительныхь ограниченій, уравнивающихь распольниковь въ правовыхъ отношеніяхь съ прочими подданными государства, требовало нестихъ заботъ и крайней осторожности и осмотрительности правительственной власти. Почему, "для всесторонняго обсужденія и разработки Высочайше утвержденных въ 16 д. авг. 1864 г. предначертаній особаго временнаго комитета по дізламъ о раскольникахъ въ 1875 году была учреждена при министерствъ внутреннихъ дель изъ чиновъ разныхъ ведомствъ коминссія 1). Коминссія эта открыла свои засъданія 6 марта 1875 года и окончила свои занятія 14 іюня того же года. Не смотря на важность скорое окончание трудовъ коминссін 1875 г. легко и очевидно объясняется тыть, что оной не предстояло надобности установлять принцицы и нормы и опредълять общія исходныя начала для своей дъятельности по новниъ предначертаніямъ законодательнаго характера относительно предоставленія сектаторамъ, по различію ихъ толковъ и сектъ техъ или другихъ правъ гражданскихъ и свободи въ отправлени богослужения и духовныхъ требъ. Все это съ полнымъ

<sup>1)</sup> Коминссія 1875 была учреждена подъ предсёдательствомъ внязя Лобамова-Ростовскаго (нынё посла въ Вёнё) бывшаго товарвща министра внутренняхъ дёлъ изъ чиновъ отъ Министр. внутр. дёлъ, II отд. Соб. Е. И. В.
Канцелярін, Министерства Юстицін, Святёйшаго Сунода и III отд. Соб. Е. И. В.
Канцелярін.

знаніемъ дела и опытною мудростію установлено было комитетомъ 1864 г., предначертанія коего требовали только пересмотра въ частностяхъ для выработки законопроекта въ деталяхъ, не касаясь существа зръло обдуманныхъ основоположеній и різко очерченныхъ общихъ началъ. Такимъ образомъ ясно опредвляется задача и дъятельная роль коминссіи 1875 года, по преимуществу, редакціонная. Такою она, какъ мы покаженъ, и была почти по всьиъ вопросанъ о расколь, разсмотрынных комитетомъ 1864 г., Высочайше утвержденныя предначертанія котораго уже 10-ть льть служили руководствомъ для такого или иного направленія и разрешенія дель по расколу. Десятилетній опыть руководства предначертанными комитетомъ 1864 г. правилами и указаніями закръпиль за ними ихъ цълесообразную практическую примънимость относительно системы правительственныхъ дъйствій вообще по отношенію къ расколу и сектантству. Но пока эти предначертанія были только показателемъ отношеній правительственной власти къ раскольникамъ, а не юридическимъ гражданскимъ актомъ, вся дъятельная родь управленія расколомъ предоставлена была административнымъ усмотреніямъ, а не точнымъ указаніямъ положительнаго закона; установлены были, какъ мы сказали, принципы, обозначены границы, но не последовало еще точныхъ опредълений въ деталяхь того или другого права, въ спеціальныхъ частностяхъ, въ отмънъ изъятій и ограниченій, опредъленныхъ въ разныхъ частяхъ нашего свода законовъ для раскольниковъ и сектантовъ. Этими то точными опредвленіями частностей, отывною изватій и ограниченій и исключеній подлежащихъ статей закона изъ действовавшаго кодекса, и должна была заняться и занималась комписсія 1875 года. Внимательно ознакомившись съ трудами этой коминссіи по подлиннымъ документамъ, заключающимся въ журналахъ ея засъданій, ны сначала изложинь подробно ся дізятельность по обсужденію предначертаній комитета 1864 г. и сообщинь выроботанныя ею заключенія для новой законодательной реформы въ гражданскихъ и религіозныхъ правахъ сектаторовъ, а въ выроботанныя ею заключенія сопоставинь сь определеніями законодательнаго акта 3 мая 1883, коммъ дарованы раскольникамъ м Digitized by GOOGLE

сектантамъ права гражданскія и свобода въ исполненіи нуждъ религіозныхъ по ихъ сектантскимъ обрядамъ. Разсмотрівніемъ и оцінкой этого новаго закона мы и закончимъ наши очерки современныхъ законодательныхъ реформъ по расколу за двадцать ближайшихъ къ нашимъ днямъ лівтъ.

Программа для двятельности коммиссіи 1875 г. составлена была по Высочайше утвержденнымъ 16 августа 1864 года окончательнымъ заключеніямъ особаго временнаго комитета по дівламъ о раскольникахъ, такъ какъ и самая задача коммиссіи почти исключительно состояла въ разработкъ положеній и предначертаній, прекомитетомъ 1864 года. Окончательныя заключенія комитета обнимали собою весь кругь общегражданских правъ раскольниковъ и правъ по отправленію ими богослуженія и духовныхъ требъ по обряданъ ихъ сектъ. Эти двъ группы подраздъляются на двь категоріи распоряженій: законодательных и административныхъ. Къ первой групив, т. е. общегражданскихъ правъ, относились заключенія комитета, требующія также какъ законодательныхъ, такъ и адиинистративныхъ распоряженій. Законодательныхъ распоряженій требовали следующія заключенія комитета: а) о разделеніи секть на болве и менве вредныя по признакамъ, указаннымъ въ Височание утвержденномъ заключении того же комитета; б) о выдачь раскольникамъ видовъ на отлучки внутри имперіи на общемъ основанін, кром'в техъ последователей более вреднихъ секть, которые будуть обличены въ распространении своихъ заблуждений; в) о записи раскольниковъ въ гильдіи и производстве ими торговли; г) объ отнъив запрещенія записи раскольниковъ въ иконописные цехи; д) о допущении раскольниковь менъе вредныхъ секть занятію общественныхъ должностей; е) объ отменть воспрещенія раскольникамъ принисиваться къ податнымъ обществамъ въ накоторыхъ ивстахъ имперін, и ж) объ отивив запрещенія молоканамъ и духоборцавъ нивть въ услужении людей православнаго исповъданія и саминъ поступать въ услуженіе къ православнымъ. Расноряженій административныхъ требовали следующія меры, установленных исключительно въ цъляхъ ограничения свободной дъятельнести раскольниковъ въ видахъ пропаганды, а именно: а) отмъна спеціальнаго правила объ осмотр'в жилищъ раскольниковъ архангельской и олонецкой губерній; б) награжденіе раскольниковъ знаками отличія и почетными титулами; в) разрішеніе раскольнинъкоторыми ограниченіями открытія школъ ности; г) недопущение волостныхъ старшинъ и ихъ помощникови нзъ раскольниковъ къ присутствованию въ приходскихъ советахъ; д) отивна предположенія объ обложеніи раскольниковъ особымі усиленными сборами; е) отивна запрещенія выдавать раскольникамт дозволительные акты на право обученія дітей; ж) отміна ограниченій для раскольниковъ въ правъ пріобретенія недвижниой собственнности; з) воспрещение на будущее время распубликования вт печати отдельными изданіями сочиненій расколоучителей, содержа щихъ джеуиствованія ихъ и систематическое изложеніе догматові и обрядовъ раскольничьихъ безъ надлежащихъ объясненій или воз раженій отъ духовнаго начальства и безъ одобренія онаго. второй группъ заключеній комитета, т. е. къ праважь по отправ ленію духовныхъ требъ, въ програмив коминссіи должны были быт отнесены следующія заключенія, также требовавшія распоряженіі какъ законодательныхъ, такъ и административныхъ. Законодатель ныхъ распоряженій требевали вопроси: а) о допущеніи исправлені часовень и другихъ молитвенныхъ зданій, распечатанія закрытых молитвенныхъ домовъ, а также обращенія на сей предметь жилых! зданій, въ мъстахъ, где уничтожены прежнія молельни, и б) непреследовании и нестеснении исполняющихъ духовныя требы раскольниковъ, безъ признанія, однако, за такими лицами духов наго званія или сана.

Административнаго распоряженія требовало непремінное условіе о недопущеніи открытых сходбищь раскольниковь болье вреднихь секть для молитвы, сь тімь, чтобы это правило не распространялось на сходбища въ домахь, не соединенныя съ преступными дійствіями. Такова была ясно и опреділенно очерченная программа для занятій коммиссію. Но кромі того тімь-же комитетомь 1864 года на коммиссію возлагался трудь: отмінить всі ті изъ существующихь о раскольникахь постановленія, которыл будуть несогласны съ духомъ вновь принимаємыхь, мірь. Помим

этого Высочайше утвержденнымъ въ 13 день декабря 1874 г. положеніемъ комитета министровъ на комииссію возлагались такжезанятія по составленію проекта инструкцій губернаторамъ, чинамъполицейскихъ и жандарискихъ управленій и лицамъ прокурорскаго
надзора о порядкі и характеріз дійствій вообще въ отношеніи раскольниковъ и особенно по предмету богослуженія и исполненія дутовныхъ требъ по раскольническимъ обрядамъ.

Согласно изложенной програмив первый вопросъ, подлежавшій обсужденію коминссін, быль вопрось о раздівленіи секть на боліве и меніве вредныя по признакамъ, указаннымъ въ Высочайше утвержденномъ заключеніи комитета 1864 г.

Несомивню, что этоть сложный, опасный, неопредвленный в въ то же время самый необходимый, корневой вопросъ, --при опредъленін гражданской правоспособности раскольниковъ въ соотвътствін съ такой или другой степенью нравственной благонадежности и наименьшей степенью соціальнаго вреда отъ той или другой вытви раскола, отъ того или другого сектантскаго въроученія, и тенерь, какъ и въ комитеть 1864 г., оказался ахиллесовой патой. Коминссія и хотьла бы его обойти и признавала разревнение его необходимымъ, желательно было бы съ нимъ покончить носкорве, но онь не давался скорому категорическому рвменію. Послів многихъ предварительныхъ переговоровъ коммиссія нашла, что вопрось о раздёленій раскольнических секть по степени ихъ вреда составляетъ трудевищую и главивищую часть ея адачи, при чемъ правильное опредъленіе степени вреда, приносимаго тою или другою изъ секть въ государствъ, въ степени желательно, такъ какъ только после решенія этой задачивозножно было бы опредълеть, каково должно быть отношение государственной власти къ разнимъ сектамъ и какого рода льготы: ногуть быть дарованы той или другой изъ сектъ.

Коминссія вполнъ сознавала, что раціональное выполненіе подобнаго рода задачи она не могла бы основать на однихъ оффиніальныхъ свъденіяхъ о расколь, имьющихся въ министерствъ свутреннихъ дълъ, такъ какъ оффиціальный характеръ подобныхъ зъденій лишаетъ оныя нужной точности и полноты, почему она р

должна бы руководствоваться научными и главнъйше статистиче скими данными о расколь. Между тымь изъ всыхъ имывшихся свы деній, какъ оффиціальныхъ, такъ и научныхъ, коммиссія не могл извлечь полныхъ объясненій и точныхъ отвітовъ на всі возни кавшіе въ сред'в ся вопросы о степени вреда той или друго секты для государственной и соціальной жизни. Коммиссія, во вся комъ случав, убъдилась, что расколь не есть нъчто неподвиж нов, а напротивъ того въ немъ замвчается постоянное явижение какъ внутреннее въ изменени самыхъ верований и учений различ ныхъ сектъ, такъ и вившиее въ перемънъ названій сектъ, дроб леніе однихъ и тъхъ же секть на разные толки и соединеніе тол жовъ въ одну новую секту и т. п. Въ виду такого положені председатель коминссін для полученія болео точныхъ сведені призналь полезнымь предложить коминссін пригласить въ среду ся какъ бы въ качествъ эксперта по расколу, состоявшаго при ин нистерствъ внутреннихъ дълъ дъйствительнаго статскаго совът ника П. И. Мельникова, который носвятиль изучение раскол какъ всю служебную свою двятельность (свыше двадцати ият льть), такъ и большую часть трудовъ своей частной жизни. Кром исполненія неоднократныхъ и сложныхъ служебныхъ порученій п изследованію и администраціи раскола въ разныхъ его видахъ проявленіяхъ, П. И. Мельниковъ пополнялъ свои сведенія о ря сколь не только изучениет правительственных архивовъ, но -знаконствоиъ съ бытомъ, обрядани и върованіями различныхъ сек тантовъ въ мъстахъ ихъ поселеній. Явившись въ одно изъ заст даній коминссіи Мельниковъ представиль словесныя объясненія на пред ложенные ему членами вопросы и обстоятельно развиль свой взгляд на классификацію раскольническихъ сектъ, который и изложен ниъ быль въ особой запискъ о раскольническихъ сектахъ съ точк эрвнія опасности и вреда той или другой изъ разновидностей ра скола для государственной и соціальной жизви. Но и послі обт ясненій Мельникова вопрось о классификаціи секть остался пол нымъ сомевній и новыхъ вопросовъ среди членовъ коммиссін; за агвтно было желаніе н'вкоторыхъ членовъ сдівлать маневръ съ ці лію ебойти эти теснины или, по крайней пере, не входить в

подробное разскотръніе классификаціи, а затушевать этоть вопросъ какимъ нибудь общинъ положениевъ, -- общинъ ивстоиъ. Некоторые изъ членовъ, повторяя указанія на трудность сділать правильную и точную классификацію секть, въ виду постояннаго движенія, замічаемаго въ расколів, нарожденія новыхъ и явичненія старыхъ сектъ возбуднии даже сомнъніе въ необходимости классификаціи и особенно въ обязательности оной для коминссін; писль одинъ изъ членовъ пояспилъ вопросомъ о томъ: что должно бить собственно разумьемо подъ выражениемь: "раздъление секть", то есть необходино ли подъ этимъ разумъть дъйствительное поименованіе встать раскольнических секть болте или менте вредныхъ или, для выполненія задачи коминссіи, достаточно было бы ограничиться твордою установкою только тахъ признаковъ, на основани которыхъ самое поименование сектъ болье и менье вредныхъ вогло бы быть производимо подлежащею законодательною или адинистративною властію по мірть приведенія въ дівйствіе предначертиваемихъ для раскольниковъ узаконеній. Въ виду такого вопроса предсъдатель коммиссін призналь необходимымь, прежде обсужденія въ коммиссін вопроса о разділенін секть по существу, предложить два следующих вопроса: 1) въ какой мере коммиссін следуеть заняться разделеніемь существующихь секть на болье и менье вредныя и 2) что должно быть разумьемо подъ встрычающимся въ предначертаніяхъ комитета 1864 года выраженіемъ "разділеніе секть". По первому изъ этихъ вопросовъ конинссія нашла, что вся задача оя состоить исплючительно въ разработкъ тъхъ положеній и правиль, которыя логически витекашть изъ общихъ началъ, предначертанныхъ уже комитетомъ 1864 года, какъ основныхъ положеній и изложенныхъ, главнейшить образовъ, въ Височайте утвержденновъ 16 августа 1864 года общемъ журналь сего комитета. Въ Высочайней резолюціи, носледовавшей при утверждении этого общаго журнала изображено: "Окончательныя заключенія комитета по дівламь о раскольникахъ, изложенныя въ общемъ журналь его засъданій, утвердить, съ темъ, чтобы общегражданскія права, даруемыя раскольникамъ, сы и относивы только къ раскольчикамъ менъе вредныхъ сектъ, Digitized by Google за исключеніемъ техъ случаевъ, где именно упоминается въ заключеніяхъ комитета объ отмінів ограниченій, существующих для раскольниковъ сектъ болве вредныхъ 1).

Изъ буквальнаго смысла приведеннаго Высочайтаго повельнія коммиссія пришла къ заключенію, что главивйшимъ образомъ утверждены окончательныя заключенія комитета 1864 года, въ числь же сихь окончательнихь заключеній первымь ихь пунктомь ностановлено: \_ раздёлить всё секты и толки раскольничьи на более и менъе вредние" по приведеннымъ въ сихъ же заключеніяхъ щести признакамъ. Руководствуясь силою сего Высочайщаго повеявиія, коммиссія пришла къ заключенію, что раздівленіе сектъ на болье и менье вредныя прямо обязательно для коммиссіи и составляеть ея задачу. Присоединяясь къ этому заключенію коммиссів одинъ членъ счелъ своимъ долгомъ сделать одно замечание на толкованіе коммиссіею возложенной на нее задачи. По мивиію сего члена было бы желательно оговорить, что задача коминссін состоить не въ разработив твхъ только правиль, которыя прямо вытекають няь буквы общихь "положеній, выработанныхь комитетомь 1864 года", а также и въ опредъленіи такихъ правиль, которыя, хотя и не вытекають сами собою изъ положеній комитета 1864 года, но могуть быть обнаружены изъ согласованія положеній комитета 1864 г. съ теми действительными жизненными целями, для которыхъ все преобразование законовъ и правидъ о раскольникахъ, по Высочайшей воль, предпринято. По такому замъчанію одного члена коминссіою было принято, что задача ел должна быть главивати опредвляема предвлами, указанными ей буквальнымъ симслом: предначертаній комитета 1864 г.

По второму изъ вышепредложенныхъ вопросовъ о томъ: чт ниенно должно быть подразумъваемо подъ обязательных для ком миссів "раздівленіемъ секть", въ коммиссім высказаны были разны мивнія. Одно мивніе состояло въ томъ положенім, что если коми тетовъ 1864 г. уже установлены признаки отделенія секть болт вреднихъ отъ сектъ иенъе вреднихъ, то единственная работа

<sup>1)</sup> Собр пост. по раскому изд. 1875 г, стр. 609-610. Digitized by Google

киторая остается по этому предмету, не можеть состоять ни въ чень неонь, какъ въ действительномъ разделении сектъ раскольначьих, по ихъ наименованіямъ, на болье и менье вредныя. Другинъ же инвијемъ подагалось, что коминссія не отступила бы оть своей вадачи разділенія секть, если бы ограничилась внесеніемь въ проектъ закона установленныхъ комитетомъ 1864 г. признаковъ быть вредныхъ сектъ. Необходимое же при исполнении сего закона перечисление секть болье вредных и менье вредных могло бы быт произведено комитетомъ министровъ въ разрѣшеніе представлена по сему предмету министра внутреннихъ дълъ, отъ котораго и будеть зависьть входить съ сими представлениями постепенно, но нарк полнаго и точнаго разъяснения особенностей, какъ сущечельничь нынъ, такъ равно и вновь появляющихся раскольничьихъ сътъ и толковъ. По сопоставленіи того и другого мивнія коммиссія признала обязательнымъ для себя приступить, на основаніи содер**гашился** въ первомъ пунктв окончательныхъ заключеній комитета 1864 г. признаковъ, къ дъйствительному раздъленію секть. Преподание комитетомъ 1864 г. шесть признаковъ большей вредности раскольничьихъ секть состояли въ следующемъ: 1) непризнаніе раскольниками пришествія въ міръ Сына Божія, Господа нашего Інсуса Христа; 2) непризнаніе ими никакихъ таниствъ и викакой власти Богопоставленною; 3) допущение ими при наружвонь общения съ церковью человъкообожанія; 4) посяганіе на оскопленіе себя и другихъ; 5) отверженіе молитвы за царя; 6) отвержение брака или допущение его, какъ срочнаго только супруже-Caro comaa.

Принимая за основаніе вышеозначенные признаки классификаціи секть и основывалсь на оффиціальных данных о существ в вроученія и характерт разных секть по сведеніямь, имевшимся въ
инистерстве внутренних дель, коммиссія проектировала следующее
разделеніе секть. Къ более вреднымь, по убежденію членовъ
вониссія, и должны быть отнесены секты: іудействующихь, которые
ве признають пришествія въ міръ Сына Божія Господа нашего
весуса Христа (что составляеть первый признакъ заключеній коинета 1864 т.), молокань, духоборцевь, общихь, прыгунковь,

штундъ, которые не признаютъ никакихъ таинствъ и никакой власти Богопоставленною (2 признакъ); хлыстовъ, которые допускаютъ при наружномъ общения съ церковью человъкообожаніе (3 признакъ): скопцевъ, скакуновъ и шалапутовъ, которые кромъ ученія хлыстовщины, посягаютъ на оскопленіе себя и другихъ (3 и 4 признаки). Всъ иногочисленные толки безпоповщинской секты, какъ-то федосъевскій, филипповскій, поморскій, самокрещенскій, спасова согласія, странническій или сопълковскій (бъгуны) и другіе (3 и 4 признаки) и наконецъ поповщинской секты луликовское согласіе и раздорники или противоокружники, не молящіеся за царя (5 признакъ).

За симъ менъе вредными слъдовало бы привнать только раскольниковъ поповщинского согласія, извъстныхъ подъ названіемъ окружниковъ. Произведя такое разделение сектъ, коммессия нашла нужнымъ оговорить, что секты разграничены ою по наименованіямъ, тогда какъ происходившія въ расколь движенія показывають, что не всегда одни и тв же наименовенія секть соответствують однимъ и тъиъ же върованіямъ и обрядамъ, также бываеть, что одив и ть же, по догнатанъ върованій, секты носять разныя наименованія, заимствуя нередко названія отъ имени ближайшаго и местнаго ихъ проповъдника; случалось также, что секта, то дробясь на многіе виды, то вновь соединяясь въ одну, соответственно съ темъ меняла и свое наименованіе. Окончивъ это раздівленіе сектъ, коммиссія не могла не остановить вимманія на томь обстоятельствів, что точное применене всель привнаковь, преподанных комитетомъ 1864 г. къ руководству, приводить къ тому, что изъ многочисленнаго раскольничьяго населенія въ имперіи, менье вредными оказались одни только окружения, составляющіе самую незначительную часть раскольниковъ. Такинъ образонъ оказалось бы, что предпринимаемое урегулированіе быта раскольниковъ правительствомъ умиротворенія ихъ и достиженія чрезъ то возможнаго ослабленія раскола едва ли могло бы осуществиться, если бы дъйствительно предполагаемыя облегченія дарованы были главинить образовть "однить только окружникамъ".

По оффиціальнымъ свъденіямъ записныхъ раскольниковъ числится въ имперіи нъсколько болью милліона, тогда какъ незаписныхъ,

считаемыхъ православными, т. е. такими, до которыхъ предполагаемыя преобразованія, во всякомъ случать не касаются, до милліоновъ, такъ что окружники во всей массю раскольниковъ составили бы только ничтожную часть. Основываясь на заключеніи большинства членовъ коминссін, что предполагаемыя преобразованія чогуть относиться только до ничтожной, по численности, части раскольниковъ, одинъ членъ счелъ долгомъ возвратиться къ изложенной ниъ выше исходной точкв воззрвній его на задачу коммиссін, по которой только согласованіе цівлей предпринимаемаго преобразованія законоположеній о раскольникахъ съ предначертаніями комитета 1864 г. могло бы привести на практикъ къ дъйствительному достижению имодотворных цвией, указанных какъ во всеподданнъйшемъ докладъ бывшаго иннистра внутреннихъ дълъ Валуева, докладъ, послужившемъ, какъ им видъли, основаниемъ къ образованию вомитета 1864 г., такъ и въ самыхъ журналахъ сего COMMITTEE .

Опытомъ достаточно доказано, что примъненіе къ раскольникамъ мъръ строгости не приводило, вопреки ожиданіямъ, къ уменьшению и ослаблению раскола, а напротивъ того сплачивало раскольниковъ витесть, придавало наибольшую, едва втроятную силу ихъ невъжественному религіозному фанатизму и пропагандъ и потому имъло своимъ постояннымъ последствіемъ значительнейшее распространение раскола. Въ этомъ отношение заслуживаетъ особенваго вниманія ссника на показанія П. И. Мельникова, который утверждаеть, что ему не разъ случалось слышать отъ раскольнивовъ прежняго покольнія глубокія свтованія ихъ на то, что правительство уже не приивидеть къ раскольникамъ прежнихъ ивръ строгости, что приводить къ упадку раскола, его прежняго значенія и вообщее ослабляеть силу върм. Самое предположеніе о предоставленін раскольникамъ разныхъ льготъ и облегченій, какъ мы видьли, возникло главиваще въ видахъ возможнаго ослабленія раскола и спосившествованія къ самопроизвольному обращенію раскольниковь въ православіе. Въ виду столь плодотворныхъ целей нреобразованія, несомнівню осуществиных на практикі, по мевнію одного изъ членовъ коминссін, казалось бы неизбъяно нужнымъ «XPHOT. TIRH.», № 1-2, 1887 r.

обратить главное вниманіе на тоть важивйшій въ семъ двив факть, что "записные раскольники", т. е. тв, до которыхъ преобразование только и касается, составляють приблизительно не болье  $^{1}/_{12}$  части всего раскольничьяго населенія въ имперіи, по отношенію же къ 11/12 частямъ сохранятъ всю свою силу всв установленныя меры строгости, коимъ тъ раскольники и будутъ подлежать, если обнаружать свою ересь и будуть признаны совратившимися изъ православія. Такимъ образомъ, если дъйствительно справедливо, что примънение мъръ строгости въ дълъ религиознаго фанализма можетъ вести только къ усиленію фанатизна, то неизбъжнымъ последствіемъ примъненія къ незаписнымъ раскольникамъ всехъ действующихъ узаконеній будеть по прежнему увеличеніе раскола въ средъ незаписныхъ раскольниковъ, такое увеличение по численному отношенію, сділаеть положительно ничтожнымь то ослабленіе, которое наступить въ той средв раскола после законодательной реформы, на которую положено распространить эту реформу. Несомивиное, по мевнію одного изъ членовъ коммиссіи, значеніе этихъ соображеній, относящихся до самой сущности задачи, лежащей на коммиссін, понудило его возбудить вопросъ о томъ: не могуть ли быть предполагаемыя облегченія въ какомъ-либо отношеніи распространяемы и на техъ изъ незаписныхъ раскольниковъ, считаемыхъ православными, которые всявдствіе допускаемыхъ въ пользу залисныхъ раскольниковъ облегченій, не пожелали бы доліве лицеміврис прикрываться именемъ православныхъ и объявили бы о давней ихт принадлежности къ расколу? По возбужденному вопросу коммиссія признала, что предвам задачи ся, точно опредвленные положеніями комитета 1864 года, решительно исключають возножность распространенія на незаписныхъ раскольниковъ какихъ-либо льготъ тъхъ случаяхъ, когда они, объявивъ себя раскольниками, какъ би совратятся изъ православія. Посему коминссія положила, что проектируеныя преобразованія ни въ каконъ отношеніи до незаписных з распольниковъ касаться не могутъ. Возвращаясь къ сужденіямъ классификаціи секть въ предвлахъ предоставленныхъ правъ, желая достигнуть той полезной цёли, для которой пред принята реформа въ законодательствъ по расколу, большинств

членовъ коминссіи сочли необходимымъ, въ видахъ всесторонняго обсужденія вопроса, обратиться къ извлеканію техъ причинъ, по которымъ сделанное по признакамъ комитета 1864 г. раздъленіе раскольничьихъ сектъ относитъ къ менъе вреднымъ столъ ничтожную, по численности, часть раскольниковъ, какъ окружниковъ и чревъ то лишаетъ предпринимаемое преобразование всякаго практическаго значенія. Причины эти, по мижнію вськи членови коммессін, быть можеть выяснились бы изъ обсужденія какъ значенія признаковъ, данныхъ комитетомъ 1864 г., такъ и техъ оффиціальныхъ свёденій, по которыть опредёлялся выше характерь каждой секты. Позволяя себ'в обратиться къ такому обсуждению одного изъ положеній комитета 1864 г., члены коминссів усматривали законное основание къ тому, главнымъ образомъ, въ томъ, что лотя комитеть 1864 г. къ числу общегражданскихъ правъ раскольниковъ относилъ вопросъ о бракахъ ихъ, относительно которыхъ, т. е. общегражданскихъ правъ раскольниковъ, пунктомъ Высочайшей резолюціи, последовавшей 16 авг. 1864 г., при утверждени общаго журнала комитета 1864 г. положено было: "общегражданскія права, даруемыя раскольниканъ относить только къ раскольникамъ менве вреднихъ сектъ", твиъ не менве взданіи закона о бракахъ раскольниковъ признано было невозножвымъ ограничиться примъненіемъ этого закона только къ тымъ раскольничьниъ сектамъ, которыя могли бы быть признаны менее вредными по признакамъ, преподаннымъ комитетомъ 1864 г. Первне три признака, какъ-то непризнание пришествія Сына Божія Господа нашего Інсуса Христа, непризнаніе никакихъ таинствъ и допущение человъкообожания, относятся, очевидно, къ сферъ религіозной, догиатической.

Не отрицая того вреда, который могуть приносить послёдователи подобныхъ ученій, члены коминссіи не могли однако придти къ заключенію, чтобы такого рода раскольничьи секты были вреднье терпиныхъ нашинъ законодательствомъ язычниковъ, магометанъ, евреевъ и т. п.; почему, по мнёнію ихъ, казалось бы справедливынъ три сказанные признака не принимать въ основаніе при разделеніи сектъ на болёе и менёе вредныя. Нагляднымъ примівромъ того, до какой степени мало опредвлилась бы степень вреда, причиняемаго тою или другою раскольническою сектою, если принимать въ разсчетъ признаки чисто-церковные, можетъ служить слъдующее: молокане, отвергающе всякую внёшнюю обрядность, представлялись бы съ церковной точки эрвнія вреднійшею сектою, болъе вредною, чъмъ сопълковское согласіе (странники, бъгуны), между явив, какъ последователи этой последней секты, избегая всякаго труда и общественных обязанностей, не имъють никакого сравненія съ молоканами съ точки зрінія гражданской. Послівдователи спасова согласія бозпоновщинской секты, совершая таинства крещенія и брака въ православныхъ церквахъ и темъ представляясь не столь вредными съ церковной точки эркнія, принимають таниства только для полученія гражданских правъ, чёмъ самымъ, какъ скрывающіе свое ученіе предъ правительствомъ, болье вредны въ гражданскомъ отношеніи. Что касается до трехъ последнихъ признаковъ, преподанныхъ комитетомъ 1864 года, именно: посяганіе на оскопленіе себя и другихъ, отверженіе молитвы царя и отверженія брака, то члены коминссін нашли, что первый и третій изъ сихъ признаковъ не возбуждають сомнівнія, тогда какъ выражение "отвергаютъ молитву за царя" кажется не совствъ точнымъ, въ православной церкви молитва за царя произносится въ "общественномъ богослужения" и не считается обязательною въ домашней молитвъ. Поэтому едва ли бы точные и опредылительные выражена инсль, если бы виысто словъ "молитва за царя" употреблены были слова -признание парской власти".

Предполагая сдёлать новую классификацію раскольнических секть на основаніи сихъ видоизм'єненныхъ признаковъ предсёдатель коммиссіи и большинство членовъ оной, не могли вм'єстіє съ тімъ не высказать и нікоторыхъ соображеній касательно тіхъ свізденій о расколів, которыми должны быть опреділяемы свойства той или другой секты. Оффиціальныя свіденія министерства внутреннихъ діль могли бы быть съ пользою пополнены тіми новыми свізденіями о расколів, которыя были сначала высказаны лично, а

потомъ изложены въ особой запискъ і) приглашеннымъ въ качествъ эксперта дъйствительнымъ статскимъ совътникомъ П. И. Мельниковымъ, посвятившимъ болъе 20 лътъ своей служебной дъятельности на изучение раскола и приобрътшимъ извъстность своими изследованіями и беллетристическими статьями по характеристикъ обрядовой и бытовой сторовы развыхъ видовъ и сектъ раскола. Мельниковъ не призналъ удовлетворительною, съ гражданской точки эрвнія, каноническую классификацію секть, изданвую въ 1842 Святьйшимъ Синодомъ, но которой всв отнадшія отъ православной церкви секти раздёлени: 1) на вреднайшія, туда были отнесены всв еретики, а также безпоповскія секты, отвергающія молитву за царя и браки; 2) вредныя, къ которынъ отнесены безноновщинскія секты, молящіяся зо царя и принимающія браки; 3) менте вредныя, куда отнесены подцерковники или исповщина. По этой классификаціи, пишеть Мельниковъ, кане, напр., отвергающіе всякую обрядность, всякую церковную вившесть, всякое церковное преданіе, съ церковной точки зрівнія, представляются сектою вреднейшею, даже разрушительною, между тыть какть они составляють самую спокойную, самую развитую и самую трудолюбивую часть русскихъ простолюдиновъ. Сопалковское согласіе (странники-обгуны) въ синодальной влассификаціи поставлено наравив съ молоканами, между твиъ какъ его последователи, отръшаясь отъ общества и тщательно избътая всякаго рода труда и всякаго рода общественных обязанностей, представляются для гражданскаго общества людьни совершенно безполезными, дарповдами, живущими на чужой счеть. Точно также эксперть Мельниковъ не нашелъ основательною и целесообразною, съ гражданской точки врзнія, и новую классификацію секть, составленную комитетомъ 1864 г. Въ общемъ журналь Высочайме утвержденнаго въ 6 д. февраля 1864 г. особаго временнаго комитета по дълать о раскольникахъ, для распредъленія раскольническихъ сектъ на болье и менье вредныя, поставлено шесть приянаковъ, изъ комкъ первые четыре носять исключительно церковной характеръ.

<sup>1)</sup> Записка эта помещена въ іюльской инимей журнала «Историческій Вестинк» за 1885 г., стр. 41—63.

При опредъленіи вреда, приносимаго какою-либо сектою государству, какъ гражданскому обществу, по мевнію Мельникова, эти четыре признака едвали могутъ быть принимаемы къ соображенію. Первый признакъ, напр., опредъляется такъ: не признаютъ пришествія въ міръ Сына Божія! Но вёдь еврен, магометане, буддисты, последователи шаманства, идолопоклонники также не признають пришествія въ міръ Сына Божія, между темь они терпины никогда никъмъ не считались вредными для государства. Остальные два признака, т. е. отверженіе молитвы за царя и браковъ могутъ служить признаками вредности секты. Но вдесь встръчаются неточность выраженій и неправильность приложенія ихъ къ дъйствіямъ сектаторовъ. Молитва за царя! Молитва -- релитіозное дійствіе, входящее въ область церкви, но отнюдь не въ область гражданской жизни. Выло бы точнее, вернее, опредълительнъе вивсто словъ "молитва за царя" употребить выраженія: "признаніе царской власти или признаніе понархическаго начала. Последователямъ вреднихъ сектъ общественное богослужение воспрещено. У нихъ остается только домашняя молитва. Справедливо ли требовать отъ нихъ того, что не требуется отъ православныхъ? Правда, въ нъкоторыхъ сектахъ, признаваемыхъ вредными, бываютъ общественныя богослуженія, не открытыя, не публичныя, но совершаемыя втайнв. На этихъ общественныхъ моденіяхъ модитвы за царя не приносятся, напр., въ богослуженів модоканъ. Модоканское богослужение состоить въ следующемъ: чтенін молитвы Господней, — "Отче нашъ", чтенін главы изъ Ветхаго Завъта, глави изъ Евангелія, глави изъ посланій апостоловъ и проновъди. Между каждыми двумя чтеніями поють псалмы царя Давида, а въ концъ повторяють молитву Господню. На вопросъ, почему они не молятся за царя, молокане отвічають слівдующее: нотому что мы не смвемъ нарушить яснаго повельнія Господа Інсуса Христа. Мы и за себя никогда не молимся и ни за кого. Господь сказаль: "не уподобляйтесь язычникамь, которые читають много молитвъ, во многоглаголанін нътъ спасенія". Вотъ вамъ молитва: "Отче нашъ" и проч. Мы въ точности исполняемъ Его слово. Всякое другое слово, всякое другое повельно могуть быть

язивнены, но земля и небо прейдуть, слова же Его не прейдуть. Вакъ же намъ отступить отъ яснаго поведенія Господа?.. Подобное тому молокане говорять и о присягв. Въ синодальной классификаціи сектаторовъ, составленной въ 1842 г., о молоканахъ сказано: не принимая присяги, они не уважають верности". Присягу по той формуль, какая у насъ нынь употребляется, молокане и однородные съ нами духоборцы, штундисты, общіе действительно отвергають, но не отвергають върности государственной власти и върны ся верховному представителю государю императору... О молоканахъ духоборцахъ, иншетъ далве Мельниковъ, въ этой синодальной классефекаціи сказано: "никакой власти не признають, покоряются только, но колику нельвя противиться". Но это несправедливо. Оне върны монархическому началу, они признають верховную власть государя императора и поставляемыя имъ начальства. Это выражають они строгимь исполнениемь государственныхь обязанностей; иологане и вообще всъ сектанти раціоналисти исправние плательщики податей; между ними не случается какихъ-либо волненій; сания обыкновенныя въ нашенъ народъ преступленія и проступки, въ родъ воровства, обиана, чрезвычайно ръдки между ними. Они трудолюбивы и трудъ называють богоночтеніемъ.... Сосланные въ разныя времена на Кавказъ за сектаторство молокане составили лучшую и полознъйшую часть населенія тамошняго края.

Бто бываль на Кавказв, всякій согласится, что изъ тамошнихъ разновърныхъ и разноязычныхъ жителей ивтъ лучше ленкоранскихъ и другихъ молоканъ но ихъ трудолюбію, по ихъ домохозяйству, по ихъ примърной нравственности и исполненію ими всёхъ государственныхъ, общественныхъ и семейныхъ обязанностей. Чтобы показать вредъ молоканъ обыкновенно вспоминаютъ убійства на Молочныхъ Водахъ, изувърство фанатика Уклеина, иошедшаго было въ Тамбовъ сокрушать идолы, разумъя подъ ними святыя иконы. и то, что между молоканами иногда бывали открываемы дёлатели фальшивой монеты. Все это было давно лѣтъ шестьдесятъ тому назадъ и все это случаи одиночные, не имъющіе ничего общаго съ религіозными върованіями молоканъ... Въ доказательство невърности молоканъ государственной власти, пишетъ П. И. Мельни-

ковъ, могли бы, пожалуй, еще указать на следующій малонзвестный факть. Леть восемнадцать тому назадь закавказскіе молокане "секты общихъ" объявили своего наставника Комара, или Рудометкина, царемъ и даже короновали его 1). Но ведь это была кукольная комедія, изъ которой ничего, кроме смеха, не вышло. Не произошло ни волненія, ни малейшаго замешательства единственно потому, что не обратили на это вниманія, отнеслись къзтой коронаціи, какъ къ шутовству. Впрочемъ, если на основаніи коронаціи Комара принисать всемъ молоканамъ противогосударственныя стремленія, то ведь и самую поновщину, всеми и всегда почитаємую мене вредною сектою, должно заподозрить въ томъ же. Вскоре по учрежденіи белокриницкой лжеіерархіи была же затея у поновщинскихъ раскольниковъ въ персидскихъ пределахъ поставить благочестивейшаго царя, т. е. раскольника и венчать его на царство рукою раскольничьяго архіерея.

Выль найдень и кандидать въ пари и деньги въ Москвъ на его коронацію были собраны, но нареченный благочестивый царь тв деньги въ московскихъ трактирахъ пронилъ, чвиъ и окончилось его персидское парство <sup>2</sup>). Для чего затъяна была такая коронація? Единственно для того, чтобы за благочестиваго царя вынимать особую просфору и чтобы было возможно возглашать слова, напечатанныя въ дониконовскихъ служебникахъ: "богохранииому, боговънчанному, христолюбивому, благовърному царю и великому князю"-титуль, который не придается поповщиною при богослуженін государю императору, потому что онъ въ ихъ глазахъ иновърецъ. Неужели сившныя проявленія человъческой глупости, такъ ставитъ вопросъ Медьниковъ, можно считать нивінешуивов противъ государя и государства? Неужели изъ за шутовской коронаціи Комара или изъ за сбора денегь на персидскаго благочестиваго царя можно возводить на милліоны людей тяжкое обвиненіе въ ихъ неверности государю и отчеству?.. Кроме того обвиняють молоканъ, что они уклоняются отъ воинской повинности. Это правда. Но какъ они уклонялись до 1874 г.? Покупали рекрутскія кви-

<sup>1)</sup> Историч. Въст. 1885 г. Іюль, стр. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Историч. Вист. 1885 г. Іюль, стр. 46.

танцін. Если же кто быль не въ состояніи купить ее, делалась въ пользу его складчина, а если средства цёлаго околодка, населеннаго молоканами, оказывались для того недостаточными. деньги присыдались изъ другихъ ивстъ, отъ ихъ единовърцевъ. Точно также, говорить далье Мельниковь, обвиняють молокань, что они не только не молятся за царя, но даже не признаютъ царской власти. Такое обвинение произошло вследствие открыто и безболяненно ими говоримаго: "царю земному принадлежить наше тело: Парко небесному и тело наше и душа; предъ земнымъ царемъ мы повинны исполнять земные, твлесные законы, предъ царемъ небеснымъ и земные и небесные и душевные. Въ дълахъ внутренней въры царь земной не властень, властень въ нихъ одинъ Богъ. Потому и сказано: "вовдадите Божіе Богу, а кесарево кесарю". Можно ли это назвать противленіемъ царской власти или непризнаніемъ? По удостов'вренію П. И. Мельникова раскольниковъ, отвергающихъ государственную власть, не существуетъ, если же накоторымъ раскольникамъ приписивають, что они отвергають царскую власть, то это произошло по недоразумению. Въ доказательство полной справедливости такого инвијя г. Мельниковъ приводитъ то, что федосвевцы и другіе толки, признаваемые отвергающими парскую власть, оказывались на делё самыми искренними верноподданними: такъ напримъръ они вооружались въ западномъ край въ 1863 году противъ интежнихъ польскихъ бандъ, схватывали и представляли правительству лицъ, стремившихся распространить въ народъ вознутительныя прокламаціи, такъ называемыя золотыя грамоты, и вообще, во встать подобныхъ случаяхъ, не словами, а дтионъ заявляли преданность правительству. Такой отзывъ П. И. Мельникова по повъркъ онаго въ комииссін, оказался вполнъ согласнымъ сь оффицальными сведеніями, а именно: кіевскій, подольскій и вольнскій генераль-губернаторь оть 10 авг. 1863 г., нежду прочимъ, сообщалъ: "что въ настоящее время, когда всв русскіе вірноподданняе, при виді покушенія враговъ на цілость русской имперін, посившили заявить предъ государень императоронь своей готовности жертвовать достояніемь и жизнію въ защиту отечества, раскольники тоже не отстали отъ другихъ сословій и въ

своихъ всеподаннъйшихъ адресахъ торжоственно залвили свою глубочайшую неизменную преданность государю императору и полную готовность жертвовать всемъ для блага отечества". Въ то же время виленскій военный, ковенскій, гродненскій и минскій генеральгубернаторъ сообщалъ: "при настоящихъ обстоятельствахъ старообрядцы не только остались непоколебимо преданными престолу и отечеству, но и приняли самое д'вятельное участіе въ подавленіи мятежа, по мъръ своихъ силъ и возможности безпрекословно исполняли всь требованія начальства, устроили надежные сельскіе караулы, поставили отъ себя не только пъщихъ, но и конныхъ стражниковъ и вообще оказались достойными доверія и похвалы отъ правительства". Вполнъ согласно съ такими оффиціальными свъденіями и г. Мельниковъ дълаетъ такой же симпатичный отзывъ о федосвевцахъ. Между прочимъ онъ пишетъ; "въ синодальной классификаціи 1842 г. о федосвевцахъ сказано: "они всякую власть имевшияго времени почитають антихристовою". Это правда. Но въ этомъ ужаснаго ничего вътъ. Это фигуральное виражение въ перевода на обыкновенный языкъ значить: "признають власти нынфшняго времени не принадлежащими въ ихъ сектв", что совершенно справедливо. Надобно замътить, что федосъевцы и нъкоторыя другія безпоновскія секты въ ученіи объ антихристь совершенно расходятся съ ученіемъ православной церкви и раскольниковъ поповщинскаго и другихъ толковъ. Наша церковь, а также поповщина, поморцы и некоторые толки спасова -согласія признають пришествіе въ міръ антихриста предъ концемъ міра "чувственнаго", какъ выражаются раскольники, т. о. нибющаго некогда родиться чоловека, который, достигнувъ высшей власти, явится гонителемъ Христовой церкви. Федоспевцы же напротивъ признаютъ антихриста "духовнаго", а не "чувственнаго", не человъка, а антихристіанское ученіе. По ихъ понятіянъ, все, что противно, что несогласно не только съ ученіемъ христіанскимъ, но и съ содержиными ими преданіями и обрядами, -- есть антихристь, который, по понятіямь ихь, явился еще тогда, когда Христосъ быль на земля. Упоминаемые въ Евангеліи книжники, фарисен, Искаріоть, іудейскіе архіерен, Иродь, Пилать, затішь Неронъ и другіе римскіе императоры, Магометь, еретики, папа,

Лютеръ, патріархъ Никонъ, словомъ все, что не только гнало церковь, или враждовало противъ нея, но и все, что не принадлежало и не принадлежить Христовой церкви, — антихристь. А церковь Христова, по мижнію федосфевцевъ, сохранилась только въ ихъ обществъ, поэтому царь, власти, какъ духовныя, такъ и гражданскія, всё православные всё иноверцы, -- словомъ всё, не принадлежащие въ сектъ федосъевцевъ, -- есть антихристь. Это заблужденіе, это р'язкое выраженіе — такъ, но преступленіе-ли? спрашиваеть Мельниковъ. И что туть вреднаго въ гражданскомъ отношения Въ последнее время антимонархическия и демократическія стремленія принисывали раскольникамъ наши заграничные эмигранты, Герценъ и его посавдователи и почитатели. А чвиъ отвътили раскольники на это и на другія заигрыванія съ ними лондонскихъ публицистовъ? Анаоемою, провозглашенною въ извъствой архипастырской грамоть Герцену и всякому, кто будеть натодиться съ нимъ въ сношеніяхъ. Эта гранота, подписанная раскольничьими архіореями, была напочатана въ Яссахъ и въ Россію не пронущена; на нее, замвчаеть Мельниковъ, взглянули, какъ на вредную для общественнаго спокойствія. До архипастырскаго посланія, 24 февраля 1864 г., лженитрополить Кирилль товориль русскимъ раскольникамъ: "къ симъ же завъщеваю вамъ возльбленнін: всякое благоразуніе и благопокореніе покажите предъ царенъ вашинъ и отъ всехъ враговъ его и изменниковъ удаляйтесь и бъгайте, яко же отъ мятежныхъ поляковъ, такъ наиначе отъ здокозненныхъ безбожниковъ, гивадящихся въ Лондонв и оттуда своими писаніями возмущающихъ европейскія державы. Бізгайте убо оптакъ треклятыхъ, имъ же образомъ бъжитъ человъкъ отъ лица звърей страшныхъ и зміевъ пресмыкающихся, то бо суть предатели антихристовы, тщащіеся безначаліемъ предуготовить путь сыну погибельному. Вы же не внимайте лаянію сихъ псовъ адскихъ, представляющихся, аки бы сострадающими человъчеству, но въруйте, яко Вогъ учинилъ есть начальство въ общую пользу, безъ него же вся превратятся и погибнутъ" 1). Письмо Павла.

<sup>1</sup> Истор. Въстн. 1885 г. іюль, стр. 51.

Великодворскаго, уроженца города Валдая, потомъ настоятеля монастыря Бълокриницкаго, чрезвычайно умнаго и образованнаго чедовъка, сочинителя устава раскольничьей іерархіи, утвержденнаго въ 1844 году императоромъ Фердинандомъ, лучше всего, по слованъ г. Мельникова, показываетъ политическое настроение раскольниковъ. Павелъ, бъглецъ изъ Россіи, устранваетъ заграницею раскольничью ісрархію, но совращенный имъ въ расколь, митрополить Амеросій, "по злобе Севера" (т. е. русскаго ства), по выраженію Павла, и по настояніямъ князя Меттерниха арестованъ и увезенъ въ крвность Цимсь, Бълая Криница запечатана, тамошніе монахи разошлись. Павель много літь трудившійся надъ созданісиъ былокриницкой ісрархіи, исходившій Турцію, Персію и Египеть, отыскивая тамь "древлеблагочестивыхъ архіереевъ", видить разрушеніе своего діла, которому онъ посвятиль всю жизнь, возмущень до глубины души и въ происшедшей тогда въ Вене революціи видить персть Божій, отонщающій австрійскому правительству за разрушеніе совданной имъ ісрархіи. "Въ тотъ самый день, когда взяли митрополита, пишеть онъ въ Москву (въ іюнъ 1848 г.), случилась революція, и царя Фердинанда заставили подписать конституцію, а въ тоть день, когда запечатали Бълую Криницу, князя Меттерниха едва не убили и онъ обжатъ". Радъ этому Павелъ, радъ невзгодамъ постигшимъ Австрію, но обращаясь къ своимъ землякамъ, къ русскимъ раскольникамъ, къ москвичамъ, говоритъ: "теперь у насъ вольность всвиъ ввраиъ, но это горе, а грядеть еще вдвое. Конституціяножъ, медомъ помазанъ на погубление людей, она отъ антихриста, нбо царь, Вогомъ поставленъ. И если вы, когда услышите отъ кого одно слово "конституція" — б'вгайте отъ того" 1). Таковъ взглядъ русскихъ раскольниковъ на царскую власть. Только недоброхотъ Россіи, ея внутренней тишинъ и спокойствію, заключаеть г. Мельниковъ, можеть приписать раскольникамъ антимонархическія и демократическія стремленія. Кромъ Герцена такія стремленія приписывали имъ еще горько обманувшіеся въ своихъ разсчетахъ на раскольниковъ поляки.

<sup>1)</sup> Истор. Въст. 1885 г. Іюль, стр. 52.

Все это приводить къ убъжденію, что существованіе секть, не признающихъ верховной власти государя императора, едва-ли ножеть быть доказано въ симслів безусловнаго категорическаго положенія, а затімъ очевидно, что если столь тяжкое обвиненіе не можеть быть признано доказаннымъ, то ніть основаній и раздівленіе секть по степени ихъ вреда въ гражданскомъ отношеніи обосновывать на спорномъ еще обстоятельстві.

Отверженіе брака или допущеніе срочных или временных супружескихъ союзовъ поставлено вторымъ признакомъ вредности раскольническихъ сектъ въ гражданскомъ отношения. "Какъ монархическое начало, говорить П. И. Мельниковъ (относительно раскольниковъ выражающееся не въ ихъ молитвахъ, а въ свободновъ и виолив совнательномъ привнанім царской власти, не только за страхъ, но и за совъсть), составляетъ основу государственнаго строя Россіи, такъ и брачний союзъ составляеть красугодьный камень семьи и гражданскаго общества. По этимъ двумъ признакамъ и только по этимъ двумъ, можно и должно распредвлить на два отдела: вредныхъ и мене вредныхъ. раскольниковъ Третьяго признака нътъ и быть не можетъ. Раскольниковъ, принимающихъ бракъ, какъ срочное супружеское сопряжение, по мибнію г. Мельникова въ действительности не существуеть". Что касается до безноповцевъ, не признающихъ брачнаго союза, то въ отношенія ихъ существуєть недоразумініе. И федосвевцы и немногіе остачки и вкогда многочисленной филипповщины и другіе безноповцы признають браки de facto, не признавая ихъ de jure. Они говорять: со временъ патріарха Никона благодать взята на небо, разсыпался освященный чинъ и не стало руки освящающей, которая могла бы совершать таинства. Оть того у нихъ и нътъ таинствъ, кроив двухъ, которыя, въ случав нужды, православная церковь дозволяеть совершать и простолюдинамъ: крещенія и показнія. Брака освятить не кому, потому церковнаго брака у нихъ и нътъ. Но бракъ не церковный существуетъ. Каждый безноповецъ съ молоду до старости имъетъ одну сожительницу, съ которой сходится безъ всякихъ обрядовъ. Употреблять молитвы, при совершенія такого брака, страшный гръхъ, ибо это, по понятіянь безпоповцевъ, не бракъ, но блудное сожитіе, хотя и гръховное, но допускаемое, терпимое "немощи ради человъческой". Живущіе въ такомъ брачномъ союзъ--, гръшники", отъ того они и не допускаются въ часовии къ богослужению, а могутъ стоять только въ притворъ, какъ тяжко согръшившіе. Послъ каждой исправы (исповъди) они несуть тяжелыя эпитимін, соть по пяти вемныхъ поклоновъ въ день. Прекратившіе, по старости, супружескія отношенія счи-"дъвственниками", "чистыми", вполив принадлежащими "къ избранному стаду"... Сожительство федосвевцевъ и другихъ безпоповцевъ, не инфющихъ освященнаго брака, кръпко, неразрывно. Невърность сожителя или сожительницы случается чрезвычайно ръдко... Установивъ такой взглядъ на прочность безпоповскихъ брачныхъ сожитій, П. И. Мельниковъ недоумъваеть относительно того, что Святьйшій Синодъ, при добавленій къ классификацій, составленной въ Высочайше утвержденномъ особомъ временномъ комитотъ по дъламъ о раскольникахъ, разумълъ подъ срочними или временными супружескими сожитіями. "Случаются у безпоновцевъ, какъ и вездъ здоупотребленія, расходятся сожитель съ сожительницею и живутъ особо, но это бываетъ несравненно реже, чемъ въ средъ образованнихъ, совершившихъ церковный бракъ... "Надобно полагать, заключаеть г. Мельниковъ, что Святвишій Синодъ подъ "временными" браками разумълъ случаи супружескихъ разлученій отъ совивстнаго сожительства среди безпоповцевъ, столь нередкие исплючительно только въ Риге, но что же разумель онъ подъ "срочными" браками? Слово срочный предполагаетъ предварительное соглашение о срокв сожительства, двлаемое въ то время, когда сожители сходятся. Такихъ соглашеній, такихъ условій, никогда не бывало даже въ Ригь". Поэтому и безпоповцевъ, которые считаются непризнающими браковъ, нельзя признать таковыми. нбо они не имъютъ только освящаемаго церковно-обрядоваго брака, сожительство же ихъ вполив имветь характерь твердаго, прочнагои нерасторжимаго гражданскаго союза, хотя, по ихъ понятіямъ, и гръховнаго, но непрекращающагося по отношеню къ хозяйству, воспитанію дітей и взаимной помощи даже и тогда, когда сожители, по общему между собою соглашению, расходятся на "чистое Digitized by GOOGTE

житье", т. е. перестають раздълять ложе. Значить семья безпоповцевъ тверда и кръпка, а это только и важно въ гражданскомъотношения.

По взгляду П. И. Мельникова, выраженному въ его запискъ, сообщенной коминссіи 1875 г., къ вреднійшим сектамъ, отвергающить бракъ, нужно отнести только две секты скопцовъ и клыстовъ. "Последніе, мало того, что сами отвергають бракъ, но в на сторонъ препятствують заключенію супружествъ". Въ доказательство этой инсли г. Мельниковъ представляеть легкую характеристику илистовщины и очень интересными фактами иллюстрируеть эту вредную секту съ точки зржнія пропаганды ею безбрачія. "Изъ хлыстовъ, говорить онъ, более четырехъ пятыхъ женщины, преннущественно старыя дъвки, обрекшія себя на безбрачіе. Они живутъ не въ семейныхъ домижа своихъ родныхъ, но преимущественно, въ такъ называемыхъ "колейныхъ рядахъ" на задворицахъ и огородахъ ихъ родственниковъ... Эти старыя дъвки поствици, усердныя молитвенницы, бываюмія въ православной церкви чуть не каждый день, по четыре раза въ году бывающія на исновъди и у святаго причастія (которое они однако на своихъ собраніяхъ и радініяхъ называють неиначе, какъ "тюрею") пользуются репутаціей самыхъ усердныхъ къ церкви Божіей людей и всегда находятся подъ покровительствомъ не только сельскаго, но и высшаго духовенства. Онъ весьма неръдко занимаются обучениемъдътей грамоть, причемъ стараются внушить имъ святость безбрачной жизни. Съ ранняго возраста онъ склоняють деревенскихъ дъвушекъ на безбрачіе, особенно хворыхъ, малосильныхъ, дурныхъ собою, инфицикъ физические недостатки, словомъ, такихъ, которыя не разсчитывають на жениховъ. Но и здоровыя, сильныя и красивыя не избъгають сътей клыстовокъ... Такая пропаганда безбрачія ведется, впрочень, не съ однихь задвориць; женскія общены столь умножившіяся за последнее время и даже некоторые женскіе монастыри весьма причастны такой пропагандь. Не должно забывать, говорить г. Мельниковъ, что хлыстовщина въ прошломъ стольтін распространилась по Россіи изъ московскихъ женскихъ (всьхъ безъ исключенія) и нъкоторыхъ мужскихъ монастырей, что монахини бывали хлыстовскими богородицами, а монахи пророками и христами. Въ черномъ духовенствъ даже до послъдняго времени постоянно являлись хамсты и даже скопцы, о чемъ производились следственныя дела; такъ въ 1866 году, въ Святогорскомъ монастырь, харьковской епархін, следствіемь открыты оскопленные послушники, въ прошложъ же стольтіи, даже одинъ архіерей (Дисе еей Ростовскій) быль ханстовъ 1). Вообще ханстовщина отъ монашества стоить не очень далеко; оть того то иные монашествующіе и сочувствують хлыстань, которые, исполняя всё христіанскія обязанности, говъя но четире раза въ годъ, умертвияя свою плоть, считаются правосдавными. Оттого за ними трудно, почти совстить невозножно, услъдить. Въ 1842 году въ нижегородской губернін была открыта хлыстовская ересь. Начальницею ея была мордовка Ирина Лазаревна, а последователями оказались жительници Зеленогорской женской общины, благочинный села Ревезени, архіерейскій духовникъ, советникъ губерискаго правленія, помощникъ управляющаго удъльною конторою и другів. Въ Ягодинской общинъ (княгининскаго увзда) также замечались клыстовки, а въ 1862 г. явились даже самозванки, двъ великія внягини, - Марыя Николаевна и Ольга Николаевна, волновавшія временно-обязанных в крестьянь 2). Въ клыстовки поступаютъ и вдовы, даже замужнія женщины, разрывая, разумъется, бракъ. Около 1860 года, въ горбатовскомъ увздв, производилось дело о томъ, какъ хлыстовки давали крестьянамъ растворъ мышьяка для отравленія мужей съ целію поступить потомъ, "въ клыстовскій корабль". После такой рельефной фактической иллюстраціи хамстовщины и ея опасной пропаганды г. Мельниковъ заключаеть: "хлыстовская секта, довольно многочисленная, хотя совсёмъ почти неуловимая, непременно должна быть признана вредною, ственена въ отправление своихъ раденій и преследуема за распространеніе безбрачія. Строжайшимъ образомъ должно воспрещать имъ обучение детей, какъ бы ни ходатайствовало за нихъ духовенство, даже самое

<sup>1)</sup> Историч. Въст. 1885 г. іюнь, стр. 53.

²) Tamb me.

Хлыстовщина — страшная язва Россіи, скрывающаяся подъ личиною лицентврія и ханжества; эта язва по временамъ проникаеть и въ высшіе слои общества; въ Михайловском замкъ (Инженерный-въ Петербургв) быль хлыстовскій корабль. Татариновой, въ которомъ участвовали даже министры, директора департаментовъ, витеств съ солдатами-музыкантами и въ то же время пророками (Никита Өедоровъ). И теперь, какъ слышно, водятся мисты кое-гдв въ высшихъ классахъ общества 1). Скоппы провзощин отъ ханстовъ и доселё хлысты составляють контингенть скончества. Сверхъ уродованія человіческаго тіла, по сильной пропагандъ безбрачія, подкрыпляемой деньгами, скопцы также должны быть признаны вредными, какъ и хлисты. Въ общемъ виводъ всъхъ своихъ соображеній и фактическихъ доказательствъ И. И. Мельниковъ заключаетъ: что всехъ отпадшихъ отъ православной церкви и непринадлежащихъ къ терпимыть иновърныть исповъданіямъ, за исплюченіемъ "скопцовъ и хлыстовъ", следовало бы отнести къ менъе вреднымъ сектамъ и предоставить имъ тъ права, которыя предположены комитетомъ 1864 г. Доводы, изложенные въ запискъ Мельникова, признаны были настолько основательными коммиссіею 1875 года, что и она пришла къ подобному же заплюченію. По ея мивнію также, какъ ны сказали више, первые три признака, а именно непризнаніе пришедшаго въ міръ Сина Божія Господа нашего Інсуса Христа, непризнаніе никакихъ таниствъ и допущение человъкообожания, какъ относящиеся къ сферв религіозной, догиатической, не могутъ быть принимаемы въ основание при раздълении сектъ на болъе и менъе вредния. Коминссія 1875 года выразила, что, по ея митию, къ руководству при разделеніи секть следовало бы принять только три последніе, изъ указанныхъ комитетомъ 1864 г., признака боле вредныхъ сектъ, какъ опредвляющие вредность ихъ въ отношении къ государству: посягание на оскопление себя и другихъ, отверженіе молитвы за царя и отверженіе браковъ, причемъ признавала необходинымъ выражение "отвержение молитвы за царя",



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Истор. Въсти. 1885 г. іюль, стр. 54. «Христ. Чтен.», № 1-2, 1887 г.

какъ невполнъ точное и опредълительное, замънить выражениемъ "непризнаніе царской власти". Коммиссія на основаніи оффиціальныхъ имъвшихся у ней сведеній и представленныхъ въ качестве эксперта П. И. Мельниковымъ пришда къ убъжденію, что такъ какъ существование раскольниковъ, отвергающихъ верховную власть, не доказано, бракъ же отвергають только скоппы и хлисты, то къ категоріи болье вреднихъ сектъ, надлежало бы отнести только двъ послъднія секты, всь же прочія признавать менье вредными. Съ темъ витесте, коминссія 1875 г. признала необходимымъ перечислить въ законъ секты, признанныя болье вредными, поручивъ министру внутреннихъ делъ, въ случаяхъ появленія какихъ-либо новыхъ сектъ, по ученію своему столь же вредныхъ. какъ скопцы и хлысты, принимать меры къ причисленію такихъ секть къ разряду болъе вреднихъ. При этомъ коммиссию обращено было, нежду прочимъ, вниманіе на то, что въ Уложеніи о наказаніяхь опред'явни карательния м'єри и види наказанія только для скопцовъ, но для хлыстовъ, подведенныхъ коммиссіею къ одной съ ними категоріи, въ законъ нътъ статей, опредъляющихъ карательныя меры и виды наказанія, такъ какъ самое названіе секты не встрівчается въ законів, хотя, по существу ученія, последователи оной несомненно подходять поль указанія 203 ст. Улож. о нак. Разсматривая эту статью ясно опредвляющую, согласно взгляду коммиссін, наказанія за принадлежность къ сектамъ, "соединеннымъ съ свирвиниъ изувърствомъ и фанатическимъ посягательствомъ на жизнь свою или другихъ, а также съ противонравственными и гнусными действіями" нельзя не заметить. что форма выраженія этой статьи, обнимая собою слишкомъ широкій кругь понятій и несомнічню относясь къ скопцамь, въ то же время только неопредёленно можеть быть отнесена къ хлыстамъ и вообще требуеть изивненія редакціи относительно широты накоторыхъ понятій, заключающихся въ выраженіи оной.

Послѣ произведеннаго раздѣленія секть предсѣдатель обратилъ вниманіе коммиссіи на тѣсно связанные съ симъ вопросы, а именно:

1) въ какой формѣ желательнѣе выразить это раздѣленіе, т. е., помѣстить-ли въ самый текстъ закона наименованіе секть болѣе

вредныхъ или ограничиться указаніемъ въ законѣ, что предначертанныя льготы распространяются только на послѣдователей сектъ пенѣе вредныхъ, самое же перечисленіе болѣе или менѣе вредныхъ сектъ сообщить министру внутреннихъ дѣлъ отъ котораго, въ такотъ случаѣ, и зависѣло бы сдѣлать надлежащія распоряженія къ распространенію облегченій только на секты, признанныя метье вредными, и 2) какой власти и въ какой формѣ предоставить въ каждомъ отдѣльномъ случаѣ опредѣлять на мѣстѣ поселенія раскольниковъ принадлежность ихъ къ сектамъ болѣе или менѣе вреднымъ и, въ зависимости отъ сего, предоставлять или не предоставлять послѣдователямъ тѣхъ или другихъ сектъ различныхъ облеченій.

По первому вопросу предсвдатель и большинство нашии, что если важнейшія права раскольниковь поставляются въ зависимость отъ принадлежности ихъ къ сектамъ болъе или ненве вреднымъ, то было бы положительно необходимымъ пъстить въ самомъ текств закона перечисление сектъ, ных болье вредними, т. е. поименовать скопцовъ И **ХЛЫСТОВЪ** и затыть выразить, что даруеныя льготы распространяются на всь прочія секты, за исключеніемь техь, которыя въ законодательновъ же порядкъ, будутъ признаны столь же вредними, какъ и двь поименованныя секты. Предсёдатель и большинство членовъ не могли при этомъ не имъть въ виду и тъхъ неудобствъ, котория сопряжены съ помъщениемъ въ текстъ закона самого перечисленія болье вреднихь секть, къ числу таковихь неудобствъ, можеть, между прочимъ, относиться и то, что поименованная въ законъ какъ болье вредная секта могла бы посредствомъ переитым своего наименованія домогаться перейти въ разрядъ вреднихъ; твиъ не менве большинство членовъ коммиссіи остались при своемъ заключенім, въ основаніе коего приняли следующія соображенія: въ какой бы форм'в ни выразить раздівленіе секть по стецени ихъ вреда, тъмъ не менъе нельзя было бы обойти значительныхъ неудобствъ, которыя обуслованваются самыми свойствами раскола въ имперіи, калоуловинаго, недостаточно еще изследованнаго въ законахъ его развитія и находящагося въ непрестанномъ

движеніи. Поэтому члены коммиссін (въ большинствъ) предпочли избрать ту форму, которая представляла бы менье неудобствъ сравнительно съ другою и была бы согласна съ дъйствующими въ этомъ отношеніи правилами и предъидущими примърами закона. Кромъ избранной формы представлялись еще два способа, а именно: а) безъ производства теперь какого-бы то ни было разделенія секть, следовало бы признать силу за определенными признаками большаго или меньшаго вреда различныхъ сектъ, съ темъ. чтобы самое разделение было производимо по этимъ признакамъ административною властію, или б) произведенное разділеніе сектъ сообщить для руководства подлежащей власти, а въ законъ помъстить только общее выражение, что облегчения распространяются на последователей секть менее вредныхъ. Оба эти способа представили бы больше неудобствъ: не повторяя о первомъ изъ нихъ того, что высказано было выше, именно, что коминссія прямо уклонилась бы отъ выполненія возложенной на нее задачи. если бы не произвела разделенія секть, признавь, что деленіе это должно быть производимо административною властію. Коренныя права раскольниковъ поставляются въ зависимость отъ принадлежности ихъ къ сектанъ болъе или менъе вреднымъ, вслъдствіе чего нельзя допустить, чтобы единственно отъ административной власти, а не закона, зависело предоставлять или лишать ту или другую изъ сектъ различныхъ правъ, въ такомъ случав, вопреки основнымъ законамъ, права значительной части населенія имперіи, не находили бы себъ никакого опредъленія въ законъ, что было бы неудобствомъ, значительно превосходящемъ то, которое сопровождаетъ включение въ законъ сектъ болве вреднихъ, ибо тогда всв прочія секты будуть основывать права свои на точной силв закона.

Такое рѣшеніе вопроса вполнѣ согласуется съ принятимъ въ законѣ порядкомъ ¹) и съ дѣйствующими спеціально о раскольникахъ узаконеніями, въ которыхъ установлено, что общія правила, омредѣляющія права раскольниковъ, издаются не иначе, какъ

¹) Основ. Госуд. Зав., т. I, стр. 49;

законодательнымъ порядкомъ <sup>1</sup>) чрезъ Государственный Совътъ н только дъла по управленію раскольниками, по примъненію къ нимъ наданныхъ законодательнымъ порядкомъ правилъ, предоставляются въденію подлежащихъ министровъ.

По второму вопросу именно о томъ: какимъ способомъ въ каждовъ отдъльномъ случав различать принадлежность лица къ сектв болье или менье вредной, въ какой формъ удостовърять эту принадлежность и сообразно съ темъ предоставлять или не предоставлять даруемыя менее вреднымъ сектамъ облегченія, коммиссія признавала необходинымъ обсудить три возможныхъ способа, а ниенно: а) требовать удостовъренія принадлежности къ болье вредной секть только въ формъ судебнаго ръшенія, при отсутствів же такого решенія, признавать раскольника правоспособнымъ, т. е. принадлежащимъ къ сектъ менъе вредной; б) предоставить опредыять принадлежность къ сектамъ болве вреднымъ мъстнымъ исполнительнымъ властямъ; в) единственно на основани усмотрънія сихъ властей или на основаніи болье или менье доказанныхъ сими властями и занесенныхъ въ протоколы данныхъ. Относительно перваго способа коминссія единогласно признала, что хотя было бы желательно, чтобы никто изъ раскольниковъ не подвергался, по подовржніямъ въ принадлежности къ сектамъ болже вредныть, ограниченіямь въ правахъ безъ точныхъ въ надлежащемъ судебномъ порядкъ собранныхъ доказательствъ и по судебному ръшенію, но привъненіе этого способа, какъ единственнаго къ значительной массь раскольничьяго населенія, очевидно, невозможно.

Прежде всего надобно заметить, что если раскольникъ по сулебному решенію признанъ будеть принадлежащимъ, напримеръ, къ скоической секте, то, въ большинстве случаевъ, онъ, съ темъ виесте, приговоренъ будетъ судомъ къ уголовному наказанію и, такить образомъ, поставленъ будетъ въ то особое положеніе, которое исключаетъ всякое соотношеніе съ предполагаемыми въ польлу раскольниковъ облегченіями. Независимо отъ сего, формальности уголовнаго процесса, вполить целесообразныя въ дель пресле-

<sup>1)</sup> Сводъ пост. о раск. состави. П отд. Соб. Е. И. В. канциству 3. 4 и 6.

дованія единичныхъ преступныхъ случаевъ, получаютъ уже совершенно другое значение по примънению къ цълымъ массамъ раскольниковъ. Большинство подозрѣваемыхъ въ принадлежности къ вреднымъ сектамъ раскольниковъ, при помощи строгихъ формъ судопроизводства, несомивано выходили бы, какъ объ этомъ говорять факты, оправданными изъ суда и, въ такомъ случав, въ силу судебнаго приговора, получали бы безспорное право на пользованіе всёми правами. Средства правительства пресёкать зло отъ распространенія напримірь такой ереси, какъ скопчество, потеряли бы почти всякое значеніе, если бы оно было лишено возможности принимать непосредственныя меры, не дожидаясь судебныхъ приговоровъ, къ пресъченію распространенія подобной ереси, и возможному ограниченію, такъ сказать, локализированію зла. Такимъ образомъ, коминссія единогласно признала, что ограничиться, при опредъленіи принадлежности раскольника къболю вредной сектю, единственно удостовъреніями, вытекающими изъ судебныхъ приговоровъ, невозможно, но что необходимо предоставить также значение удостовъреніямъ подлежащихъ мъстныхъ исполнительныхъ чиновъ. Что же касается до большихъ или меньшихъ формальностей, которыми должны быть обставлены действія исполнительныхъ чиновъ при такихъ удостовъреніяхъ, то при обсужденіи этого въ коммиссіи произошли разногласія. Одинъ изъ членовъ заявиль, что большинство коминссін изыскало міры къ тому, чтобы существенныя права раскольниковъ находили точное опредъленіе въ законъ и чтобы отнюдь определение такихъ правъ не могло зависеть единственно оть усмотренія административной власти: Между темь, если бы опредвление принадлежности того или другого раскольника къ болъе нии менње вредной сектъ предоставлено было единственно усмотрънію м'єстных исполнительных чиновь, то такое правило дало бы еще менъе опредъленности всъмъ правамъ раскольниковъ, нежели въ томъ случав, когда бы высшей администраціи въ имперіи предоставлено было устанавливать только нормы разделенія секть. Нельзя не принять вообще за коренное правило, что никто не можетъ быть признаваемъ преступнымъ до техъ поръ, пока преступность его не будеть доказана. Последователи более вредныхъ секть почитаются виновными въ принадложности къ такимъ сектамъ въ государствъ и только потому подвергаются различнымъ стъсненіямъ и ограничениямъ въ правахъ. Такимъ образомъ и относительно сихъ последователей должно иметь место то требование общечеловеческой справедливости, что до тъхъ поръ, пока не будетъ "доказана" нхъ принадлежность къ болве вреднымъ сектамъ, они не могутъ бить подвергаемы стесненіямь въ правахъ. Если крайняя необходимость не позволяеть по отношенію къ массь раскольничьяго населенія ожидать во всіхть многочисленных случаяхь обнаруженія раскольниковъ болво вредныхъ сектъ только посредствомъ судебных приговоровъ, то необходимость эта не можеть еще иметь своить последствиемъ устранение всякой доказанности принадлежности лица въ болъе вредной сектъ; казалось бы, по мевнію сего чиена, болье приссообразными сармать обязательными для местныхи исполнительныхъ чиновъ, во всехъ случаяхъ примененія ими установленныхъ законами ограниченій въ правахъ раскольниковъ болье вредныхъ секть, всёми возможными для тёхъ властей данными и доказательствами, примънительно къ правиламъ предварительнаго савдствія Уст. угол. судопр. 20 ноября 1864 г., удостовърять принадлежность лица къ сектъ болъе вредной, съ непремъннымъ составленіемъ о каждомъ случав надлежащаго протокола и выдачею занитересованному лицу копін съ онаго, въ который должно быть также непремвино помвидемо указаніе на право лица обжаловать постановленіе, на м'ясто принесенія жалобъ и сроковъ на сіе. Вообще же на такого рода действія местных исполнительных властей сторонать непосредственно заинтересованнымъ должно быть предоставлено право принесенія жалобъ въ общемъ административномъ порядкъ и въ правительствующій сенать. Такой порядокъ быть ножеть въ некоторыхъ единичныхъ случаяхъ и представить некоторыя неудобства, ибо можеть отчасти удерживать исполнительныхъ чиновъ, не усивышихъ почему либо собрать и сохранить всв данныя принадлежности лица къ болъе вредной раскольнической сектъ, въ преследовании виновныхъ, но въ большинстве случаевъ окажетъ благотворное действие и возможнымъ образомъ обезпечить права лицъ, невинныхъ въ принадлежности къ сектамъ болве вреднымъ

Правила, которыми м'ястные полицейскіе чины, а равно волостные и сельскіе начальники могли бы руководствоваться при опредівленіи принадлежности разныхъ лицъ къ сектамъ болъе вреднымъ, должны бы состоять примърно въ следующемъ: а) прежде всего, если въ виду полиціи имъются болье или менье точныя свъденія о приналлежности лица къ болъе вредной сектъ, принадлежность къ коей наказуема по суду, сведенія, которыя вообще по ст. 250, 255, 256, 257 и друг. Уст угол. суд. обязывають полнию къ передачъ дъла судебному слъдователю и сообщению о преступлении прокурору, то полиція должна въ подобныхъ случаяхъ делать установленныя сообщенія слідователю и прокурору и до рівшенія діла судомъ примънять ограниченія въ правахъ, установленныя для сектъ болве вредныхъ, за симъ двло будетъ рвшено судомъ, отъ котораго и будуть зависьть последующія меры; б) въ техь случаяхъ. когда признаки принадлежности лица или многихъ лицъ, къ сектв болъе вредной, хотя и убъждають иъстную власть въ принадлежности лица къ сектамъ болъе вреднымъ, но не облечены въ ту, болъе или менъе достовърную, форму, при которой можетъ быть начато формальное судебное преследование съ вероятною надеждою на обвинение подозръваемаго лица судомъ, мъстнымъ должно быть предоставлено право производить или негласное блюденіе или дознаніе съ допросомъ свидетелей, обысками и вмемками въ домахъ и за симъ, если после того не обнаружатся такія данныя, по которымъ дело могло бы получить движение въ судебномъ порядкъ, но тъмъ не менъе убъждение властей, производившихъ дознаніе въ принадлежности подоврѣваемыхъ къ болѣе вреднымъ сектамъ еще подкрепится, то власти сін обязаны составлять протоколы, съ помъщениемъ въ нихъ всъхъ тъхъ данныхъ и доказательствъ, которыя послужили къ обвинению лица въ административномъ порядкъ. Только на основани такихъ протоколовъ всъ подлежащія власти и учрежденія погуть быть обязываемы привінять къ признанныть последователями более вредныхъ секть лицамъ всъ установленныя закономъ ограниченія, напр., сословныя учрежденія обязываются не выдавать такимъ лицамъ наспортовъ и проч. Само собою разумъется, что послъ принятія такихъ, не болье какъ

предварительныхъ, мъръ, мъстныя власти не только не освобождаются отъ обязательности собирать бол в точныя данныя о виновности подозраваемыхъ въ принадлежности къ сектамъ болае вреднымъ и давать двау судебный ходъ, но должны быть еще болве побуждаемы къ тому темъ, чтобы вообще не вполне точныя доказательства. которымъ дано временное значение для административнаго преследованія лица, зименялись точными судебными доказательствами и судебнымъ приговоромъ. Хотя сказанные протокоды могутъ подзекать обжадованію со стороны заинтересованных лицъ, но темъ не менье сила этихъ протоколовъ не можетъ быть пріостанавливаема до истечения сроковъ на обжалование или до утверждения ихъ высшими административными учрежденіями, развіз такое пріостановленіе постадовало бы по прямому распоряжению высшихъ учреждений, такъ какъ но свойствамъ раскола, мъстныя исполнительныя власти могутъ быть весьма часто поставляемы въ необходимость принимать быстрыя въры, промедление въ нриняти которыхъ могло бы иногда оказаться вепоправними въ будущемъ. Такой порядокъ, по мненію члена развившаго изложенное правило, устраняя произволь исполнительныхъ властей, въ разграничении последователей мене вредныхъ секть отъ последователей секть более вредныхъ, быль бы согласованъ и съ высказанными комитетомъ министровъ, при отказъ его утвердить, представленную на его разсмотрение инструкцию ди исполнительныхъ чиновъ по деламъ о раскольникахъ, соображеніями, что нельвя было бы дать поводъ исполнительнымъ чинамъ волиціи производить произвольную классификацію раскольническихъ секть. Въ дополнение въ сему одинъ изъ членовъ коммиссии полагалъ необходимымъ присовокупить, что болье подробный образь действій исполнительныхъ чиновъ можетъ быть разработанъ и указанъ твиъ ченамъ въ инструкціяхъ, которыми они на сей предметь должны бить снабжены.

По этому же вопросу другимъ членомъ коммиссіи было заявлено. что коммиссія, при опредъленіи классификаціи сектъ по степени ихъ вреда, имъла въ виду, главнымъ образомъ, ту цъль, чтобы сектанты, признанные ею вредными, подлежали особому бдительному надзору администраціи и чтобы полиція, на основаніи добытыхъ ею севденій. о личностяхъ, принадлежащихъ къ вреднымъ сектамъ, могла предупреждать развитие ихъ тайной пропаганды; если же допустить, принадлежность къ вреднымъ сектамъ, влекущая за собою установления въ законъ для последователей вреднихъ сектъ ограниченія, можеть быть опредвлена только по суду, то самая цвль классификаціи не будеть достигнута. По сему необходимо предоставить полицейской власти право предупреждать развитие вредныхъ секть, и, на основаніи им'яющихся у нея свізденій, изобличенныхъ въ принадлежности къ вреднить сектамъ лицъ подвергать новленнымъ въ законъ ограниченіямъ. Въ концъ преній по тому же вопросу, еще одинъ изъ членовъ высказаль: что предоставить полиціи разграничивать секты болье вредныя отъ менье вредныхъ было бы неудобно; что узаконеніемъ такой міры едвали достигалась бы желаемая цель по следующимъ соображениямъ: 1) до сихъ поръ законъ какъ бы игнорировалъ хамстовщину, -- въроятно, по крайней затруднительности дать опредёлительную формулу тому, что въ сей секте должно быть, какъ преступное, воспрещено и преследуемо. Обрядовая, видимая сторона ереси не даетъ указаній на улику. Пришлось бы вводить въ законъ такіе термины, какъ свальный грвкъ, причащение телонъ отъ девичьей груди, заклание мальчиковъ рождаемыхъ богородицами и тому подобныя вещи, отъ которыхъ наука частію отказалась уже, частію готова отказаться. Но удобно ин вводить въ законъ, какъ преступное двяніе, такое дъйствіе, котораго на самомъ дълъ никто не видалъ; 2) полицейская власть, которой предоставлено было бы стеснять население въ даруемыхъ закономъ правахъ, должна бы быть вооружена самой обстоятельной инструкціей, но инструкція вообще есть не болье, какъ разъяснение даннаго закона; 3) полицейская власть могла бы основать свои въ настоящемъ случай распоряженія или на безспорной уликъ или на народной молвъ, на подовръніяхъ; но въ первомъ случав подлежащая власть обязывается силою закона (203 ст. Уложен. о нак. 1866 г.) начать судебное преследование, а во второмъ мотивъ обвиненія не представляль бы достаточнаго къ стеснению правъ основания; 4) не подлежить сомнению, что увздная полиція вынуждалась бы довіряться, до извістной степени, Digitized by Google

этомъ деле волостному управленію, т. е. въ большинстве случаевъ волостному инсарю, отъ котораго приходилось бы за подозреніе въ клистовщине откупаться, такъ какъ откупаться все-таки выгоднее, чемъ териетъ иногда полное разстройство своихъ делъ; наконецъ 5) трудно предполагать, что обвиняемый по слухамъ, по оговору, (а только такое обвиненіе здесь и можетъ иметъ место) не быль оправданъ по суду. Что повторительный подобный исходъ такого рода делъ можетъ уронить, во времени, достоинство протоколовъ полицейской власти, въ этомъ едвали можно сомневаться.

Въ заключение всёхъ преній о форм'в классификаціи и способахъ пресівченія опасной пропаганды посл'ядователей сектъ бол'ве вреднихъ предсівдатель и большинство членовъ коммиссіи пришли только къ тому уб'яжденію, что полицейская власть, при отказ'в въ выдачів паспортовъ на отлучки лицамъ, принадлежащимъ къ бол'ве вреднымъ сектамъ, должна каждый разъ составлять о томъ протоколъ, причемъ въ самомъ протокол'я должно быть оговорено, что такое распоряженіе полиціи можетъ быть обжаловано законнить порядкомъ.

Покончивъ съ вопросомъ о классификаціи раскольническихъ секть, коминссія приступила къ обсужденію следующихъ пунктовъ программы, наміченной въ заключеніяхъ комитета 1864 г., а ниенно къ разрешению вопросовъ 1) о выдаче раскольникамъ видовъ на отлучки внутри имперіи на общемъ основаніи, кромъ техъ последователей более вредных секть, которые будуть обличены въ распространении своихъ заблуждений, и 2) о ваписи раскольниковъ въ гильдін и производствъ ими торговли. При обсужденіи этихъ вопросовъ коминссія прежде всего остановила свое вниманіе на тыхь инстахь Высочание утвержденнаго общаго журнала коинтета 1864, въ котерниъ сдвавни соотвътствующія предначертанія относительно сказанныхъ предметовъ. Комитеть же 1864 г., какъ нами указано выше, по обозрвнім узаконеній о выдачв паспортовъ и о гильдейскихъ и торговыхъ правахъ раскольниковъ, по составленному ІІ отдъленіемъ собственной Его Императорскаго Величества канцеляріи Своду действующихъ постановленій о раскольникахъ, коими установлены различныя ограниченія для раскольниковъ въ получени наспортовъ на отлучки, находилъ, что заработки и промыслы на сторонъ для значительной части нашего народа составляють необходимое воспособление къ снисканию средствъ къ жизни, посему безусловное запрещение выдавать паспорты последователямь техь или другихь секть представляется неудобнымь. Неудобство это неоднократно было замъчено на опитъ и самая висшая власть делала уже для некоторыхъ месть и сектантовъ исключенія, такъ напримірь, молоканамь таврической губерніи и городовъ западной Сибири, не смотря на существующее въ законъ запрещение, отлучки были разръшаемы. Но такъ какъ за последователями вредныхъ сектъ, особенно скловныхъ къ скрытой пропагандъ своихъ заблужденій, само собою разумъется, необходинъ строгій контроль полицейской власти и ближайшій надворъ за ними на мъстахъ ихъ жительства, а увольнение такихъ раскольниковъ въ другія міста, ослабляя необходиный контроль, грозило бы вредными последствіями. Перейдя засимъ къ вопросу объ отлучкахъ раскольниковъ за предвли имперіи комитетъ разсуждаль, что въ безусловномъ запрещении укольнять означенныхъ людей за границу, не представляется особенной надобности, ибо изъ поъздокъ ихъ въ чужіе края могутъ считаться действительно вредными собственно только тв, которыя предпринимаются нашими раскольниками для преступныхъ сношеній съ живущими въ другихъ земляхъ сектаторами, особенно же съ раскольническою лжејерархією въ Буковинь. Въ виду этихъ соображеній комитетъ Высочайше утвержденнымъ въ 18 д. августа 1864 г. журналомъ постановилъ: "разрвшить выдачу раскольникамъ видовъ на отлучки внутри имперіи на общемъ основаніи, кромів послівдователей бояве вреднихъ сектъ, которые будуть обличены въ распространеніи своихъ заблужденій (н. 2)". "Допустить упольненіе раскольниковъ всъхъ вообще сектъ за границу по особымъ разръшеніямъ министерства внутреннихъ дель, но оставить въ силе существующее запрещеніе впускать въ предёлы Россіи раскольниковъ иноземцевъ (п. 3)".

Въ пунктъ же 5-иъ того же журнала комитетъ, разсуждая по предмету разръшенія раскольникамъ записываться въ гильдію,

между прочимъ, постановилъ: всёхъ последователей более вредныхъ сектъ, обнаружившихъ свою ересь, отдавать подъ полицейскій присмотръ и по примененію правилъ объ этомъ надзоре не увольнять съ места жительства".

Основываясь на вышеприведенныхъ предначертаніяхъ комитета 1864 г. нъкоторые члены коммиссіи находили, что комитеть 1864 пда, разсуждая о выдачь раскольникамъ видовъ на отлучки. сперва указалъ на одно только исключение изъ правила о выдачъ раскольникамъ паспортовъ, именно, воспретилъ видавать темъ последователямъ более вредныхъ сектъ, которые обличены будутъ въ распространеніи своихъ заблужденій. Если-бы ограничиться буквальнымъ толкованісмъ только одного этого пункта, то пришлось бы признать, что по предначертаніямъ комитета, паспорты должны бить выдаваемы последователямъ всёхъ, какъ более, такъ и меные вредных секть, кремь "обличенных распространителей ученій болье вредныхъ секть". Между тыкь члены коммиссіи въ большенствъ не могли остановиться на толкованіи этого отдёльнаго пункта положеній комитета 1864 г., а признали положительно необходинымъ инследовать этотъ пунктъ въ связи съ пунктомъ 5-иъ ноложеній того же комитета, соображеніями, приведенными въ журналь сего комитета и сделаннымъ онымъ указаніемъ на тв статьи Свода узакононій о раскольникахъ, составленнаго II отдівленість собственной Его Императорскаго Величества канцеляріи. которыя съ изданіемъ предположенныхъ комитетомъ правиль о выдачь наспортовь будуть подлежать отмень. Изъ буквально приведенной выше выписки изъ журнала комитета 1864 г., между прочимъ, видно, что комитетъ находилъ неудобнымъ лишать полицейскія начальства возможности удерживать на м'ястахъ жительства подъ ближайшимъ своимъ надзоромъ такихъ раскольниковъ, увольнение которыхъ на сторону угрожало бы несомивнию вредными последствіями; изъ 5-го пункта заключеній кометета усматривается, что комитеть положнит всрхи пострчователей сотре выбанихи сектя обнаружившихъ свою ересь, отдавать подъ полицейскій присмотръ и не увольнять съ места жительства; наконецъ въ числе указанныкъ коинтетонъ статей, которыя будутъ подлежать отивнъ съ

момента разръщенія выдачи раскольникамъ видовъ на отлучки, вниущена ст. 45 т. XIV уст. о паси., которая воспрещаеть выдачу паспортовъ болве вредной сектв, именно скопцамъ. Сопоставдяя все сказанное, большинство членовъ коммиссіи пришло къ убъжденію, что совокупное толкованіе приведенныхъ положеній комитета, не можеть оставить ни мальйшаго сомнына въ томъ, что комитеть вообще, предначерталь разрёшить выдачу паспортовь на отлучки внутри имперіи только последователямъ секть менее вредныхъ, сектантамъ же болъе вреднымъ положилъ таковыхъ не выдавать, а подвергать ихъ дъйствію полицейскаго надзора и удерживать на мъстъ; посему неуказание комитетомъ на отмъну ст. 45, о невыдачв наспортовъ сконцамъ нельзя считать недосмотромъ, а нужно признать намфреннымъ исключеніемъ этой статьи изъ числа отивняемыхъ для сохраненія оной въ действующемъ законодатель-Такимъ образомъ, скоръе редакція пункта комитета, которая въ разръзъ съ другими положеніями устраняетъ отъ права на полученіе паспортовъ на отлучки не всёхъ последователей болье вредныхъ сектъ, а только обличенныхъ пропагандистовъ такихъ сектъ, должна быть признана несовство точною. Однако дарованіе последователянь секть более вредныхь одного изъ общегражданскихъ правъ не можетъ быть основано исключительно на некоторой незначительной неточности одного изъ ичиктовъ положеній комитета 1864 г., когда всё другіе пункты выясняють всякое сомнение объ этой неточности и въ Высочайшей резолюціи, последовавшей при утвержденіи 16 августа 1864 года общаго журнала комитета, сказано, чтобы общегражданскія права, даруення раскольникамъ, вообще были относины только къ раскольникамъ сектъ менье вредныхъ съ распространенияъ сихъ правъ на распольниковъ сектъ болъе вредныхъ только тогда, когда въ заключеніяхъ комитета положительно сказано объ отмене ограниченій, существующихъ для сихъ секть. Сверхъ всего сказаннаго, члены коммиссін, въ подкръпленіе выраженныхъ ими соображеній, приняли также во вниманіе и то обстоятельство, что на практикъ едва-ли могъ бы возбуждаться вопросъ о выдачь паспортовъ только обличеннымъ распространителямъ сектъ бодъе вред-

ных потому, что такія янца, но закону (ст. 196 и 197 улож. о наказ.), подлежать лишенію всёхь правь состоянія и ссылке въ Загавказскій край или Сибирь и, следовательно, уже въ силу судебныхъ ръшеній о нихъ, не могуть пользоваться правомъ на отлучку изъ мъста жительства на общемъ основании и подчиняются правиламъ, постановленнимъ въ уставъ о ссыльныхъ. На освовани такихъ соображений члены коммиссии не могли не придти ть убъяденію, что паспорты на отлучки внутри имперіи, согласно точному симслу предначертаній комитета 1864 г., могуть бить выдаваемы только сектамъ менъе вреднымъ, болъе же вреднить сектамъ, т. е. сконцамъ, хлыстамъ и темъ, которыя вообще признаны будуть въ законодательномъ порядкъ болъе вредными, такого права предоставлено быть не можеть. При этомъ одинъ изь членовъ комписсіи признаваль необходимымъ, независимо отъ воспрещенія выдавать наспорты на отлучки последователямъ вредних секть, установить такое же ограничение и для лиць, отправляющихъ у раскольниковъ духовныя требы, какъ наиболее содъйствующихъ поддержанию и даже распространению раскола.

Введеніе этого запрещенія въ проектируемое постановленіе предсъдателенъ и прочими членами коммиссіи признано было неудобнить, такъ какъ подобное ограничение, введенное въ законъ, давало бл видъ признанія за лицами, отправляющими у раскольниковь требы, духовнаго сана, что положительно противорвчило бы Височайше утвержденных предначертаніямъ комитета которымъ постановлено: никого изъ исполняющихъ духовныя треби у раскольниковъ не подвергать преследованіямъ или стесненіять, кром'в случаевь, когда они навлекуть на себя д'яйствіе ощих уголовных законовъ, но и не признавать за ними духовнаго званія или сана, а считать въ порядкі гражданскомъ, принадмежащими къ твиъ сословіямъ, въ которыхъ они состоятъ. Нъкоторые члены коммиссіи также находили, что комитеть 1864 г. зостановиль ограниченія въ выдачь паспортовь на отлучки только ия такихъ раскольниковъ болъе вредныхъ сектъ, кои обличены въ распространении своихъ заблуждений, что ясно и опредълительно выражено въ заключительномъ журналъ и посему они не о

считали возможнымъ принять вышеобъясненныя разсужденія больпредоставленіи права членовъ 0 на отлучки только раскольникамъ менфе вредныхъ секть, а полагали распространить это правило на раскольниковъ всехъ сектъ, съ указанныхъ комитетомъ ограничениемъ. По предмету увольнения раскольниковъ границу и впуска въ предълы имперіи раскольниковъ иноземцевъ коммиссія, имъя въ виду, что по поводу одного частнаго ходатайства объ увольнении за границу раскольника. Высочайте утвержденнымъ 12 октября 1873 г. положениет комитета министровъ, разръшение подобныхъ ходатайстъ предоставлено ближайшему усмотрънію министра внутреннихъ дълъ, а Высочайше утвержденнымъ 10 іюня 1870 г. положеніемъ того же комитета разръшенъ внускъ въ предълы имперіи изъ-за границы раскольниковъ менте вредныхъ сектъ, съ оставленіемъ въ своей силт воспрещенія для посл'ядователей секть болве вредныхъ, разсуждала о томъ, не представляется ли какой-либо опасности какъ отъ разръшенія увольнять раскольковъ за границу, такъ и отъ дозроленія имъ въвзда въ предвлы имперіи изъ-за границы, ипо номъ разсмотрвній этихъ вопросовъ, пришла къ заключенію, повздки нашихъ раскольниковъ за границу не только не могутъ принести никакого вреда, а напротивъ есть достаточное основание ожидать отъ такихъ повздокъ весьма благихъ последствій -- разсъянія раскольническихъ заблужденій. При этомъ большинство членовъ коммиссін разсуждали, что такъ какъ раскольникамъ болъе вредныхъ сектъ, по минию ихъ, не должны быть разришаемы отлучки внутри имперіи, то было бы не только не посл'вдовательно но и трудно предоставить имъ право на отлучки за границу (потому что подъ видимъ повздокъ за границу они могли бы отлучаться внутрь имперіи), а потому они полагали бы установить на будущее время, что наспорты раскольникамъ менье вредныхъ сектъ на отлучки за границу выдаются на общемъ основаніи, а меньшинство членовъ полагали право отлучекъ за границу, такъ же какъ внутри имперіи, предоставить раскольникамъ всехъ сектъ. Что же касается въвзда въ Россію раскольниковъ изъ-за границы, то въ виду имъющихся въ министерствъ внутреннихъ дълъ свъденій о на-

хожденін въ Австріи, Турціи и Придунайскихъ княжествахъ значительнаго числа скопцовъ, допущение коихъ въ предълы имперіи принесло бы несомивними вредъ, коммиссія единогласно постановила, что въездъ изъ-за границы въ Россію раскольниковъ более вреднить секть должень быть воспрещень и на будущее время. После этого коммиссія перешла къ разсужденіямъ но вышепрописанному третьему пункту положеній комитета 1864 г. о гильдейскихъ и торговыхъ правахъ раскольниковъ. По действовавшимъ до 1853 г. постановленіямъ раскольники имъли право записываться въ гильдіи на общемъ основани, изъятию изъ сего подлежали только скопцы, которымъ съ 1843 г. воспрещено выдавать свидетельства на право торговии, если они не состояли въ купеческомъ званіи до того времени; состоящимъ же въ купечествъ не позволено переходить изъ низшихъ гильдій въ высшія 1). Въ 1853 г. постановлено всых вообще раскольниковъ принимать въ гильдіи только на временномъ правъ 1), но за изданіемъ 1 января 1863 г. новаго поэ о пошлинахъ за право торговли прежнее постановленіе считается отминеннымъ. Слидуя общему началу о предоставления раскольникамъ большихъ или меньшихъ правъ, смотря но стенени могущаго произойти отъ нихъ вреда, комитетъ 1864 г. находилъ, что последователямъ менее вредныхъ сектъ можетъ быть дозволено виредь записываться въ гильдін и производить торговлю на общемъ основанін. Но относительно принадлежащихъ къ сектамъ ботье вреднить, бывшій министръ внутреннихъ дель (Валуевъ) въ IV засъданіи комитета объяснить, что занятіе торговлею и проимслами, сопряженное съ отлучками съ мъста жительства, часто служить для нихъ средствомъ для сокрытія вредной и опасной для церкви и государства пропаганды. Изъ доходившихъ до высшаго правительства сведеній видно, что значительное число совращеній въ наименте терпимыя у насъ секты, напримторъ, въ скопчество, совершается подыми, разътвяжающими по городамъ и селеніямъ подъ преддогомъ своихъ торговыхъ дель. При обсужденіи этого вопроса нъкоторые члены коммиссіи находили, что лишеніе

<sup>1)</sup> Сводъ пост. о раск., ст. 95 и 96.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>, Сводъ ст. 93.

<sup>«</sup>Христ. Чтен.», № 1-2, 1887 г.

раскольниковъ торговыхъ и промышленныхъ правъ, не только не можеть принести никакой пользы въ деле искоренения въ народе раскольническихъ заблужденій, но несомивню усилило бы раскольническій фанатизив, какъ всякая стеснительная мера, что вполне нодтверждается многольтникь опытомъ; предоставление же этихъ правъ наравив съ православными, благотворно дъйствуя на раскольниковъ въ правственномъ смисль, какъ доказательство синсходительнаго отношенія въ нивъ правительства, послужить въ развитію проимпленности и торговли въ государствъ, а виъсть съ тънъ и къ упроченію народнаго благосостоянія, поэтому, нъкоторые члены полагали не установлять вообще никакихъ ограниченій въ правахъ проимпленныхъ и торговыхъ, но съ темъ, чтобы последователянь более вреднихь секть воспрещена была приписка въ купечество. Но другіе члены коминссін, на основаніи техъ же разсужденій, признавали возножнымъ разрішеть раскольникамъ всіхъ секть, какь болье, такъ и менье вредныхь, записываться въ купечество и производить торговаю на общемъ основаніи. Въ свяви съ этимъ вопросомъ коминссія обратила винианіе и на то, что въ дъйствующихъ постановленіяхъ о производствів раскольниками торговли и промысловъ содержится еще запрещение допускать послъдователей всякихъ раскольническихъ секть къ запискъ въ иконописные цехи. Комитеть 1864 г., признавая, что сіе запрещеніе можеть быть отивнено, такъ какъ за немногими исключеніями раскольники вообще употребляють иконы, которыя чтятся и православною церковью, а потому постановиль: отменить существующее запрещение допускать раскольниковь въ нконописные цехи. Коминссія и съ своей стороны, находя, что отъ допущенія раскольниковъ записываться въ иконописные цехи не можетъ произойти вреда для православія, такъ какъ на основаніи закона, т. XIV Уст. опред. и прес. прест. 127 и 128 ст., установленъ особый надзоръ за недопущениемъ неприличныхъ изображений на иконахъ. единогласно признали, что существующее запрещеніе допускать раскольниковъ въ иконописние цехи следуеть отменить.

Слъдуя опредъленной, на основании заключений комитета 1864 г., программъ, комииссія перешла къ обсуждению вопросовъ: о допуще-

нів раскольниковъ къ занятію общественныхъ должностей и объ удостоенін раскольниковъ знаками отличія и почетными титулами. По первому вопросу коммиссія нашла, что окончательнымъ заключеність комитета 1864 г., выраженныть въ общеть его журналь. постановлено: въ техъ обществахъ, где раскольниковъ более нежем православныхъ, допускать раскольниковъ сектъ менте вреднихъ къ занятію должностей сельскихъ старость, добросовъстнихъ, волостныхъ старшинъ, сборщиковъ податей и другихъ кроив должности городского головы, съ темъ, однако, чтобы тамъ, где вомостнымъ старшиною будетъ раскольникъ, помощникъ его всегда быть изъ православнихъ". Высочайшею резолюціею, последовавшею въ 16 д. авг. 1864 г. повелено (п. 2), чтобы волостные старшины и ихъ помощники изъ раскольниковъ отнюдь не были допускаемы въ присутствованию въ приходенихъ совътахъ" 1). По распоряженію председателя предъявлены были коминссіи и прочтены состоявніяся по сему предмету слівдующія постановленія: 1) Внсочайше утвержденное въ 16 д. іюня 1870 г. мивніе Государственнаго Совъта, коимъ положено: предоставить министру внутреннихъ двяв, въ случав возбужденія образованными, на основани новаго городского положенія, общественными управленіями вопросовъ о допущение къ городскимъ выборамъ и къ избранию въ городскія должности лицъ, состоящихъ въ расколь, разрышать сін представленія въ синслів расширенія, въ преділахъ разумной возножности, избирательныхъ правъ раскольниковъ". всеподданнъйшему докладу министра внутреннихъ слъдовавшее марта 1874 г., Высочайшее повельніе: TPIP жить циркулярно всемъ губернаторамъ, чтобы впредь до изданія особнув правиль о правахь раскольниковь по общественной служов, въ видахъ отстраненія могущихъ встретиться по сему предмету недоразумений, въ случае небрания раскольниковъ въ какую-либо общественную должность, предварительно утвержденія таковаго избранія, было каждый разъ представляемо на разрішеніе жинестра внутреннихъ дълъ, которому предоставляется, по собра-

<sup>1)</sup> Собр. пост. по раскому 1875 г., стр. 609-610.

ніи объ избранномъ лицъ подробныхъ свъденій, допускать или не допускать распольниковъ къ отправленію общественныхъ должностей по своему ближайшему усмотренію". При этомъ председатель заявилъ коммиссіи, что министерство внутреннихъ дель, руководствуясь приведенными Высочайшими повельніями, большею частію допускало раскольниковъ менње вредныхъ сектъ, на основании получаемыхъ отъ губернаторовъ свъденій объ избранномъ лиць, къ занятію общественныхъ должностей и даже были случан допущенія раскольниковъ на должность городского головы и что никакого вреда отъ такого допущения нигит не замъчено. По тщательномъ и всестороннемъ обсуждения въ коммиссии настоящаго вопроса большинство членовъ оной полагало возможнымъ: нраво общественной служби предоставить раскольникамъ на общемъ основаніи, кромв последователей болье вреднихъ сектъ, но при этомъ было возбуждено нъкоторое опасеніе вреда отъ допущенія раскольниковъ къ занятію должгородского головы, какъ наиболье вліятельной по своему вначенію, опасеніе это отстранено твиъ соображеніемъ, что утвержденіе въ должности горедского головы, на оснонаніи закона, зависить въ увздимуъ городахъ отъ губернатора, а въ губерискихъ отъ министра внутреннихъ дълъ и что, такимъ образомъ, имвется всегда полная возможность не допускать къ завятію должности городского головы такое лицо, допущение коего представлялось бы почему-либо опаснымъ. При томъ же коминссія нивла въ виду, что ни въ судебныхъ уставахъ для избранія въ мировые судьи, ни въ положенія о земскихъ учрежденіяхъ для избранія въ земскіе гласные не сдълано никакого ограниченія относительно раскольниковъ и что были случаи избранія раскольниковъ, какъ въ мировые судьи. даже почетные, такъ и въ земскіе гласные, а лицо, избранное въ земскіе гласные, при изв'ястных условіях в можеть поступить на должность члена и даже председателя земской управы, изъ коихъ последняя должность имееть значение, не менее значения городского головы. За симъ коминссія постановила, что п. 2 Высочайшей резолюцін о томъ, чтобы волостные старшины и ихъ помощники изъ раскольниковъ отнюдь не были допускаемы къ присутствованію въ приходских совътахъ, должевъ бить принятъ къ точному исполнению.

По второму вопросу комитеть 1864 постановиль: "не удостоивая последователей более вредныхь секть никакихь знаковь отличія или почетныхь званій, относительно раскольниковь секть мене вредныхь предоставить подлежащимь начальствамь объ исключительныхъ случаяхь, составляющихъ государственную заслугу или особенные подвиги благотворительности такихъ раскольниковъ, по собраніи нужныхъ сведеній, повергать на Высочайшее благоусмотреніе Его Императорскаго Величества". Съ этимъ положеніемъ ко интета коммиссія вполне согласилась, не входя ни въ какія, по содержанію онаго, разсужденія.

Далве на очереди стояль вопрось о разрешении раскольникамъ съ нъкоторыми ограниченіями открытія школъ грамотности. Обращаясь къ предначертаніямъ комитета 1864 г., коммиссія нашла, что журналовь этого комитета постановлено: "разр'вшить раскольникамъ менъе вредныхъ секть учреждать школы грамотности, въ которыхъ преподавание ограничнавлось бы чтениевъ, письмомъ и четырымя правилами ариометики, съ темъ, чтобы школы эти, какъ въ отношени выбора и назначения учителей, такъ и въ отношенін надвора за преподаваніемъ, состояли въ въденіи техъ учрежденій, которымъ будуть вообще подвідоми народния училища, вироченъ безъ всякаго ноощренія или поддержки со стороны правительства. Равнинъ образонъ дозволить детянъ раскольниковъ посъщать общія школы и учебныя заведенія, не ділая для нихъ обявательнымъ обучение закону Вожию. При обсуждение въ комитеть вопроса о томъ, должно ин въ школы, которыя будуть содержими на счеть сектаторовъ, допускать детей православныхъ, носледовало разногласіе, --- большинство членовъ полагали не издавать никакого общаго постановленія о дозволеніи или воспрещеніи отдавать детей православнаго исповеданія въ школы, содержимыя на счеть раскольниковъ. По мненію большинства членовъ такія школы не должны ни носить наименованія, ни имъть значенія училищъ раскольничьихъ, но должны быть просто школами грамотности, въ которыхъ, съ особаго разръшенія правительства, преподаваніе будеть ограничено кругомъ світскаго начальнаго обученія, обязательное же предписание о недопущении въ нихъликого, произ-

дътей сектаторовъ, неминуемо придало бы имъ тотъ именно характеръ, котораго всего желательнее избегнуть, оно развило бы и въ учащихъ и учащихся духъ исключительности, свойственный всякому замкнутому кружку и слабъющій только при столкновеніи лицъ съ различными взглядами и привычками. Таковое мижніе большинства членовъ комитета удостоено Высочайшаго утвержденія. Прежде чімь приступить въ обсужденію настоящаго вопроса, по распоряженію предсёдателя, предъявлена была коминссін, производившаяся въ министерствъ внутреннихъ дълъ, послъ уже воспоследованія Высочайше утвержденнаго предположенія комитета 1864 г., переписка съ подлежащими въдоиствами по ходатайству московскихъ раскольниковъ о разръшеній инъ открыть въ Москвъ отдъльныя для детей ихъ, иужского и женского поло, школы и последовавшая по сему ходатайству на журнале комитета министровъ, на разсмотръніе котораго оно было представлено Высечайшая резолюція. Московскіе раскольники въ прошеніи, поданномъ на имя попечителя московскаго учебнаго округа, ходатайствовали е разръшени открить школи на следующихъ главнихъ основаніяхъ: 1) заведенія эти должин инсть частный характерь и управляться избранными раскольниками лицами на правахъ и съ ответственностію содержателей частнихь учебнихь заведеній; 2) назначеніе въ наставники лицъ, облеченныхъ законнымъ правомъ на преподаваніе и съ согласія инспектора частныхъ учебныхъ заведеній; 3) предмети обученія: чтеніе на русскомъ и церковно-славянскомъ языкахъ, съ употребленіемъ для чтенія и изученія церковныхъ и старопочатныхъ книгъ, письмо, русская грамматика, ариометика, отечественная исторія, церковное пініе и въ женской школь рукодылье; 4) Принятіе руководствъ одобренныхъ правительствомъ; 5) лета учащихся отъ семи и не старше шестнадцати. При этомъ прощеніи объяснено было, что изложенное ходатайство вызывается отсутствіемъ у раскольниковъ явныхъ, правильно устроенныхъ училищъ, всявдствіе чего дети бедныхъ родителей, изъ среды поповцевъ, принуждены до сего времени обучаться тайнымъ образомъ у малограмотныхъ келейницъ, что причиняеть много

вреда нравственному направленію дітей уже потому, что наставвицы эти, для избъжанія взысканій со стороны полиціи, или укрывають своихъ учениковъ или ученицъ или заставляють ихъ говорить неправду. Съ такинъ же ходатайствомъ московскіе раскольники обращались и къ министру народнаго просвещенія, причемъ въ дополнение къ изложеннымъ выше условиямъ учреждения названныхъ школъ представили следующія предположенія: выборъ учителей ограничить окончившими курсь въ духовныхъ академіяхъ нии семинаріяхъ, ввести въ число предметовъ обученія географію и законъ Вожій, съ преподаваніемъ сего последняго преимущественно съ целію доказательства существующаго нежду догнатани православной церкви и ученіемъ поповщины, при ніжоторыхъ лишь различіяхъ въ обрядности, единства. Въ подкрепленіе своего ходатайства московскіе раскольники сослались на следующія обстоятельства: 1) отчужденіе массы сектаторовъ, волівдствіе религіозной исключительности, отъ общихъ путей образованія, указанныхъ правительствомъ; 2) необходимость ввести между ними образование, въ видахъ испорененія фанатизма и самой этой исключительности: 3) недостижение этой цваи распоряжениемъ о принятии раскольниковъ въ общія учебныя заведенія, бевь обязательнаго обученія закону Вожію, всявдствіе недовірія, нитаемаго къ заведеніямъ этимъ раскольническимь населениемь, подозравающимь въ нихъ отсутствие религіозной основи, и 4) опасеніе оспорбленій, какимъ могуть подвергаться діти изь раскольниковь отъ своихъ товарищей не раскольниковъ; каковыя неудобства будутъ устранены, если учрежденія и зав'вдываніе школами вв'трится лицамъ изъ среды раскольниковъ, пользующимся между ними авторитетемъ. По разсмотреніи въ комитетъ министровъ означенняго ходатайства и отзывовъ по оному подлежащихъ въдоиствъ, мижнія резділились, причемъ предсъдатель комитета, согласные съ нимъ цять членовъ и приглашенный въ засъдание статсъ-секретарь графъ Панинъ, полагали: ходатайство московскихъ раскольниковъ отклонить. На журналъ комитета последовала собственноручная Его Императорскаго Величества революція: "исполнить по мижнію предсёдателя и согласныхъ сь нив членовъ". Digitized by Google

При обсуждении этого вопроса въ коммиссии одинъ изъ членовъ высказаль следующія соображенія: расколь, какъ известно, главнымъ образомъ поддерживается существующимъ въ массъ народа невъжествомъ, для разсъянія коего, а виъстъ съ тъмъ и для искорененія раскольническихъ заблужденій необходимо распространеніе въ народъ образованія, но проектированныя комитетомъ 1864 г. для детей раскольниковъ школы могутъ дать имъ возможность научиться только грамотв, которая у раскольниковъ и такъ уже распространена болье, чыть въ православномъ населении; образованія же необходимаго для правильнаго пониманія догматовъ православной церкви такія школы не дадуть, поэтому представлялось бы весьма желательнымъ предоставленіе раскольникамъ всёхъ вообще секть открытія училищь съ более широкою, противу предначертанной комитетомъ 1864 года, программою предметовъ обученія. Председатель же и прочіе члены коминссін разсуждали, что вопросъ о разръшеніи раскольникамъ учреждать школы для обученія детей ихъ подвергался въ кометете 1864 г. самому тщательному и всестороннему обсуждению, после чего единогласно признана необходимость такого разрешенія, но при этомъ постановлено непреивнимъ условіемъ, чтобы открываемыя раскольниками школы были просто школами грамотности, въ которыхъ преподавание ограничивалось бы кругомъ свътского начального обучения. Хотя дъйстветельно грамотность между раскольниками распространена несколько болбе, чемъ между православными, но эта грамотность, большею частію; ограничивается ум'вньемъ читать старопечатныя церковныя книги и, въ редкихъ случаяхъ, уставнымъ письмомъ, между темъ какъ школы, предначертанныя комитетомъ 1864 года дадутъ раскольникамъ правильную первоначальную подготовку къ дальнъйшему образованію, которое они затемъ могуть получить въ общеобразовательных учебных заведеніяхь, куда них доступь облегчается темъ, что при поступленіи въ оныя, оть нихъ не требуется знавія закона Божія в слушаніе уроковъ онаго для нихъ не обязательно. При этомъ условіи раскольники, по им'вющимся въ министерствъ внутреннихъ дълъ свъденіямъ, не чуждаются общихъ школь и охотно отдають въ нихъ своихъ детей, хота допущение

ди раскольниковъ этой льтоты еще не везд'в принято. По симъ соображеніямъ и въ виду Височайшаго повеленія объ отказе въ 10датайствъ московскимъ раскольникамъ открыть школы съ болъе пирокою программою обученія, члены коммиссіи пришли къ положительному заключенію, что раскольникамъ менье вредныхъ сектъ пожеть быть разрышено учреждение только такихъ школъ, «какія указаны комитетомъ 1864 г., темъ более, что программа, начертаная комитетомъ, вполив соответствуеть установленной впоследствін Височайще утвержденнымъ 25 мая 1874 г. положеніемъ о вачальных народных училищахъ. При этомъ коммиссія сочла нуженить постановить, что какъ относительно испрошенія дозволенія на открытію раскольниками означенныхь школь, такь и относигельно порядка управленія оными и назначенія учителей должно вь точности руководствоваться правилами, предписанении Высочайме утвержденнымъ 25 мая 1874 г. положениеть о народныхъ учинать. Независию отъ сего желательно, чтобы правило о допущени дътой раскольниковъ посъщать общія школы и учебныя заведенія получило всеобщую извівстность.

Постановивъ такое заключение по вопросу о школахъ для дътей раскольниковъ, комписсія обратилась къ обсужденію окончательных заключеній комитета, комить предположено: отменить віданное для архангельской и олонецкой губерній правило о почить губернаторами чиновниковъ для осмотра жилищъ раскольнишвь, предоставивь начальникамъ губерній, чревь личное наблюденіе, а равно посылкою высшихъ чиновниковъ губернскаго управленія, лыствовать, по мыры надобности, къ предупреждению распространенія раскола и учрежденія новыхъ сектаторскихъ скитовъ. Отивна эваченнаго правила признава была комитетомъ необходимою въ чать избыжанія злоупотребленій и различнаго рода притвененій по отношению въ раскольникамъ. Вполнъ раздъляя такой взглядъ вонитета, комписсія положила изложенное предначертаніе принять къ течному исполнению. Затъкъ, относительно предположения комитета " воспрещении распубликования въ печати отдъльными изданиями очиненій расколоучителей, содержащих вжеумствованія их и сипенатическое изложение догиатовъ и обрядовъ раскольничьихъ, безърде надлежащих объясненій или возраженій отъ духовнаго начальства или же синъ начальствонъ одобренныхъ, за воспослівдованіенъ въ 1865 г. общаго закона о печати коминссія не нашла нужнынъ входить въ обсужденіе сего предмета. Въ заключеніе коминссіею были разсмотрівны статьи свода постановленій о раскольникахъ, подлежащія, на основаніи Высочайте утвержденныхъ заключеній комитета 1864 г., отмінів, какъ песогласныя съ общикъ духомъ принимаемыхъ мітръ.

Разсиотрѣвъ въ порядкѣ програмим всѣ предположенія комитета 1864 г., о дарованіи раскольникамъ общегражданскихъ правъ коминссія, на основаніи указаній и предначертаній того же комитета, приступила къ разсиотрѣнію предположенныхъ для раскольниковъ облегченій въ отправленіи богослуженія по обрядамъ ихъ сектъ, исправленія существующихъ и постройки новыхъ раскольническихъ молитвенныхъ зданій, а также о непреслѣдованіи лицъ, совершающихъ богослужебные обряды у раскольниковъ.

Отатьею III Высочайше утвержденных 16 августа 1864 г. заключеній комитета по дізламъ о раскольникахъ постановлено: "въ отношенія исполненія духовных требь и богослуженія не предоставлять последователямъ сентъ более вреднихъ викакихъ въ существующемъ корядко облегчений и не допускать открытыхъ сходбищь ихъ для модитви, но сего не распрестранять на сходбища въ домахъ, не соединенныя съ преступными дъйствіями или противоваконнымъ умысломъ, достаточно обнаруженнымъ и не подвергать такихъ сходбинъ преследованіянъ, если ими не нарушены сбщія правила благочинія и общественнаго порядка. Равныть образовъ уставщиковъ и наставниковъ сихъ сектъ предавать суду только въ случат распространения ихъ заблуждений или другихъ проступленій и проступковъ, подлежащихъ наказацію по законамъ уголовнымъ или полицейскимъ. Для распольниковъ же менъе вреднихъ секть допустить савдующія облегченія: 1) дозводить инъ творить общественную молитву, исполнять требы и совершать богослужение по ихъ обрядамъ, какъ въ домахъ, такъ и въ особо предназначенных къ тому молитвенных зданіяхъ и на кладбищахъ, при томъ непремънномъ условін, почтобы не было публич-

наго, соблазнительнаго для православныхъ, оказательства раскола; 2) нубличнымъ оказательствомъ раскола, соблазнительнымъ для православныхъ, признавать: а) врестные ходы и публичныя процессів въ церковнихъ облаченіяхъ; б) употребленіе вит домовъ и волемень церковнаго или понашескаго оделнія и публичное ношеніе вковъ и в) раскольничье півніе на улицахъ и площадяхъ; 3) на задбищахъ дозволять при погребеніяхъ творить молитву по приеятыть у раскольниковъ обрядамъ съ пеніемъ, но безъ употреблена церковнаго облаченія; 4) допускать исправленіе приходящихъ гъ ветхость часовенъ и другихъ молитвенныхъ зданій, съ особаго, каждый разъ, разръщенія начальника губернів и съ тыть услотекть, чтобы вибший видь исправляемого зданія не быль ни въ жаъ изивняемъ, независимо отъ строгаго соблюденія запрещенія ильть наружные колокола или кресты и наддверныя иконы; 5) дозволить распечатаніе закрытыхъ молитвенныхъ домовъ, съ особаго разръщенія министра виутреннихъ діль, но предварительномъ о каждомъ случай сношенім начальника губернім съ м'естнымъ впарліальнить начальствомъ и съ темъ условіемъ, чтобы распечатаніе производилось безъ всякаго торжества, дозволенія этого однако не каспространять на нонастыри и скиты раскольничьи, распочатанія воторыхъ ни въ какоиъ случав не допускать; 6) въ ивстахъ, гдв тничтожены прежнія молольни и значительное число населевія, привадлежащихъ къ менъе вреднымъ сектамъ раскольниковъ, не имъетъ ентакихъ средствъ къ общественному моленію, допускать съ разтышенія министра внутреннихъ дёлъ, по предварительномъ сношевін начальника губорній съ м'естнімъ опархіальнимъ начальствомъ, бращение на сей предметь жизную зданій, съ тімь, чтобы къ зать не было придълываемо вившнихъ укращеній, свойственныхъ травославнымъ церквамъ; 7) викого изъ исполняющихъ духовныя тебы у сихъ распольниковъ не подвергать преследованіямъ или тъсненіямъ, кромъ случаевъ, когда они навлекутъ на себя дъйтые общихъ уголовныхъ законовъ, но не признавать за ними дутовнаго званія или сана, а считать въ порядке гражданскомъ, финадлежащими къ тъпъ сословіямъ, въ которыхъ они состоятъ. Переходъ къ раскольникамъ поповщинской секты священнослужно регоди телей православной церкви съ отпаденіемъ отъ православія не допускать; 8) принять за правило, что вышеозначення, даруемы раскольникамъ менъе вредныхъ секть облегченія предоставляются тыть сектаторамъ, которые сами будуть просить о нихъ, признавая себя, но своему въроученію, принадлежащими къ сектамъ менъе вреднымъ. При чемъ требовать отъ нихъ заявленія, что они будуть свято исполнять тъ условія, на основаніи коихъ признаются принадлежащими къ толкамъ болье близкимъ къ исповъданію православной церкви и будуть воздерживаться отъ всякаго распространенія своихъ върованій между православными". Высочайшею резолюцією, нослідовавшею 16 августа 1864 г. на журналів комитета, между прочимъ, новельно: чтобы къ признакамъ публичнаго оказательства раскола было отнесено употребленіе раскольниками вы домовъ и молеленъ не только церковнаго и монашескаго, но и священнослужительскаго одівнія.

По разсмотреніи изложенных выше положеній комитета 1864 г председатель коммиссін заявиль, что въ виду столь яснаго и по ложительнаго определенія комитетомъ правъ раскольниковъ но от правленію ими богослуженія и исполненія духовныхъ требъ, вопрос этотъ, по его мивнію, можеть быть оставленъ коммиссіею безъ ос быхъ разсужденій и что коммиссія не должна входить въ разсис трвніе частностей, на основаніи которых в комитеть 1864 г. вы работаль, вполнъ соотвътствующія цели общія положенія (за исклю ченіенъ и. 8, о которомъ будеть сказано ниже); почему вся задач коммессін касательно этого вопроса ограничивается только нівкото рыми редакціонными изявненіями положеній комитета, примвнительн къ установленному коминссием взгляду относительно раздъленія сект на болье и менье вредныя. При этомъ однимъ членомъ коммисс выражено было сомивніе: такъ какъ комитеть 1864 г. допускает сходонща въ домахъ последователей сектъ более вредныхъ, лип бы эти сходбища не были соединены съ преступными дъйствіями то очевидно, что подъ предлогомъ сходбищъ будеть у последов телей секть болье вредныхъ происходить богослужение. Поэтог возникаетъ вопросъ, безусловно ли воспрещается всякое богослуж ніе, прикрытое предлогомъ дозволевнаго сходбища въ домахъ ра

Digitized by GOOGLE

скольниковъ болье вреднихъ сектъ, хотя бы въ мъстахъ ихъ посамени, и можетъ им быть домускаемо, напр., радение у хлыстовъ. Вопросъ этотъ, по заявлению его члена, поставляется имъ отнюдь не вы синсле признанія за раскольниками вредных сокть права на богослужение, а въ симсяв изъяснения того: какииъ образомъ подзежащия власти будуть отличать дозволенныя раскольникамъ бо-1te врединкъ сектъ сходбища въ донакъ отъ сходбищъ ихъ исключительно для молитвы и совершенія обрядовъ ихъ, иногда соединешнить съ преступными нравоученіями и даже действіями. На это предстратель, согласно съ прочини членами, замътилъ, что сомнъніе то устраняется твиъ, выработаннымъ коммиссіею ваглядомъ на принаваемыя ею особенно вредными секты, по коему для нихъ не вотуть быть допущены никакія облегченія въ отправленіи ихъ ренгюзинхъ обрядовъ. Признаваення, согласно взгляду коммиссін, собеню вредными секты сконцовъ и хлыстовъ должны быть липени всякой свободы отправленія богослуженія, хотя бы оно и не совровождалось публичнымъ оказательствомъ, потому что самыя тайны собранія ихъ въ донахъ для совершенія такъ называемыхъ раденії, подлежать преследованію и даже для суда служать доказательствомъ принадлежности участвующихъ въ нихъ лицъ къ помянутивъ особенно вреднимъ сектамъ.

По 4 п. положеній комитета 1864 г., комить допускается перавленіе приходящих въ ветхость часовень и других молитенних зданій съ особаго, каждый разь, разрішенія начальника грернін и съ тімъ условіємъ, чтобы вибшній видъ исправляемаго облюденія запрещенія иміть наружные колокола, кресты и надърення иконы, возникло въ коминссіи разногласіе. По заявленію одного изъ членовъ ніть основаній, слівдуя началамъ широкой вітротеринности, которыхъ держался и комитеть 1864 г., и разрішам раскольникамъ совершеніе богослуженія по обрядамъ ихъ секть, ть то же время запрещать иміть нікоторыя вившнія отличія и пращенія на молитвенныхъ зданіяхъ раскольниковъ, что дозволено пратомъ и всёмъ тершимымъ въ государствів исповіданіямъ иногавныхъ, причемъ пришлось бы снимать кресты и иконы съ су-

шествующихъ уже съ этими украшеніями раскольническихъ моленныхъ. Некоторые члены въ этой мысли видели отступление отъ точнаго положенія комитета 1864 г. и кром'в того находили въ ся практическомъ осуществленін, слишкомъ большое расширеніе правъ раскольниковь, приравнивая такое разрышение дозволение строить раскольническія церкви, что, при непризнаніи ихъ ісрархіи, казалось бы несообразнымъ съ общимъ взглядомъ на расколъ, за которымъ не признается права особаго въронсповъданія, признаннаго въ нашей имперіи, не говоря уже о соблазні оть такого дозволенія для православныхъ. Но въ то же время, председатель, согласно съ большинствомъ членовъ, выразняъ желаніе измінить редакцію 4 п., опустивъ въ немъ слова "и наддверныя иконы", такъ какъ украшенія такого рода не составияють прямого и существеннаго признака вившнихъ принадлежностей молитвенныхъ зданій и употребияются раскольниками бозразлично и на жилищахъ ихъ. Поэтому, если бы воспрещение имъть наддверныя иконы имъло дъйствие въ тыхь поселеніяхь раскольниковь, где каждый жилой донь инель бы наддверную икону, то одни бы только дома, гдъ они собираются для молитвы были бы лишены наддверныхъ иконъ, тогда накъ при такомъ домв она гораздо уместнее, чемъ въ частныхъ домахъ, такъ что подобное запрещение было бы желательно устранить въ предупреждение возможныхъ недоразумений и столкновений ивстной власти съ раскольниками. На это одинъ членъ возражалъ, отивною изложеннаго въ 4 н. журнала комитета 1864 г. запрещенія вивть на молитвенных зданіях раскольниковь "и наддвериня иконы" предоставиялось бы раскольникамъ имъть вивинія укращенія на ихъ молельняхь и что ири этомъ трудно опред'ялить самую форму наддверныхъ иконъ, а раскольники, иользуясь этимъ разръщения, начнутъ ставить такія иконы и кресты на дверяхъ своихъ моленихъ, которые будутъ ясно свидетельствовать о назначенін такихъ зданій, что прямо противорвчить положенію интета 1864 г., изложенному въ 6 п. того же журнала, по буквальному определению коего, вившния укращения молитвенных в зданий. свойственныя православнымъ церквамъ не должны быть допускаемы. При этомъ, по поводу указанныхъ комитетемъ 1864 г. мъръ.

касательно ночинки приходящихъ въ ветхость и открытія новыхъ иолетиченихъ зданій одинъ членъ зам'втиль, что здесь следовало си обратить особенное внимание на опредълительность редакции въ проекть законоположенія. Съ одной стороны требованіе, чтобы витивій видъ исправляемаго зданія не быль ни въ чемъ измънеть, дветь широкій просторь любому толкованію къ безполезному, конечно, стеснению прихожанъ, съ другой, разръшение обращать вымовлежен жилыя зданія могло бы вызывать иногда нежеласныя яменія. Въ данношь приходів возводится, съ предваятою цілію, жегое зданіе, напримъръ, съ куполомъ, близко нохожее, по конструкція купола, на церковное строеніе. Затіжь такое жилое зданіе обращается въ молельню. Понятно желаніе раскольниковъ видеть въ молельнь, по своему, православный храмъ; понятно, что такое деланіе можеть вводить стронтелей вь соблазнь и попытка иной разь удалась бы; затыть строгость преследованія, раздраженіе въ писать и т. п., хорошо известныя, въ раскольничьомъ міре, явленія. Председатель же и прочіе члены коминссін находили, что опасенія относительно влоунотребленій такого рода, если бы они н могие случиться, не представляются возпожными по тыть основаніять, что самое разръшеніе обращать жилыя зданія въ молельни булеть производиться, какъ значится въ томъ же н. 6, по соглаленію пестнаго гражданскаго и духовнаго начальства, чого ни то, зи другое не допустить, причемъ и инистерство внутреннихъ делъ, 35 случав накого-либо сомивнія, пожеть требовать планъ зданія и -и найдеть его въ чемъ-либо нессотвътственнымъ, то не разръшить обращения такого здания въ молитвенный домъ. Послъ сего **Па прекращенія возникшихъ сомнівній и для устраненія предпола**заеных злоупотреблений всв члены единогласно положили въ п. 4 слова: "и наддверныя икони" исплючить, а заключение п. 6 релактировать такъ: "съ тъмъ, чтобы зданія эти, по внутренному стройству, не имъли общаго вида и вообще никакихъ вившнихъ принадлежностей, присущихъ исключительно православнымъ хразань". При обсуждении 7 п. председатель и большинство членовь полагали изживнить редакцію онаго исключеніемъ изъ нослиднихъ словъ: "переходовъ къ раскольникамъ ноповщинской секты свя-

Digitized by Google

щеннослужителей православной церкви, съ отпадениет отъ православія, на будущее время, не допускать" на томъ основанів, что это искочительно относится до духовнаго въдомства и не должно быть вносимо въ проектируемыя статьи закона о раскольникахъ, какъ относящееся къ совершенно другой области законодательства. Но одинъ членъ признавалъ необходимымъ сохрапить, если не буквально, то съ темъ же синсломъ, это замечание, такъ какъ духовному ведомству всегда встречаются непреодолимыя затрудненія при отобраніи отъ б'вглыхъ православныхъ священниковъ ставленническихъ грамотъ, пользуясь которыми эти бъглые попы отправияють у раскольниковъ всякія требы и, такинъ образонъ, содействують не только къ поддержанію раскола, но и распространенію онаго. Сохраненіе этого правила и строгое исполненіе оного должно быть непременно соблюдаемо въ особенности при техъ правахъ и льготахъ, въ селу коихъ раскольническій попъ можеть быть и купцомъ и фабрикантомъ и свободно вздить и по Россіи и заграницу. Эти льготы расположать многихъ дурныхъ священниковъ къ переходу въ расколъ. При обсуждени этого замъчания, что въ сводъ постановленій о распольникахъ, составленномъ II отдівленіемъ собственной Его Императорскаго Величества канцелярін, есть опредъленныя статьи 126, 127 и 128, воспрещающія переходъ православныхъ священниковъ къ раскольникамъ и указывающія способы преследованія подобныхь лиць и что, при сохраненіи силы этихъ постановленій, которыя когли би бить пом'вщены въ подлежащемъ мъсть св. законовъ, духовное въдомство будетъ имъть нолную возможность подобныхъ лицъ преследовать и подвергать законной отвътственности. Что же касается проектированнаго, въ п. 8 положеній комитета 1864 г., правила о предоставленіи вышеозначенныхъ, даруемыхъ раскольникамъ менъе вредныхъ сектъ облегченій твиъ сектаторамъ, которые сами будутъ просить о нихъ, признавая себя по своему въроучению принадлежащими къ сектамъ менъе вреднымъ и о требовани отъ нихъ заявленія о принадлежности къ толкамъ болъе близкимъ къ исповъданию православной церкви, то установление такого правила, расходящагося въ существъ съ выработаннымъ коммиссіею взглядомъ относительно раздівленія сектъ

Digitized by Google

на более или менее вредныя было бы несогласно и съ началами, положенными въ основание Высочайше утвержденнаго 19 апреля 1874 г. закона о метрической записи браковъ, рождения и смерти раскольниковъ, по коему подобныхъ заявлений отъ раскольниковъ не требуется, во избежание излишнихъ со стороны полиции о существе вероучений распросовъ, почему председатель и прочие члени, кроме заявившего вышензложенное миеніе, полагали означенное правило въ проектируемыя постановления не вводить.

Въ заключение своей деятельности коминссія обратилась къ разспотрънію возбужденнаго еще въ первоить ся засъданіи вопроса объ инструкціи губернаторамъ, чинамъ полицейскихъ и жандарискихъ гиравленій и лицамъ прокурорскаго надзора 1). Государственный Совыть, при установленіи закона о бракахъ раскольниковъ, находигь, что котя узаконеніе браковъ раскольниковъ зависить отъ жинси ихъ въ полицейскія метрическія книги, но при этомъ понивается, что предварительно такой записи быль совершень обрядь вънчанія по ихъ върованію и что съ изданіемъ сего закона для совершенія своихъ обрядовъ необходимо дать возможность отправленія раскольниками богослуженія, а потому признаваль нужнымь, впредь до приведенія въ дъйствіе всёхъ предначертаній комитета, дать инструкцію губернаторамь, чинамь полицейскихь и жандарисвихь управленій и лицамъ прокурорскаго надзора по предмету дъйствованія ихъ по отношенію къ раскольникамъ, въ особенности по отправленію ими богослуженія. Проекть таковой инструкціи быть составленъ по соглашению съ министромъ юстиции и шефомъ жандармовъ и представленъ министромъ внутреннихъ дёлъ въ коинтеть министровъ, который не призналъ возможнымъ утвердить часть этого проекта, касающуюся собственно облегченій въ отправленін раскольниками богослуженій и поручиль пересмотріть оную въ связи съ общими предначертаніями комитета 1864 г. Хотя коминесіою, какъ мы видёли, были разсмотрены всё предначертанія комитета 1864 г., какъ по отношенію къ гражданскимъ праванъ раскольниковъ, такъ и по отправленію ими богослуженія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Собр. ност. но расколу изд. 1876 г. стр. 609—610. «Христ. Чтин.», № 1—2, 1887 г.



по своимъ обрядамъ и внолнъ выяснено, какія облегченія въ семъ отношеніи могуть быть имъ предоставлены, но за всымъ тымъ коммиссія признала, что инструкція могла быть составлена не ранье, какъ по окончательномъ установленіи редакціи статей закона, въ которыя должны будуть войти ть изъ проектируемыхъ предположеній, которыя подлежать разсмотрынію въ законодательномъ порядкъ, а остальныя изъ предположеній свойства административнаго, будуть подлежать внесенію въ инструкцію, посему коммиссія положила въ сужденія по сему предмету не входить.

B. B.

(Oxomanie candyems).

## Синодальный художникъ Алексей Антроповъ.

(Hsъ исторів итръ къ удучненію вконописанія въ XVIII втит).

Сивлый и решительный шагь Петра I къ сближению съ Европор быль роковымь и по отношению къ иконографическимъ преданать. Новыя начала жизни коснулись не только вообще русскаго просвъщения, но и направления богословской науки и въ частности основныхъ началъ церковнаго искусства. Иначе, впрочемъ, не могло и быть. Какъ вившнее выражение религиозныхъ возарънії, церковное искусство всегда шло рука объ руку съ развитіемъ богословской мысли и потому изменение въ направлении последней невзовано должно было отразиться на первомъ. Уже во второй половинъ XVII въка традиціонныя начала русскаго церковнаго искусства были значительно расшатаны и новыя начала пустили довольно глубокіе корни въ Москвъ. Школа Ушакова была провозвъстницею этихъ началъ. Эпоха Петра I, могла только содъйствовать украниенію ихъ на заростающей нива отеческихъ преданій. Протесты противъ новшествъ, исходившіе не только отъ частныхъ лицъ, но даже отъ представителей церковной власти (патр. Ісакивъ) и цълыхъ соборовъ, не могли поколебать того, что обусловливалось общинъ направленіемъ тогдашняго просвъщенія. Странно звучить, послів этого, выраженіе именного царскаго указа 1707 года, что иконы следуеть писать "по древникъ подлиникамъ". Очевидно, здъсь заключается недоразумъніе относительно характера древнихъ подлинниковъ, который неудобно миратся съ безграничною свободою покровительствуемаго въ то время **ападно-европейскаго искусства. Повторена старинная фраза, имъвод** С шая точный смысль въ определенияхъ XVI и XVII вв., но теперь обратившаяся въ безжизненную формулу; повторялась она иногда и въ дальнейшихъ синодальныхъ справкахъ, вызванныхъ тыми или другими случаями влоупотребленій, но настоящій смысль ся быль уже забыть. Русскій подлинникь отошель въ область преданія и управль лишь ву мастерских ревнителей отеческой старины, и притомъ не въ чистомъ видъ, но чаще всего съ придатками западнаго происхожденія. Цізлый рядь міврь, направленныхъ къ улучшевію русскаго иконописанія въ XVIII в. представляеть наглядное доказательство измёнившихся въ принципе отношеній къ этому делу. Характерь этого дела определяется теперь не подлинникомъ и стариннымъ иконографическимъ преданіемъ, но дичнымъ взглядомъ наиболье искуссныхъ художниковъ и свободными требованіями богословской мысли. Имена Заруднева, Антропова, Колокольникова, - людей съ художественнымъ образованіемъ. стоящихъ у кормила русскаго иконописанія, дають ясно понять тв задачи, къ решению которыхъ направлялось это искусство. Въ доказательство этого разскотримъ деятельность Антронова въ званім синодальнаго иконописца, по документамъ, хранящимся въ синодальномъ архивв (№ 416—106).

Въ апрёлё 1760 года живописный мастеръ московскаго университета Алексей Антроповъ подаль на имя императрицы Едизаветы Петровны прошеніе, въ которомъ изложиль слёдующее 1): обучался я съ 732 г. художеству у разныхъ россійскихъ и иностранныхъ мастеровъ, а по обученіи находился то при дворё въ С.-Петербурге для исполненія разныхъ художественныхъ работъ, то въ Москее, особенно же въ Кіеве при работахъ во вновь построенной церкви св. Андрея Первозваннаго 2) и въ другихъ местахъ; писалъ я доселё св. иконы въ иконостасы и другія местахъ;

<sup>1)</sup> Документы праводниъ въ сокращенія, удерживая, впроченъ, все главное и существенное.

<sup>3)</sup> Церковь Андрея Первозваннаго, какъ видно изъ документовъ того же архива, расписана была не вполив согласно съ подлинникомъ; сюжеты сочинены были вновь и въ нехъ отведено очень важное исто такииъ надписимъ, какихъ не знало наше старинное испусство.

ста, имъю искусство писать стенныя и потолочиня историческія вартины въ церквахъ, равно какъ и портреты съ натуры, пишу н по финифти; имъю аттестаты отъ разныхъ командъ. Въ проплоть 759 году за искусство пожалованъ въ рангъ подпоручика. "А при московскомъ вашего Императорскаго Величества университеть таковыхъ по искусству моему живописныхъ и иконныхъ работь не производится, а притомъ и ваканціи мастерской не состоить". Въ 722 году императоръ Петръ I для исправнаго иконописанія въ церквахъ и монастыряхъ повелёлъ быть надзиратезекъ Ивану Зарудневу съ чиномъ суперъ-интендента; но оный Зарудневъ давно уже умеръ, и на мъсто его никто не опредъленъ; нежду твиъ и указами Вашего Величества подтверждено "выбирать искусныхъ къ тому людей къ надзиранію за неискусными живописцами и иконописцами". Я же имъю достаточныя познанія въ живописномъ и иконописномъ искусствів, имівю ревность всполнить указъ вашего Величества о надзираніи за живописцами н нконописцами; могу поставить по два ученика для каждой епарлін; буду обучать ихъ нескрытно искусному живописному, иковописному, портретному и историческому картинному, а желающихъ и финифтаному мастерству. Ученики же эти, обучившись у меня, будуть въ состояніи, согласно съ указомъ вашего Величества, писать иконы въ епархіяхъ и обучать другихъ. Въ виду всего этого Антроповъ просить опредълить его въ въдомство Св. Синода живописнымъ мастеромъ и за оный трудъ (?) и за обучение учениковъ опредълить жалованье противу прочихъ живописныхъ иастеровъ, находящихся въ въдомствъ канцеляріи о строеніи, изъ которыхъ одному производится въ годъ по семи сотъ рублей, а другону по четыреста рублей. Личныя аттестаціи художественной діятельности Антропова, наивченныя въ этомъ прошеніи, дають достаточное понятіе о направленін этой деятельности: авторъ воспиталь свей вкусь и развиль свою технику подъ вліяніемъ иностраннихъ мастеровъ, отличительною чертою которыхъ было пренебрежене къ иконописному византійско-русскому художеству, и, савдовательно, ученикъ ихъ не только не могь поддержать русскія вконографическія традицін, а наобороть должень быль их разрушать, какъ противоръчащія западно-европейскимь понятіямь о полной художественной свободё и самостоятельномъ творчестве. Дъятельность Антропова при дворъ, въ кіевской Андреевской церкви, живопись которой явно уклонялась отъ древняго преданія, его умінье писать потолочныя историческія картины и портрети-все это ясно указываеть на характеръ личности Антропова, какъ художника. Предлагая свои услуги по надвору за перковнымъ искусствомъ, онъ отмъчаетъ лишь косвенно свое умънье писать иконы, но нимало не заботится о существенномъ характеръ иконописи: онъ обучить учениковъ, будетъ надзирать за неискусными иконописцами, но какъ онъ обучить, какое направленіе дасть этимъ ученикамъ, что будеть служить критеріемъ для отличія иконъ "искусныхъ отъ неискусныхъ?" Ниже им увидииъ, что такимъ критеріемъ для него было не преданіе древнее, но согласіе или несогласіе съ художественными требованіями, установленными въ западно-европейскихъ художественныхъ школахъ. По всему видно, что ни самъ Антроповъ, ни перковная власть того времени не находили нужнымъ заботиться о сохраненіи древнихъ преданій: духъ времени проникъ даже и въ эту запов'єдную область русскаго искусства. Предложение Антронова было принято. Наведены справки, по которымъ оказалось следующее: книгь соборныхъ дъяній при державь благочестивыйшаго великаго государя царя и великаго князя Алексія Михайловича літа 7175, ва подписью патріарховъ, александрійскаго, антіохійскаго и московскаго и многихъ греческихъ и русскихъ архіереевъ и всего освященнаго собора, въ главъ 2-й объ иконописцахъ написано: повелъваемъ убо надъ иконописцами искусному художнику и доброму человъку отъ духовнаго чина начальникомъ и дозорщикомъ быти, да не поругаются невъжды св. иконамъ и да престанутъ писати безъ свидетельства. 2) Въ 1707 году февраля 13-го въ ниянномъ указъ императора Петра I, за подписомъ синодальнаго превидента, митрополита рязанскаго Стефана, написано: лучшаго ради благольція и чести св. иконь инвти о нихъ въ художествъ управленіе и повелительство духовное по апостольский и свят. отецъ правиламъ его преосвященству. Наблюдать за иконописца-

Digitized by Google

ин Ивану Петрову Зарудневу, чтобы писали нконы благолённо и удобно по древними свидътельствованными подлинниками и образамь, чтобы художники были житія чистаго и исправляли бы то художество въ чистой совъсти, кромъ піянства и кощунства. Для записи иконописцевъ учинить Ивану Зарудневу книгу; а неискуснымъ иконописцамъ-грамотнымъ и неграмотнымъ и бабамъ и дъвкать не писать иконъ. Ослушники этого распоряженія будуть подъ жестокинь гражданскинь ви духовнымь наказаніемь и менею. 3) 12-го апръля 1722 года указомъ императора Петра I поветвно: иконное изображение исправить по содержанию церковнаю обычая и по соборному святьйшихъ патріарховъ влександрійскаго, антіохійскаго и московскаго определенію 7175 г. Надворъ за иконописцами имъть Ивану Петрову Зарудневу, опредъленному въ сей должности 1707 года, и быть ему подъ синодальнымъ въденіемъ. 4) 21 мая 1722 года Св. Синодъ разсуждаль о томъ, что, согласно со словани Писанія "Господи, возлюбихъ благолівніе дому Твоего", необходимо отметать отъ храмовъ Вожімуъ всё неприличія и безобразія. Между тімь въ храмахь усматривается иногая неисправность и даже обретается противное самому Вогу, а именно: ръзныя, или истесанныя, издолбленныя, извалиныя иконы, которыя аще и не суть просто противны благочестію, обаче за недостатки искуснаго мастерства весьма церковному благолению противны и когда бы къ дъланію иконъ сицевыхъ дароваль намъ Богъ Оліова и Веселінда, наковыхъ древле Самъ избралъ было на украшеніе скиніи Своея, не было-бы нужды возбранять ихъ; но у насъ нътъ таковыхъ... а дервають истесовати ихъ сами неотесанные невъжды и вивсто сообразныхъ святыхъ и благообразными лицами образовъ бозобразныя, на которыя смотрети гадко, болваны и щуды (?) поставляють, принуждень есть Св. Синодъ запретить сіе... "Притомъ же въ этомъ мастерствъ происходять неръдко разния уродства, напр. отломленіе носа, руки, ноги, глави и другихъ членовъ; а это ведеть иногда къ непристойнымъ наствикамъ; наконецъ, на такихъ иконахъ накопляется пыль, паутена, появляются птичьи и мышьи (%) гивада; очищать же ихъ не столь удобно, какъ иконописные образа. Ради сихъ и симъ подобныхъ причинъ доселъ въ Греціи и другихъ православныхъ странахъ не было и нътъ долбленыхъ иконъ, кромъ малыхъ, искусно выръзанныхъ, крестовъ и панагій. Въ Россію этотъ обычай занесенъ отъ иновърныхъ, особенно отъ римлянъ и поляковъ. Прининая все это въ соображение, Св. Синодъ решилъ запретить долбленыя иконы, "кромъ, однакожъ, искусной ръзьбы распятій и иныхъ нъкінкъ штукатурнымъ мастерствомъ устроенныхъ и на высокихъ мъстахъ поставленныхъ кунштовъ". Всв остальныя—долбленыя и ръзныя иконы, если таковыя окажутся въ какомъ либо мъсть, доджны быть доставляемы въ Синодъ. По сношении съ правительствующимъ Сенатомъ въ томъ же 1722 году августа 31 дня притоворено: неисправныя иконы исправлять, писать иконы со всею тщательностію, разныхъ и отливныхъ яконъ не далать, за вынючказанных исплючению. Въ частных домахъ христіанъ не должно быть разныхъ и отливныхъ изображеній, кром'в разныхъ и отливныхъ крестовъ и панагій. Идя далее въ своемъ опредъленіи, Св. Синодъ находить неприличных изображать еванголистовъ въ виде одникъ только чотырокъ символическихъ животныхъ, равно какъ и изображать Христа подъ видомъ агица, что уже запрещено 82 правиломъ VI вселенскаго собора. Символическія животныя допускаются лишь при изображеніи ованголистовъ, какъ аттрибути ихъ. Неправильности этого рода допускаются досель, не смотря на то, что контроль надъ иконописцами установлень въ 7175 г. (даже гораздо ранве). Окончательное решеніе Св. Синода по этому делу было следующее: дать знать епархіальнымъ архіереямъ, чтобы они неисправное исправляли и неискусных иконъ къ распространению не допускали. Надзоръ за иконописаність въ Москве поручить суперъ-интенденту Ивану Зарудневу, въ другихъ же городахъ — искусныть и находящимся подъ въденіемъ его, Заруднева, иконописцамъ. Самому Зарудневу дать надлежащую инструкцію. О семъ объявить духовнымъ властямъ чрезъ печатние укази, а свътскимъ чрезъ Сенатъ. 5) 1759 г. февраля 12 дня по письменному предложенію императорскаго духовника, московскаго Благовъщенскаго собора протојерея Өеодора Дубянскаго, Ея Величество изустно повельла Св. Синоду: въ церквахъ

Digitized by Google

в завкахъ неискусно писанныя иконы отбирать и доставлять оныя въ Св. Синодъ и впредь таковыя писать запретить. Во исполненіе этого высочайшаго повельнія, Св. Синодъ посладъ къ синодальныхъ лавръ и монастырей указы, которыми предписалъ: отбирать въ приходскихъ и соборныхъ церквахъ и монастыряхъ и присылать въ Синодъ неискусно писанныя иконы и впредь таковыхъ не писать и не продавать. Объ этомъ сообщено было такъ сенату, который съ своей стороны долженъ былъ сдълать и сдылаль въ томъ же духъ соотвътственныя распоряженія по своему въдоиству; а 17 августа последовало со стороны Синода новое сообщеніе Сенату о томъ, чтобы онъ распорядился относительно необходимаго содъйствія духовнымъ властямъ на случай возможнаго сопротивленія продавцевъ и народа при отобраніи иконъ.

Затребовавъ означенныя справки, Св. Синодъ вивств съ твиъ потребовалъ отъ Антропова образдовъ его живописнаго, иконнаго и финифтинаго мастерства. Насколько важны справки эти для настоящаго дела, полны-ли оне и въ какой мере могутъ быть признани названиме прецеденты авторитетными сами по себв, объ этомъ говорить не будемъ. Въ настоящій разъ для насъ важно то, что цервыя стремленія Антропова увінчались успівхомъ. — 8 марта 1761 г. кураторъ московскаго университета Иванъ Шуваловъ довесь оберъ-прокурору Св. Синода князю Алексию Семеновичу Козловскому о навиачении Антропова въ въдение Синода, о вызовъ въ нему изъ каждой епархіи учениковъ и о пристойновъ жалованьи; а 12 марта того же года оберъ-прокуроръ довель объ этомъ до свъденія Св. Синода. Ріменія Св. Синода по этому представленію въ дължъ архива ивтъ; но окончательное ръшение все-таки согранилось. Въ іюнъ 1761 г. Антроновъ донесъ Синоду, что хотя н посатьдоваль указъ о назначение его въ въдение Св. Синода и обучени учениковъ съ пристойнымъ жалованьемъ; однакожъ досель ученивовь не прислано, и жалованья онь не получаеть; нежду твиъ клоноти его по дъланъ, тесно связаннинъ съ новинъ нажначениемъ ввели его въ значительные долги, и потому онъ проситъ довести дело до конца. Въ ведомотве канцеляріи отъ строеній живописный мастеръ Иванъ Вишняковъ, въ рангв подполковника, получаетъ по 700 руб. въ годъ, а мои работы признаны иностранными мастерами-графомъ Ратаріемъ и прочими за лучшія, и (иныя) оставлены въ комнать Ея Величества. "Того ради прошу жалованьемъ наградить меня противъ Вишнякова и прислать изъ каждой епархін по два ученика съ пропитаніемъ, одеждою и матеріалами для обученія". При этомъ Антроповъ еще разъ повторяеть, что онъ будеть обучать нескрытно, т. е. сообщить ученикамъ всв свои познанія. Ссылка Антропова на Вишнякова была провёрена формально, причемъ канцелярія отъ строеній 13 августа того же года сообщила Св. Синоду: въ въденіи ся находился живописный мастеръ Иванъ Вишняковъ въ ранга надворнаго совътника съ жалованьемъ по 700 р. въ годъ. Сего 8 августа онъ померъ. Въ настоящее время при ней находятся вив ранга: Антоній Перевинотъ, получающій 900 р. въ годъ, подмастерье Лукасъ Кондрать фонъ-Цельть съ жалованьемъ 600 р. въ годъ. По штату положено при означенной канцелярів три живописныхъ мастера съ общею ассигновкою въ 3600 р. и при нихъ три иладшихъ мастера, на которыхъ ассигнуется 1500 р. Ныев младшими мастерами состоять Иванъ Бъльскій и Иванъ Вишняковъ, конмъ въ бытность ихъ поднастерьями даны ранги подпоручичьи; жалованья имъ производится: Въльскому по 400 р.; а Вишнякову по 300 р. въ годъ. "Токио", прибавляетъ канцелярія, "вышеписанный примърный штатъ еще не апробованъ". Получивъ эту справку, а также выписки синодальной канцеляріи о прежнихъ мерахъ къ исправленію иконописанія, Св. Синодъ определиль: Антропову быть при Св. Синодъ иконописнаго и живописнаго художествъ мастеромъ; жалованье производить ему изъ собирающихся въ синодальной канцеляріи экономическаго правленія доходовъ по 600 р. въ годъ съ твиъ, чтобы онъ нескрытно обучалъ учениковъ, которые присланы будуть къ нему и рапортоваль объ ихъ успъхахь Св. Синоду по третямъ года. Антроповъ обязанъ, въ силу высочайшихъ повельній, смотря по надобности и по разсужденіямъ Синода, писать вновь или исправлять старыя иконы и иконостасы въ отправляемыя изъ Россіи въ иностранныя государства и въ походныя или же

Digitized by Google

внутри Россін церкви... самою лучійею иконною или живописною работою, или финифтанымъ мастерствомъ; также писать портреты и другія картины при казенных матеріалахь съ своими мастеровыми и учениками безъ отговорокъ и не требуя за то особой платы. Для надвора за иконописцами дать ему, Антропову, инструкцію, примънительно къ таковой же инструкцін, данной въ 1722 году Ивану Зарудневу. Въ подчиненныя Св. Синоду ивста послать увазы, а Сенату - веденіе, что и было исполнено немедленно. -- Антроповъ приступилъ къ дёлу, но жалованье, по крайней мёрё на нервыхъ порахъ, получалъ неаккуратно. Въ іюнъ 1762 г. онъ подаеть прошеніе на имя государя Петра Оедоровича о выдачв ему жалованья за труды по новой должности, и Св. Синодъ опредъляеть выдать ему съ 21 декабря 1761 г. по 1-е мая 1762 г. 217 р. 72 коп. Сумма эта не удовлетворила просителя, и въ іюжь того же года онъ просить выдать ему дополнительное жалованье съ 9 марта по 21 декабря 1761 г., ибо онъ въ это время исполняль уже синодальныя дёла; однакожь эта просьба не была удовлетворена.

О деятельности Антропова въ званіи синодальнаго художника навъстно нешногое. Въ 1762 г., по требованию генералъ-фельдшаршала князя Никиты Юрьевича Трубецкаго, онъ быль вызванъ въ Москву для подготовительныхъ работъ въ виду предстоящаго коронованія Ея Величества (ibid); а затімъ свіденія объ его надзорь за иконописаниемъ находятся въ его донесенияхъ, которыхъ сохранилось очень немного: донесеній же объ ученикахъ, какъ того требоваль Св. Синодъ, въ делахъ синодальнаго архива совсемъ нъть. Донесенія Антропова, при всей ихъ краткости и неопредъленности, характеризують не только его личную дъятельность на этомъ поприще, но и состояние иконописнаго дела въ то время въ Москвъ. Въ октябръ 1767 года Антроновъ доносилъ Св. Синоду (№ 77/612), что онъ по должности своей осматривалъ въ Москвъ иконы и нашелъ, что иногія изъ нихъ не только неискусно написаны, но даже несогласны съ преданіемъ св. отецъ и церкви; встрвчанись иконы, тесанныя изъ камия, резныя изъ дерева, лецныя изъ бумаги безъ всякой пропорціи; многія изъ иконъ постав-

лены въ неподлежащихъ мъстахъ. Неграмотные крестьяне носятъ иконы въ мъшкахъ по улицамъ, а печатныя на Спасскомъ мосту и въ другихъ мъстахъ по заборамъ разставляютъ. Отсюда отъ продажи вымышленныхъ иконъ чинится соблазеъ и отъ иностранцевъ безславіе, ибо эти неискусно писанныя иконы вывозятся теми же продавцами и въ мностранныя государства. Антроновъ старался поправить дело: некоторыя иконы онь переписаль вновь, другія СНЯЛЪ СЪ МЪСТЪ: НО ИНОГДА ТОРПЪЛЪ И НОУДАЧУ: НЪКОТОРМО СВЯЩОНники не признали полномочій Антропова, ссылаясь на благочинныхъ; некоторые продавцы иконъ также говорили, что они ничего не слышали объ указъ, запрещающемъ писать дурныя иконы. Въ то же время и некоторые изъ благочинныхъ для осмотра иконъ въ церквахъ приглашали не его, Антропова, но другихъ неискусныхъ иконописцевъ, незнающихъ силы въ иконномъ изображении, и въ своей оценке иконъ основивались на отзывахъ этихъ иконописцевъ. Отъ этого происходили неправильности: одинъ благочивный велълъ переписать благословляющую руку на образъ Спасителя, между тънъ какъ переписывать ея не слъдовало. Безпорядки обнаруживались еще въ томъ, что при сооружении новыхъ храмовъ не представлялись чертежи съ указаніями-гдв св. образамъ быть пристойно; чертежи эти не представлялись ни въ Св. Синодъ, ни въ другія ивста. Вивств съ этимъ донесеніемъ Антроповъ представляетъ реестръ усмотръннымъ на св. иконахъ неисправностямъ: 1) Образъ Пресв. Троицы въ разновымищенныхъ видахъ. 2) На иконъ Влаговъщенія Богоматери изображаются два и три архангела со скипетрами въ рукахъ и съ лентами въ ушахъ. На иныхъ иконахъ Влаговъщенія изображается на чревъ Богоматери Младенецъ Спаситель въ обнаженномъ видъ. 3) Образъ Рождества Христова представляется въ таковъ видъ: Боговатерь болящая, два Младенца; одного баба омываетъ, другому волеви попланяются. 4) На иконтъ сошествія Св. Духа пишется человінь въ короні и царской одежді и при немъ надпись: гръхъ міра; на другой иконъ иначе подписано. 5) На иконъ Рождества Богородицы два иладенца. 6) Икона премудрости Вожія пишется разнымъ и страннымъ образомъ. 7) Спаситель на креств наогнутый въ безобразномъ видь. 8) Вивсто

емиголистовъ иншутся символическія животиня съ надинсаніемъ емень самихъ евангелистовъ. 9) Мученики Фролъ и Лавръ съ лошадьми и конюхами. 10) На иконъ Преображенія Господня Спасетель и апостолы представлены трижды, пророки дважды, причеть присоединены также и ангелы. 11) Іоакимъ и Анна обнявпись лобываются. 12) Іоаннъ Креститель пишется въ коронъ съ крыльями; въ одной рукв онъ держить Христа Спасителя, въ другой свою главу въ сосудъ. 13) Образъ живоноснаго источниканеправильно. 14) Неопалимая купина многоразличнымъ видомъ. 15) Мученикъ Христофоръ съ песьею главою. 16) Богъ Отепъ по шести дневномъ творенім на постели почиваеть. 17) Познаніе Адановъ Еви. 18) На царскихъ вратахъ допускается изображене овим съ хоругвыю и надписью: и абіе изыде кровь и вода. 19) Архангела Михаила пишутъ страннымъ образомъ. 20) Икона Пресв. Богородицы вновь разновымышленными изображеніями и взваниями. 21) Монашеское теривніе непристойнымъ видомъ. 22) Образъ Пресв. Богородици съ тремя руками, и прочая непристойность многая въ св. яконахъ находится. Какъ ни кратокъ н голословенъ этоть реестръ, однакожъ въ немъ прогладываютъ приния указанія. Отсюда видно, что въ то время появлялись въ Москве изображенія, ваниствованныя изъ латинства: изображеніе Спасителя въ видъ агица съ хоругвью, запрещенное VI вселенскимъ соборомъ, могло перейти въ намъ только съ запада: ни въ Гредіи, ни въ Россіи до XVIII в. оно не употреблялось, между темъ какъ на западъ, не смотря на общеобязательное соборное запрещеніе, оно сохраняется до сихъ поръ. Указанный Антроповымъ примъръ его въ Россіи не составляеть явленія исплючительнаго. Пять леть тому назадъ, во время одной изъ нашихъ археологическихъ экскурсій намъ удалось найти резное позолоченное изображение агида подъ престоломъ деревянной Церкви въ с. Бологомъ, валдайскаго убяда, ностроенной въ прошломъ стольтін. Статуетка эта теперь находится въ церковно-археологической коллекціи при с.-петербургской дуковной академін. Къ этой же категорін изображеній, заимствованныхъ оть датинства, принадлежить и изображение распятаго Спасителя въ изогнутовъ положеніи: оно есть прявое следствіе стреи-

ленія западнаго искусства къ натурализму и низведенія возвышенныхъ фактовъ и явленій въ сферу низменной действительности: тутъ, очевидно, выдвигаются на первый планъ человъческія страданія Спасителя; а это не вполить согласовалось съ духомъ древняго византійскаго и русскаго искусства. Но признавая эти изображенія непристойными, Антроповъ едва ли зналъ ихъ происхожденіе. Ни восточная, ни западная иконографія не были изв'встны ону въ достаточной изръ. Устанавливая принципъ христіанской иконографіи, онъ ссыдается на согласіе иконъ съ преданіемъ отцевъ церкви и Евангеліемъ. Нельзя сказать, что въ этомъ требованіи заключается вопіющая неправда. Содержаніе иконографіи несомивнно должно быть согласовано съ ученіемъ церкви; но единственно въ этомъ принципіальномъ соглашенім и заключается оправданіе принцица Антронова. Если же онъ при этомъ предполагалъ какія либо точныя правила иконографіи, установленныя церковію, то, конечно, въ этомъ предположени заключалась бы грубая ошибка. Точныхъ правилъ иконописанія нетъ ни въ соборныхъ определеніяхъ вседенской церкви, ни у церковныхъ писателей, за исключениемъ частных иконографических указаній и общих требованій, вызывавшихся влоупотребленіями художниковъ. Такимъ образомъ, принципъ Антропова былъ бы въренъ лишь въ томъ случав, еслибы имъ устанавливалось согласіе иконнаго письма съ древнимъ иконографическимъ преданіемъ, противъ котораго церковь не возвышала своего авторитетнаго голоса.

Переходя затімь на почву практическую, Антроповь какъ бы совсімь позабываеть объ этомъ, имъ самимъ выраженномъ, принципів. Вмісто того, чтобы уяснить себів—какія же иконы должны быть признаны согласными съ ученіемъ церкви и преданіемъ св. отець и какія противны имъ, вмісто того, чтобы войти глубже въ духъ иконописанія и его силу, въ незнаніи которыхъ онъ упрекаеть другихъ иконописцевъ, вмісто того, чтобы обратиться къ исторіи иконописнаго діла, которая лучше всего могла бы поставить его на візрную дорогу, онъ прамо, вопреки всякой логикъ, ставить критеріемъ истины свое личное воззрівніе, свой субъективный вкусь, воспитанный и аттестованный иностранными художни-

Digitized by Google

ками и начинаеть громить старыя иконографическія традиціи, какъ дъло непристойное. Гдъ же туть уважение къ древнему преданію? Гдв исторія, источникъ истины? Мы не можемъ безусловно утверждать, что некоторыя изъ отмеченныхъ въ реестре иконъ не были действительно непристойными; для этого у ньть достаточныхь основаній, кром'в крайне голословных замечаній Антропова; въ общирной иконописной практикв злоупотребленія всегда возможны. Что же касается техъ нумеровъ реестра, гдъ указаны нъкоторые признаки неблагообразія и непристойности, то здёсь им инфенъ положительныя доказательства полнаго незнакоиства Антропова съ византійскою и русскою иконографією и вредное стремленіе поставить на м'яст'я древняго иконографическаго преданія свой инчный произволь. Троекратное изображеніе архангела на вкоиъ Влаговъщенія совстви не означають ни троекратнаго Влаговъщенія, ни иконографической ошибки, ни трехъ отдельныхъ архангеловъ: въ первый разъ архангелъ представляется въ тоть моненть, когда получаеть отъ Bora повеление благовестить Деве Марін о рожденін отъ нея Божественнаго Младенца; во второй разъ, -- когда находится въ пути и въ третій разъ-въ монентъ санаго Благовъщенія предъ Богонатерью. Слѣдовательно, здесь три момента одного и того же событія. Съ точки врвнія новъйшихъ понятій о живописи такое совивщеніе временъ и ивсть нарушаеть единство картины, какъ это и могло покаэться Антропову, но въ византійско-русской живописи, знаменитей не столько копированіемъ природы и точнымъ соблюденіемъ **ТУДОЖОСТВОННЫХЪ** ТРЕбованій единства, сколько глубиною и полнотою религіознаго содержанія, замкнутаго въ узкія рамки иконы, символическимъ развитіемъ сюжета, при чемъ художественныя требованія иногда приносятся въ жертву богословской идев, такое соединение моментовъ не составляеть безобразія и повторяется множество разъ: оно неоднократно должно было проходить передъ глазами синодальнаго художника, при осмотръ иконъ, хотя онъ и отжатыль его лишь въ двухъ-трехъ случаяхъ, опустивъ изъ вниманія остальние. Ленти въ ушахъ ангеловъ---это непонятия Антрововыть синволическія тороки, получившія свое начало въ старинномъ византійскомъ искусствів и удержанныя въ иконографіи русской, какъ символъ высшаго въденія. Что касается изображенія иладенца во чревъ Богоматери, то и оно, по воззрънію русскихъ иконописцевъ, не выражало еретической мисли о вселеніи Вожественнаго Младенца въ Вогоматерь въ цельновъ виде, а выражало лишь наглядно имсль о вачати въ моменть Влаговъщенія. Нельяя сказать, чтобы мысль о зачати выражена была здёсь удачно, и мы отнюдь не нам'врены рекомендовать распространеніе этого сюжета, твиъ не менве и онъ ниветь за собою авторитеть древности и признать его нововымышленнымъ невозможно. Въ изображенін Рождества Христова Вогоматерь, лежащая въ постели, извъстна уже на древнихъ намятникахъ византійскихъ; двукратное же повтореніе изображенія младенца восходить къ эпохв искусства катакомбнаго. Если бы Антроновъ имълъ болъе общирное знакомство съ памятниками русской неонографін, то онъ сказаль бы, что нногда изображение иладенца на этой иконъ повторяется не два раза, но даже три. Но это повтореніе опать-таки объясилется изъ основного характера нашей иконографіи и след. не можеть быть признано непристойнымъ и несогласнымъ съ церковнымъ преданіемъ. Византійскіе художники, а отчасти даже и древне-христіанскіе, создавая иконографическіе типы и сюжеты, не могли рувоводиться въ своемъ творчествъ исключительно только текстомъ Евангелія, который по містамъ кратокъ и недостаточень для цілей художественнаго творчества: они руководились также и преданіемъ, откуда, между прочимъ, заимствованы и двъ бабки, омывающія новорожденнаго иладенца. И если отцы церкви, на авторитетъ которыхъ ссылается Антроновъ, не находили въ этомъ изображении ничего предосудительнаго, то тамъ более не нивлъ права заносить его въ число непристойных синодальный художникъ. Человъкъ въ коронъ на нконъ сошествія Св. Духа представляеть собою явленіе весьма ум'єстное и им'ємощее свое историческое оправданіе: онъ символически выражаеть собою ту разнообразную толну, которая была свидътельницей чуда сошествія Св. Духа на апостоловъ, или, какъ свидетельствують надписи при немъ, означаеть весь міръ, косносъ. Тесная историческая связь его съ указанною тол-

пор составляетъ фактъ совершенно безспорный, до очевидности подтверждаемый сравненіемъ разновременныхъ памятниковъ. Два изаденца на иконъ рождества Богоматери находять свое удовлетворительное объяснение въ томъ же характеръ византийско-русской нионографіи. Сюжеть этой иконы явился подъ вліяніемъ изображенія Рождества Христова, и ничего непристойнаго съ точки арвнія художника — богослова въ немъ нівть. Троекратное повтореніе изображеній І. Христа и апостоловъ на иконахъ Преображени вноинъ согласно съ евангельскимъ разсказомъ объ этомъ чудъ н представляеть три различные момента: шествіе І. Христа съ учениками въ горъ Оавору, преображение и бесъду съ учениками ири сошествін съ горы. Зачатіе Богородицы въ видъ лобзаніл Іоакива и Анны сложилось еще въ Византіи и имбетъ свое основаніе въ преданіи, которое гласить, что когда Анна встрітила у городскихъ воротъ своего мужа Іоакима, возвращающагося изъ пустини, то они облобывались. Справедливо ли предположение византійско-русскихъ художниковъ, будто зачатіе последовало въ нементь встрвчи Іоакима и Анны, это другой вопросъ; но самый акть лобзанія все-таки не есть произвольная выдумка русскихъ икенопислевъ, а имъетъ свое точное основание въ древнемъ предании. Не будемъ разсиатривать остальныхъ номеровъ реестра отчасти потому, что они отличаются крайною неопредёленностью и не дають нивкого понятія о характер'в зам'вченных Антроповым венсправностей, кромв замвчаній "неправильно, многоравличнымь видомъ, страниымъ образомъ, непристойнымъ видомъ", отчасти потому, что дъйствительно здесь встречаются нежелательныя изображенія, какъ-мученикъ Христофоръ съ песьею главою, о которомъ Антроповъ особо доносилъ Синоду и по поводу котораго московская консисторія подвергла строгому взысканію священника Варварской церкви. допустивнаго такое изображение (ibid), познание Адамовъ Евы, если таковое изображение дъйствительно существовало (мы не встрвчали его на старинных в иконахъ) и "почи Богъ въ день седьный". Важно здівсь особенно то, что оффиціальный контролеръ иконописанія не интель удовлетворительной подготовки къ своему д'влу и прямо, хотя и безъ злого умысла, стремился къ искоренению древер «XPRET. ЧТВН.», № 1-2, 1887 г.

няго иконографическаго предавія. Не смотря, вирочемъ, на все это, Св. Синодъ, не имъя никакой возможности провърить уполномоченнаго надзирателя, не сдълалъ никакихъ возраженій и 24 мая опредвлиль: подтвердить кому следуеть, чтобы наиприлежнейше смотреди за св. иконани и не допускали иконъ неискусно писанныхъ. Сообщить правительствующему Сенату въденіе, чтобы и онъ съ своей стороны сдълаль соотвътствующія распоряженія, подъ угрозою ослушникамъ жестоваго наказанія. "Того ради приказали учинить следующее: 1) Послать въ московскую консистерию указъ о томъ, чтобы Антроновъ безпрепятственно быль допускаемъ къ осмотру иконъ въ церквахъ. 2) Церковнаго благочинія смотритедямъ приглашать съ собою Антропова для осмотра иконъ; новые иконостасы и иконы въ нихъ строить по апробованиямъ отъ него, Антронова, рисункамъ, кои объявлять ему заблаговременно. 3) Послать въ московскій магистрать указь о томъ, чтобы запрещено было продавать въ лавкахъ не искусно писанеля иконы и печатныя деревянными досками... Съ противниками поступать безъ послабденія". Указы были отправлены въ московскую консисторію и нагистрать 31 октября (ММ 2958, 2959). Консисторія буквально выполнила требование Синода, а магистрать решиль: послать нарочитое инцо въ иконный рядъ для описи иконъ и просить Синодъ присоединить лицо, знающее силу иконнаго преданія (Синодъ указомъ 9 января 1768 г. указалъ на Антронова). Позвать въ магистрать старосту иконнаго ряда и наказать опу, чтобы впредь въ лавкахъ неискусно писанныхъ иконъ не продавали и въ томъ обязать подписками, какъ старосту, такъ и купцовъ. Запретить на Спасскомъ мосту и другихъ мъстахъ продажу печатинхъ листовъ. Не считая себя компетентымъ въ иконописани, магистратъ сдълать все, что отъ него зависьло. Онъ назначиль уполномоченное лицо, старшину 2-й гильдія купца Вареоломея Мишарова, для осмотра иконъ, снабдивъ его соответствующею инструкціею; роль этого лица была пассивная: Мишаровъ долженъ быль открыть Антропову безпрепятственный доступъ въ иконный рядъ и содвиствовать къ выполнению мъръ, которыя признавалъ необходимыми для дъла. Антроповъ. Въ сопровождении Мишарова Антроповъ явился вънконный рядъ, пересмотрълъ иконы: неисправныя велълъ переписать вновь и обязалъ продавцевъ подписками впредь таковыхъ не писать и отъ другихъ въ лавки не принимать подъ опасеніемъ штрафа.

Пересмотръль онъ также на Спасскомъ мосту и въ другихъ ивстахъ печатныя доски: неисправныя запретиль употреблять въ діло, оныя веліть исправить, а ті доски, въ которыхь замічена ить одна лишь неправильность рисунка, допустиль къ употребленію для народа. Донося объ этомъ Синоду (въ іюнъ 1768 г.), Антроновъ присоединилъ списокъ неисправныхъ гравюръ, съ обозначениемъ лицъ, у которыхъ оныя оказались, а именно: А) у купеческой вдовы Матрены Михайловой: І по усмотрению запрещени; 1) неопалиная купина, 2) св. Өеофилакть, 3) Воскресеніе Христово, 4) Влагов'ященіе, 5) Рождество Христово, 6) Іоаннъ Знатоусть, 7) образь Христовъ, 8) владичество со крестомъ (?), 9) антека духовная, 10) образъ Христовъ, 11) убіеніе антитриста и 12) лихоимецъ; II подлежатъ исправлению: 1) Іоаннъ Предтеча, 2) Богоотецъ Іоакинъ, 3) праотцы Авраанъ, Исаакъ я Іаковъ, 4) Іоаннъ Предтеча (?) и 5) Господь Вседержитель. В) У Ильи Ахметева: І запрещены: 1) Казанская Богоматерь, 2) архистратигъ Михаилъ, 3) отечество, 4) монашеское страданіе, 5) Іоаннъ списатель ліствицы, 6) архидіаконъ Стефанъ, 7) образъ Богородицы, 8) вертоградъ и 9) супружество (?); И подлежать исправлению: 1) Димитрій царевичь, 2) Василій и Максиить блаженные, 3) распятіе и 4) Іоаннъ Златоустъ. В) У Ивана Скобелкина I запрещени: 1) распятіе Господне и 2) мученикъ Лаврентій; II подлежать исправленію: 1) отечество и 2) святцы. Къ этому реестру присоединяетъ Антроповъ другой, въ которомъ перечисывится запрещенныя имъ неискусно писанныя имоны. І. Второй гильдін Панкратьевской слободы купца Гаврінла Иванова, сына Смирнова: 1) шесть иконъ архантела **Михаила**, 2) двъ иконы — блаженное чрево, 3) двъ-I. Предтечи, 4) пр. Илья, 5) всемъ скорбящимъ радость, 6) Фролъ и Лавръ. 11. Той же гильдін и слободы Луки Иванова, сына Смирнова: 1) двъ иконы Преображенія, 2) Осодоръ Стратилать 3) Вогоявленія, 4) нкона ахтырской Вогоматери и 5) плачъ Вогоматери. III. Той же гильдін Красносельской слободы купца Ивана Динтріева, сына Вагина: 1) Іоаннъ списатель лъствицы, 2) руно орошенное, 3) Іоаннъ Предтеча, держащій въ чашъ свою главу, 4) Живоносный источникъ, 5) Софія Премудрость Божія и 6) Влагов'вщеніе Богородицы. IV. Той же гильдін кандашевской слободы Михаила Өедорова, сына Антовьева: 1) двъ иконы Рождества Христова и 2) одна — Успенія Богоматери. V. Третьей гильдів той же слободы Василья Ильина, сына Рыбникова: 1) двъ иконы арх. Михаила на конъ, 2) двъ иконы "всемъ скорбящимъ радость", 3) три иконы Димитрія Ростовскаго, 4) Николай чудотворецъ, 5) Казанская Боголатерь со святителями и 6) Преображение Господне. Св. Свиодъ, получивъ это донесеніе, повидимому, не постановиль никакого решенія; по крайней мъръ, въ дълахъ синодальнаго архива его нътъ; да и трудно было что-либо решить, потому что изъ донесенія не видно. въ чемъ именно заключались неисправности въ отмеченныхъ Антроповымъ гравирахъ и иконахъ. Нужно было принять на въру къ сведению отзывъ уполномоченнаго надзирателя. Поверель или нътъ Св. Синодъ усивхамъ Антропова, но изъ дальнъйшаго хода дъла видно, что принятыя иъры не уничтожили злоупотребленій. Въ августъ того же 1768 г. Антроновъ снова доноситъ, что не смотря на его надзоръ "и нонынъ великая неисправность какъ въ церквахъ, такъ и въ рядахъ и прочихъ ивстахъ находится, а особливо отъ крестьянъ, называемыхъ иконниковъ, которые нишутъ своими и объщальниковъ вимыслы, какъ кому въ мисль попадеть, и разносять въ кулькахъ; да притомъ вывозять изъ иностранныхъ мъстъ развратные и совсъмъ нашей греко-россійсійской церкви несогласующіе печатные листы, изъ которыхъ нъкоторые иною и куплени". Опасалсь, чтобы все это не было поставлено ему въ вину, Антроповъ въ свое оправдание ссылается, во-1-хъ, на то, что онъ не можеть знать всёхъ иконописцевъ и продавцевъ вконъ, во-2-хъ, на отсутствие инструкции, всявдствие чего онь не можеть бить настойчивии въ своихъ справедливихъ

требованіяхъ 1). При этомъ Антроцовъ доставиль въ Синодъ и уповянутые выше печатные листы. Рашение Синода неизвастно. Вскоръ послъ того Антроповъ, виъсть съ Синодомъ, перевхаль изъ Москвы въ Петербургъ, и безпорядки въ завъдуемомъ имъ дълъ возобновились: продавцы стали печатать запрещенными неискусными досками и продавать печатные листы на Спасскоиъ мосту и въ другихъ мъстахъ. Объ этомъ Антроновъ донесъ Синоду въ январъ 1776 г., присоединивъ и нъсколько образцовъ неискусныхъ гравыръ. Въ февралъ Св. Синодъ послалъ подтвердительный указъ московскому магистрату, который съ своей стороны немедленно рапортоваль Синоду, что "строжайше подтверждено старшинамь, купцамъ и старостамъ принадлежащихъ рядовъ; донесено также въ московскую нолиційнестерскую канцелярію, чтобы и она благоволила въ своемъ въдомствъ сдълать распоряжение о непродажъ печатныхъ изображеній". Объ этихъ строжайшихъ мірахъ магистрать еще разъ ранортовалъ Синоду въ мав 1776 года.

О дальнъйшей дъятельности Антропова въ званіи синодальнаго художника нътъ свъденій въ дълахъ синодальнаго архива. Можно ноложительно утверждать, что цъль, съ какою учреждено это новое званіе, не была достигнута: недостатки въ иконописаніи остались во всей своей силь, не сиотря на усердныя отбиранія дуреных иконъ и строжайшія предписанія. Здѣсь не было ни одного изъ существенныхъ условій, необходимыхъ для успѣха дѣла: цѣль ве была выяснена надлежащимъ образомъ; уполномоченный, при всѣхъ достоинствахъ своего художественнаго образованія, не былъ богословомъ и не зналѣ ни византійской, ни русской иконографіи; дѣло велось чисто формальнымъ образомъ: къ надзору за иконописаніемъ приглашались не только консисторія, но и магистратъ и

<sup>1)</sup> Хота Св. Синодъ и рашилъ въ іюна 1761 г. и въ іюна 1767 г. дать Антронову виструкцію, но она не была дана досела, вароятно потому, что виператряца Екатерина II, въ письма на имя оберъ-прокурора Св. Синода И. И. Мелессино отъ 4 іюня 1767 г. выразила несочувствіе къ монополін Антро-пова и Колокольникова въ дала аппробаціи иконъ, проектированной этом виструкцієм (см. дало объ образа св. Трокцы съ тремя лицами и четырьми главами № 491—75.

даже полицейскіе чиновники, не имѣвшіе ровно никакого понятія о дѣлѣ, къ которому ихъ призывали. Объ ученикахъ Антропова ничего неизвъстно; но, по всей въроятности, изъ школы Антропова могли выйти порядочные рисовальщики и не вышло ни одного хорошаго иконописца. Въ результатѣ оказывалось не поднятіе иконописанія на подобающую ему высоту, не возведеніе его къ древнимъ церковнымъ основамъ, а наоборотъ—разрушеніе традицій, при отсутствіи новыхъ твердо установленныхъ началъ. Такова была судьба и другихъ, довольно многочисленныхъ мѣръ къ улучшенію иконописанія въ XVIII вѣкѣ. Формализмъ и неопредѣленность возърѣнія на задачи иконописанія не могли вдохнуть дыханія жизни въ умирающее дерковное искусство.

Н. Покровскій.

## Заоксанскій Занадъ въ редигіозно-правственномъ отношенін.

(Лет публичныя денціи, чатанныя велякан постои 1886 года въ «Обществъ распространенія релагіозно-нровственнаго просвъщенія въ духъ православной церкв» въ польку недостаточных студентовъ с.-петербургской духовной академіи и воспитанняковъ духовной семинаріи).

## THIE BTOPOE 1).

III. Протестантнямъ въ его полномъ развития. Едунданіе религіозной мысли. Раціонализмъ. — Неограниченный произволъ проповъдниковъ и вырожденіе проповъди. — Кружковая замкнутость приходскихъ церквей и недоступность ихъ для простого народа. — Безпомощныя жертвы религіозныхъ демагоговъ. — Темъе семтантство съ примъсью шарлатанства. — «Независимая каеолическая» и . • енвіологическая» церкви. — Армія спасенія.

Всякая сила, какъ бы она сама по себь ни была благодьтельна, всю пользу можеть приносить только тогда, когда она дъйствуеть подъ извъстными ограничивающими и руководящими условіями. Внъ такихъ условій самая благодьтельная сила или терлеть свою добрую сторону или даже принимаеть разрушительный характеръ. Огонь есть благодьтельньйшій и самый необходиный для человьческой жизни и культуры элементь, и однакоже этотъ же самый огонь во всякій моменть при отсутствіи сдерживающихъ условій можеть разростись во всеножирающее пламя и превратить въ пенелище цълме города. То же самое и въ области религіи. Сильная въра и живое религіозное чувство могуть двигать горы, но онь въ то же время, при отсутствіи установившихся регулирующихъ условій, могуть порождать явленія, которыя ложатся тяжельнь бременемъ на совъсть народа. Такое именно явленіе замъчается въ религіозно-нравственномъ состояніи американскаго народа

¹) Первое чтеніе си. въ № 11 и 12 «Христ. Чтенія» за 1886 г. Соод С

Соединенныхъ Штатовъ. Народъ этотъ, какъ им видели, отличается сильной энергіей религіознаго чувства и поэтому чрезвычайно чутокъ къ интересамъ религіозной истины; а между тамъ главная віроисповідная система, въ которой выражается христіанство въ С. Америкъ, не даетъ достаточнаго обезпеченія религіозной совъсти не только въ увъренности сохраненія истины, но и противъ прямого уклоненія отъ нея. Это именно-протестантизиъ, который является преобладающимъ въ Съверной Америкъ въроисновъднымъ началомъ и которому самая страна обязана своимъ заселеніемъ, такъ какъ онъ, избъгая угнетеній въ Старомъ Свътв, искаль для себя свободы развитія въ Новомъ. Тамъ онъ, пользуясь полнъйшею свободою, могь безпрепятственно во всей полнотъ выразить свою въроисповъдную сущность, и потому для опънки сущности протестантизма изучение церковно-религіознаго состоянія Америки представляеть наилучтія данныя.

Протестантизиъ какъ въроисповъдная система основивается на двухъ главныхъ началахъ, изъ которыхъ логически развивается все его содержаніе. Какъ отрицаніе римско-католической системы, доведшей вившимо церковную организацію до подавленія всякой личной самодентельности, онъ сталъ учить, что церковь есть только духовное, невидимое общество и члены могутъ быть соединены въ немъ только въ самомъ общемъ принципъ, именне только въ въръ; такъ-что всякій візрующій, что онъ искуплень Христомъ, тімъ самымъ есть членъ церкви, каковы бы ни были его воззрвнія во вськъ другихъ отношеніяхъ. Затыть, онъ нь противоньсъ римскокатолической системь, отрицавшей у личности собственное участіе въ опредълени истиннаго въроучения, отвергъ авторитетъ церкви и преданія и опредълнять, что всякій человіть при помощи своего собственнаго разума, на основаніи единственно свящ. Писанія можетъ и долженъ опредълять, каково должно быть его религіозное въроученіе, "въ чемъ его въра" и его правственный кодексъ. Въ основъ этого въроученія очевидно лежить инсль, что область духа есть область свободы, и потому если где человекъ можетъ быть виолив свободенъ, то именно въ духовной жизни, и особенно въ ея высочайшей сферф -- религіи. Отсюда отрицаніе въ протестан-

Digitized by Google

тизив всякаго авторитета и предоставление каждому отдельному человых полный пой свободы умозрыня. Но при этомы упущена маленькая вещь, которая отнимаеть безусловность у самой истины, именно, что ноливищая свобода предполагаеть чистыйшій духь; а такъ какь чедовыть не есть чистый духъ, а представляеть собою сочетание духа съ тымъ, то это самое сочетание уже само по себъ ограничиваетъ ДУХЪ И СТАВИТЬ ОГО ВЪ ЗАВИСИМОСТЬ ОТЪ МНОЖОСТВА СОВОРШОНИО ПОстороннихъ условій. Вслідствіе этого необходимо является ограниченность, предълы которой могуть съуживаться по мере возвышенія человъка по ступенямъ лъстницы образованія, или расшираться до последней степени — по мере ниспадения въ область непросвъщенности и невъденія. Но нътъ такой ступени образованія и просвъщенія, гдъ бы духъ вполнъ сбрасываль съ себя путы ограниченности и гдъ бы онъ могъ соверцать истину не какъ въ зерцаль гаданія, а лицемъ къ лицу, и потому онъ всегда нуждается въ извъстномъ авторитетъ, который могъ бы служить критеріемъ его логической работы. Эта истина нашла полнъйшее выражение въ нашей православной церкви, гдт въ извъстныхъ предъ-**Јахъ** допускается свобода религіознаго умозрѣнія (и эти предѣлы вастолько широки, что въ нихъ есть гдв развернуться величайшему генію умозрительной мысли), и въ то же время постоянно дается твердый, непоколебимый, неизмінный, опорный пункть для богословствующей имсли во вседенскомъ разумъ церкви, въ преданіи, составляющемъ результать віжовой мысли и опыта всего христіанскаго общества. Благодаря этому, въ православной церкви всякій человінь, смотря по своему умственному складу, ножеть или переживать укожь глубочайтія истины или простосердечно держаться тахъ установившихся правилъ, которыя служать вившникь выражениемь этихъ великихъ истинъ, въ полной Авренности, что тать оне ижееть непреложную истину вр ся простыйшей, осязательной для самаго простого ума, формы, и эта увъренность гарантируется высокимъ и непреложнымъ авторитетомъ церкви. Совсьмъ въ иномъ положеніи находится вфрующій протестанть. Если онъ обладаеть способностію умоврвнія, то онъ можеть конечно своимъ просвъщеннымъ умомъ обнимать и уразу-

иввать высочайшія истины богословія и въ исторіи находить даже нъкоторый опорный пунктъ для провърки своего умозрънія, но въ виду того, что для протестантского ума нътъ неизмъннаго, обязательнаго авторитета въ лице церкви, онъ легко можетъ увлечься результатами логической мысли, придать имъ больше значенія, чёмъ они имъють въ дъйствительности, и такимъ образомъ выдти за предълы истиннаго христіанства и впасть въ еретическое заблужденіе. Онъ носится какъ корабль по безпредівльному морю, потерявъ свой компасъ. На далекой синевъ ему чудится роскошный берегь съ уютной пристанью, онъ направляется туда на всехъ парусахъ; но миражъ исчезаетъ и корабль въ дребезги разбивается о подводный утесъ. Но еще безпомощиве положение простой необразованной массы, которая въ самыхъ просвещенныхъ странахъ составляетъ неизивримое большинство населенія. Не нивя возножности саностоятельно составить себъ религіозное міросозерцаніе и въ то же время не имъя непреложнаго авторитета церкви, которая могла бы замънить для нея недостаточный личный разумъ, эта насса въ протестантизив должна по необходиности рабски держаться буквы Библін, въ толкованін ея полагаться на произволь пастора, а въ церковной жизни жить тамъ же преданіемъ, которое отрицается теоретически, или становиться добычей всякихъ шарлатановъ, выступающихъ въ роли непризванныхъ реформаторовъ. Все это намъ приходилось видъть въ дъйствительности при изученіи церковно-религіозной жизни Стверной Америки.

Что касается прежде всего умозрительной стороны богословія въ Америкъ, то указанныя крайности протестантскаго богословія на американской почвѣ могли произойти тыть легче, что американскій умъ чрезвычайно склоненъ къ умозрительной мысли. Туть им имѣемъ цѣлую умозрительно-богословскую школу, во главѣ которой стоятъ такіе сильные умы, какъ Паркеръ и Эмерсонъ. Эта школа американскаго трансцендентализма образовалась на почвѣ пуританской Новой Англіи, гдѣ она и теперь въ штатѣ Массачузетъ имѣетъ представительницей извѣстную школу умозрительной философіи въ городкѣ Конкордъ. Нужно замѣтить прежде всего, что эта умозрительная школа, при всѣхъ своихъ уклоненіяхъ отъ авторитета.

вселенской церкви и здраваго богословія, отдичается глубокимъ религіознымъ духомъ. Религія и философія въ ней нераздъльны, и саная школа имбетъ своею конечною цёлію установить гармонію нежду религіей и наукой, такъ какъ "наука, по буквальному выраженію Паркера, есть естественная союзница религіи и раздълять ихъ значитъ раздълять то, что соединено Богомъ". Темъ не менье, такъ какъ здёсь разумъ не признаетъ авторитета церкви, то получаетъ все-таки нолное преобладаніе раціонализмъ, и онъ приводитъ наконецъ богословскую мысль къ чудовищнымъ выводамъ, разрушающимъ истинное христіанство. Это замѣчено было даже представителями унитаріанской общины въ Бостонъ.

Когда Эмерсонъ въ 1838 году въ своей вступительной лекців въ гарвардскомъ университет высказаль свое исповеданіе веры и прямо отвергь чудо на томъ основанія, что вмітмательство Бога инслино только въ норамальномъ отправлении законовъ природы, что церковная исторія исказила разными преувеличеніями личность Інсуса- "этого единственнаго духа въ исторін, который оцівня достоинство человіка, то эта лекція произвела страшвую тревогу въ общинъ, и въ навъстной "ассоціаціи проповъдниковъ Востона быль прямо поставленъ вопросъ: принадлежитъ ли Эмерсонъ съ своей партіей къ христіанству, или къ особой "религін бостонской?" Паркеръ отвічаль на этоть вопрось своею проповъдью "о нереходящемъ и постоянномъ элементъ въ христіанствъ", н туть вполнъ досказаль то, что осталось невысказаннымъ у Эмерсова, именно, что ихъ школа видить въ Інсуст лишь совершенный типъ религіознаго человъка, который черналь великія религіозныя и нравственныя истины въ своей собственной совъсти, оживотворяя ихъ своею любовію къ человічеству, что къ преходящимъ элементамъ въ христіанствъ относится върованіе, что Виблія содержить сверхъестественное откровеніе и что во Христь была сверхъестественная сущность, а не то лишь духовнонравственное совершенство, которое у Него было общинъ съ другими великими основателями религіозныхъ системъ. Ясно, что это уже чистый раціонализиъ, какинъ ны видинъ его въ теоріяхъ Штрауса и Ренана. Но тъмъ не менъе онъ не повелъ къ тому подному отряща пре

нію сверхъестественнаго и въ полному безбожію, которымъ, какъ извъстно, закончилъ Штраусъ, а напротивъ, но складу американскаго ума, онъ новелъ къ образованию особой церкви, такъ называемой "свободнорелигіозной общины", во главъ которой сталъ пасторъ Гинкли (F. Hinkley). И замъчательно, что эта новая "церковь" тотчасъ же заявила тв же юридическія права, которыя принадлежать другимъ церквамъ; именно, право заключать браки, имъть недвижимую и свободную отъ налоговъ церковную собственность и т. далве. Но нужно сказать, что коммиссія, назначенная законодательнымъ собраніемъ для изследованія того, действительно ли новая община представляеть собою редигію въ полномъ смыслъ этого слова, усоменлась въ этомъ и поэтому не сразу предоставила ей требуемыя права, предоставляемыя лишь действительно религіознымъ общинамъ, ясно выражающимъ въру въ Бога. По этому новоду между председателенъ коммиссіи и Гинкаи произошель не безъинтересный разговоръ, бросающій любонытений світь на туманную расплывчатость символа върн новой общины. Такъ какъ въ представленной на разсмотрение программ'в общины говорилось, что она имъетъ своею исключительною цвлію "двланіе добродвтели, изученіе истины и укорененіе чувства братства въ людяхъ", то превидентъ коммиссіи зам'ятилъ Гинкли, что онъ не видитъ изъ программы, къ кому же собственно они обращаются съ молитвой въ своемъ богослужении. На это Гинкан отвъчалъ:

- Какъ отдъльныя лица, им представляемъ всё оттънки свободнаго изследованія, но, какъ община, им имеемъ некоторый элементь определеннаго культа. Всё здравомыслящіе умы признають известную Силу внё насъ и выше насъ. Мы думаемъ, что признаемъ велякое начало вещей, когда признаемъ эту Силу, котя им и не признаемъ ее такъ, какъ признаютъ другія церкви.
- Что же вы боготворите?—спрашиваетъ озадаченный этимъ непрогляднымъ умозрительнымъ туманомъ президентъ.
- Я вполив расположенъ объяснить вамъ, отвъчалъ Гинкли, но не думаю, чтобы въ обязанности правительственной власти входило опредълять, что должны или могутъ боготворить люди.

- Я слышалъ, продолжалъ президентъ, какъ вы раньше говорили, что не признаете ни Бога, ни Христа, ни Библіи.
- Все, что я говорилъ, отвъчалъ проповъдникъ туманной релити, это то, что мы не можемъ признавать ихъ такъ, какъ признаютъ другія церкви. Мы вообще признаемъ лишь извъстную Силу, вліяющую на людей.
- Но то, что вы называете Силой, есть ли именно то, что другіе называють Богомъ?
- Да, вы начинаете уяснять себъ. Съ этого пункта вы встрътитесь съ непримиримыми разногласіями, какъ въ церквахъ, такъ и виъ ихъ.

За этой туманной церковью были все-таки признаны юридическія права церковной общины; но можно быть увёреннымъ, что
президенть правительственной коммиссіи такъ й не уяснилъ себё,
что собственно будуть боготверить въ этой странной церкви, чье
вы будеть призываться при клятвахъ и кто будеть призываться
въ свидётельство заключаемыхъ служителями этой церкви браковъ.

Но понятно, что такое туманное умозрвніе доступно лишь незначительному кружку философски образованных в людей, изъ которыхъ и составилась новая церковь. Темъ не менее неть такой нельности, которая бы не вызвала особыхъ популяризаторовъ, съ цвию провести извъстную туманную идею въ простое народное сознаніе. На общемъ началь свободной религіи въ Нью-Іоркъ образовалась новая община подъ названіемъ "общество нравственной культуры". Востонская община уже низводила почти все свое умоврвніе на практическія цівли нравственнаго усовершенствованія, но надъ всъмъ признавала еще необъяснимую и неясную для самихъ основателей новой церкви Силу. Въ нью-іоркской общинь сделанъ быль дальнъйшій шагь по пути устраненія метафизики изъ богословія, и исключительной цілью этой общины поставлено было прано нравственное усовершенствование уже безъ всякаго указания на верховную Силу. Мало того, тутъ нравственный элементь выдвинуть настолько, что ему вполнъ подчиняется религіозный и, по объяснению основателя "общины нравственной культуры" Феликса Адлера, сама религія есть лишь придаточный призракть. нужный лишь для вившняго объединенія нравственных доктринъ. Онъ каждый воскресный день проповедуеть въ Нью-Іорке о высотв и святости нравственнаго совершенства; но постоянно даетъ знать своимъ слушателямъ, что не признаеть ни Бога, ни безсмертія души. "Я не принимаю тепама, говорить онъ въ одной изъ своихъ проповедей. Но основы могутъ пережить самое здание и послужеть для какого-либо новаго зданія. И я всеми силами держусь за основы тензма: онъ даеть возможность сначала для отрицанія случая, т. е. для убъжденія, что въ міръ господствуетъ порядокъ, а затемъ и для убъжденія, что порядокъ этоть хорошъ, т. е. что въ мірь есть прогрессь". Нужно заметить, что Адлеръ еврейскаго происхожденія, и его община сначала почти исключительно состояла изъ представителей того реформированнаго іудейства, которое на свободной почва Америки стремится сбросить съ себя иго талмудической подзаконности. Но потомъ пристали и язычники, т. е. члены другихъ исповъданій, и воть изъ этихъ разнородныхъ элементовъ и составилось разсматриваемое общество, и въ немъ стали искать последняго убежища все те безпокойные умы, которые окончательно чувствовали подъ собой исченовение всякой твердой почвы. Что действительно это отчанное положеніе, показываеть тоть замівчательный факть, что вь эту и подобныя ей новыя общины поступали лица, иногія изъ которыхъ прошли почти чрезъ всё общины и секты, напрасно ища удовлетворенія живой религіозной потребности своего духа. Типическимъ примеромъ можеть служить известный американскій мыслитель н писатель Орестъ Броунсонъ. Рожденный въ пресвитиріанской общинь, онъ съ ранияго дътства началъ искать истинной церкви, нереиспыталь всв религіозныя общины и секты до самой крайней секты унитаріань, наконець вступиль въ раціоналистическую общину и сдівлался ревностных пропагандистомъ бостонскаго трансцендентализма, какъ онъ проповъдывался Паркеромъ и Эмерсономъ. все-таки въ концѣ концовъ перешель въ римскій католицизмъ. гдъ и скончался въ 1876 году. Это неугомонное блуждание по дебрямъ сектантства и этотъ отчаянный скачекъ отъ туманнаго трансцендентализма въ объятія средневековой системы - что это Digitized by GOOGLE

такое, какъ не отчанніе сильнаго религіознаго ума найти усцокоеніе въ систем'є протестантизма? И такіе прим'єры не единичные. Это напротивъ наглядные типы того шатанія и блужданія богословской мысли, какое является необходимымъ и неизбіжнымъ въ этой систем'є, отнимающей у личности надежную опору въ учительномъ авторитет'є церкви.

Но это шатаніе и блужданіе мысли не ограничивается отдільными лицами. Оно отличаетъ и самыя общины или церкви, на которыя подвияется протестантское население Америки. Это яснье всего выступаеть въ томъ, что въ средв самихъ общинъ обыкновенно происходить разладъ, который сначала ведетъ къ разделенію общины на партін, несогласныя между собой въ пониманіи существенныхъ пунктовъ въроученія, а при дальныйшемъ усиленіи разлада онъ переходить въ полный разрывъ, ведущій иногда къ образованию новыхъ общинъ и сектъ. Такое явление замътно даже въ такихъ установившихся общинахъ, какъ епископальная церковь, гдь нашлась партія недовольных возрастаніемь въ этой церкви здравихъ канолическихъ началъ, вследствие чего она виделилась въ новую общину подъ названіемъ "реформированной епископальвей перкви". То же замътно въ методизиъ, пресвитеріанствъ и другихъ общинахъ, гдъ только живетъ закваска протестантизма. Въ чисть ихъ членовъ всегда могутъ находиться такіе резонеры и энтузіасты, которые желають во всей полноть воспользоваться правомъ личной свободы религіознаго умозранія, отвергнуть та условныя формы, въ которыя случайно складывается вфроисповедный принцинъ, и на свой рискъ и страхъ образовывать новыя и новыя общины и секты вплоть до туманной теософіи и мормонства. Но всего болье замъчательно здъсь не это дробленіе, а то, что въ протестантивить, даже въ наиболте установившихся общинахъ, нъть прочной увиренности въ своемъ вироисповидании. Человикъ принадлежнть къ извёстной церкви, съ усердіемъ посёщаеть и внипательно слушаеть проповъди; но въ то же время у пего постоянно червь сомнанія точить религіозную сов'єсть: да в'врно ли выражаеть эта церковь истину христіанства? Правильно ли ее излагаеть проповёдникъ? Не правёе ли тоть проповёдникъ, который

въ соседней церкви толкуеть о техъ же предметахъ въ совершенно иномъ духв? А это — тягостное чувство. Оно похоже на чувство того нассажира на корабив, который не уверень въ прочности корабля и въ опытности капитана, и потому постоянно его тревожить имсль, не налетить ли сейчась корабль на подводную скалу, о которую онъ резобъется и погибнетъ? Или еще оно похоже на состояніе человіка, который не увірень въ архитектурів своего дома, и потому постоянно тревожится мыслыю, достаточно ли крвико овъ заложилъ балки, поддерживающи потолокъ, и не рухнеть ли онъ при всяковъ мальйшевъ сотрясения Если бы въ церкви быль высшій авторитеть, то конечно можно бы обратиться къ нему за разръщениет недоумънія и тревожныхъ сомнъній. Но въ протестантизит нетъ такого авторитета. Онъ, предоставивъ личной совести каждаго созидать свое спасеніе, отвергь даже авторитетъ епископа и далъ въ руководство наствъ простого пропо-Но самъ проповъдникъ не представляеть никакихъ гарантій въ правоть своего ученія; онъ также единственно можетъ руководиться своимъ личнымъ разумомъ, а следовательно въ его ученім вполет царствуеть личный произволь. Такъ действибываеть. Разные насторы и проповъдники тельно постоянно одной и той же общины часто совершенно иначе объясняють извъстния хртстіанскія истини, и произволь доходить до такой степени, что часто конференціямъ проповідниковъ приходится прибъгать къ репрессивнымъ мърамъ для смиренія или приведенія къ болье строгой вросообразности своих слишком уклонившихся отъ извъстнаго въроисповъдного символа собратовъ. Но эти итры большею частью не приводять къ своей цели, потому что самыя конференціи, какъ частныя учрежденія, не инфють должнаго авторитета. А нежду твиъ этотъ произволъ проповедника всемъ своимъ бремененъ ложится на совъсть безотвътныхъ и безпомощинхъ прихожанъ, у которыхъ въ случав решительно невозножныхъ вяглядовъ проповедника остается единственное средство укротить его. именно уменьшить платимое ему отъ прихода жалованье. И вотъ. часто дело доходить до того, что известный приходь решительноне знаетъ, какихъ собственно взглядовъ держится ихъ проповъдневъ, такъ какъ онъ часто для того, чтобы не смущать резко севести прихожанъ, маскируетъ свои воззрения туманными общими исстами. Такъ случалось даже съ знаменитымъ бруклинскимъ проповедникомъ Вичеромъ. Однажды онъ произвелъ крайною сенсацию въ своей общине открытымъ выражениемъ своего сочувствия римскоматомической церкви, въ которой протестанты привыкли видетъ ишь такъ называемую "синагогу сатаны", подъ председательствомъ антихриста—папы, а затемъ въ другой разъ еще более изумилъ заявлениемъ, что онъ считаетъ догматъ падения и первороднаго греха отжившимъ средневековымъ анахронизмомъ. Такие изумительные скачки решительно привели въ неописанное смущение всехъ его многочисленныхъ почитателей, и долго обсуждался вопросъ, во что же собственно верить ихъ знаменитый проповедникъ и на чемъ основываются его блистательныя правоучительныя проповеди?

Если такіе случан возножны даже съ такими высокими, просвъщенными и честными проповъдниками, то неудивительно, что у другихъ стоящихъ ниже во всёхъ отношеніяхъ этотъ богословсвій произволь достигаеть нев'вроятных разивровь и служить источникомъ иногочисленныхъ недоразуменій, не только вносящихъ смуту въ церковную жизнь, но и вредно отзывающихся на религіозной сов'єсти народа. Произволь этоть, помино догнатическаго просозерцанія, выражается и въ выбор'в темъ для пропов'вди. Такъ какъ проповъдничество въ Америкъ представляетъ собою особую профессію, на которую избираются лучшіе ораторы, получающіе громадныя деньги (Бичеръ напр. получаетъ 25,000 долларовъ, т. е. до 50 т. руб.), то естественно у проповъдниковъ является соревнованіе, и менье даровитые при этомъ не прочь прибъгать для поддержанія своей славы къ такимъ средствамъ, которыя мало нивноть отношенія къ истинимъ цалянь проповадничества. Замачая напр. свою неспособность увлекать своихъ слушателей изложеніемъ высшихъ религіозно-нравственныхъ предметовъ, американскіе пропов'ядники начинають приб'ятать къ искусственнымъ м'трамъ, оставляють чисто религіозно-нравственные предметы, вторгаются въ общественную и политическую жизнь, пользуются всякими сенса-«XPECT. Чтен.», № 1-2, 1887 г.

ціонными слухами, эксплоатирують выдающіеся своею пекантностью судебные процессы, и не ръдко играють на струнъ общественных страстей, особенно когда онъ до крайности распаляются — какъ напр. во время президентскихъ кампаній, т. е. избирательной борьби при избраніи президента Соединенныхъ Штатовъ. Отсюда самыя тены, о которыхъ заранъе извъщается въ газетахъ, поражаютъ своею вычурностію и сенсаціоннымъ характеромъ, очевидно разсчитанными на приманку слушателей. Какъ образчикъ можно указать напр. такія темы; "о небесной полиціи", о "бізыму коняуь на небъ , о "мертвыхъ львахъ и живыхъ собакахъ", "о лучшемъ выборъ жениховъ и невъстъ\*, о томъ, "какъ молотить насъ Гооподь" или "какъ светь насъ сатана" и такъ далве въ томъ же родъ. Конечно, такія темы способны привлечь и такихъ слушателей, которые бы не пошли въ церковь, если бы предметомъ проповъди быль напр. какой-нибудь серьезный религіозно-нравственный вопросъ; но съ другой стороны такая проповёдь очевидно уже теряеть свой истинный характерь и часто приводить, особенно при затрогиваніи личныхъ интересовъ, не къ водворенію мира ва земит и благоволенія въ человъкахъ, а какъ разъ къ противоположнымъ результатамъ. Въ 1881 году около Нью-Горка произопло страшное несчастье: столкнулся съ океанскимъ кораблемъ легкій двухъ-этажный увеселительный нароходъ, переполненный сотнями цассажировъ, изъ которыхъ многіе утонули. Пропов'яники не преминули сделать эту катастрофу темой для своихъ проповедей, и одинь изь молодыхъ начинающихъ проповёдниковь даль своей темб въ высшей степени осворбительный для вапитана злополучнаго парохода характеръ, основанный на эффектномъ сопоставление "капитана спасенія" (Captain of Salvation), т. е. Інсуса Христа, съ "капитаномъ погибели". И вотъ, когда онъ находился на вершинъ своего ораторскаго изображенія неукълости капитана, допустившаго своею нераспорядительностію такое несчастье, вдругь на всю церковь раздался сильный и гиваный голосъ: "Вы, лжецъ!" изошло страшное смятеніе, всь бросились къ нарушителю церковнаго благочинія, которымъ оказался самъ капитанъ влополучнаго парохода, и проповъдь закончилась полицейскимъ протоколомъ. Та-Digitized by GOOGIC

кіе случан неръдки и они составляють фактическое обличеніе ложнаго направленія американскаго проповъдничества, вслъдствіе чего оно и теряеть значительную долю своей нравоучительности.

Крожъ въроучительнаго и проповъдническато произвола, крайнее протестантское начало сказывается въ чрезвычайной обособленности дерквей. Не смотря на то, что въ Америкъ население теоретически распадается на несколько крупныхъ общинъ, въ действительности каждая приходская церковь считаеть себя совершенно самостоятельной единицей, не признающей никакой высшей для себя юрисдикців. Среди пропов'єдниковъ, правда, существують различния конференців и собранія, гдъ обсуждаются діза всей общини; но эти конференціи не интють каноническаго характера и пасторь подчивлется ихъ приговорамъ и постановленіямъ, пока находить это для себя положнымъ и выгоднымъ, и всегда можетъ отвергнуть авторитеть ихъ въ вопросв объ упорядочени двяъ въ своемъ приходв. Туть для него высшій авторитоть и высшая юрисдикція самъ прикодъ въ лице его попечителей, которые платять ему жалованье и отъ которыхъ зависитъ самое право его на занимаемое место. И такая обособленность не только способствуеть окать раздробленію интий въ въроучени, но въ то же время ведеть къ замвчательному явленію, крайне съуживающему благотворное вліяніе церкви. Дъло въ томъ, что церковь, какъ обособленная единица, становится полною собственностью прихода; а подъ приходомъ разуивится только тв, кто несуть расходы на ея содержание; следовательно, первымъ условіемъ принадлежности къ церкви д'властся суния, платиная на содержаніе церкви и пропов'ядника--- въ вид'в ли правыхъ взносовъ по подпискъ, или въ видъ платы за сидънье въ церкви, которая въ такомъ случав организуется совершенно по системв и плану общественныхъ клубовъ. Вследотвіе этого церковь невобымно терлеть характерь общедоступности, въ чають преобладающее значение наиболье состоятельные люди, дьлающіе наибольшіе взносы, снимающіе наиболюе дорогія сидінья. Конкурренція в соревнованіе особенно въ церквахъ, гдъ состоятъ популярные пропов'єдники, чрезвычайно возвышають цівны на мізста, обыкновенно продаваемыя аукціоннымъ путемъ (какъ напр. въ Digitized by OOGLE перкви Бичера, гдё цёна иёстамъ иногда доходить до тысячи и болёе долларовь), абонементь на эти сидёнья дёлается предметомъ своего рода моды и фешенебельности, и вотъ такимъ образомъ перковь замыкается въ тёсный кругъ болёе или менёе богатыхъ классовъ и дёлается совершенно недоступною для бёдныхъ классовъ населенія. И такимъ образомъ въ Америкѣ церковь рёшительно теряеть характеръ того истинно-христіанскаго начала, по которому она должна представлять собой полное братство всёхъ вёрующихъ во Христа и по которому въ ней нётъ ни іудея, ни эллина, ни раба, ни свободнаго, а слёдовательно ни богатаго, ни бёднаго, но всё едино во Христъ. Такой своей организаціей, водворяющей господство плутократіи, американская церковь немилосердно исключаеть изъ своихъ стёнъ тёхъ именно алчущихъ и жаждущихъ, труждающихся и обремененныхъ, съ проповёдью и благовёстіемъ къ которымъ главнымъ образомъ обращался Самъ Христосъ?

И вотъ простой народъ и особенно бъдные классы въ больинпаются всявдствіе этого величайшаго блага, шихъ городахъ какое только можеть быть удёломъ человека на земле, именно удовлетворенія насущныхь потребностей религіозно-нравственной природы. Это лишение права на братское единение въ церкви твиъ сильнее и тяжеле чувствуется, что по принципу общественно-государственной жизни страны всв граждане равны въ своихъ правахъ и обязанностяхъ, все равноправние члены одной демократической республики. И это теоретическое равноправіе вопіющимъ образомъ нарушаются именно въ области священнъйшихъ правъ на благовъстіе Христово! Но будучи оставленъ, такъ сказать, за оградой церковной, бъдный и простой народъ не териетъ чревъ это стремленія къ удовлетворенію своей религіозно-нравственной жажды; напротивь, вследство неудовлетворенности жажда усиливается еще больше, и народъ принужденъ искать этого удовлетворенія вив церкви, изъ перваго попавшагося источника. И вотъ туть, на нашь взглядь, открывается самая темная сторона въ церковно-редигіозной жизни Америки. Тутъ простой и наибол ве безпомощный въ духовномъ отношении народъ, болъе всего нуждающійся въ руководстви церкви, отдается вполни во власть во л-

Digitized by Google

ковъ, часто являющихся въ овечьей шкуръ. На поприще выстунавть разные "благодътели" простого народа, тв непризванные или непризнанные проповъдники, которые, не имъя возможности завоевывать себв положенія въ церковныхъ кружкахъ, начинають вскать себъ популярности среди заброшенныхъ народныхъ массъ васеленія, пропов'вдують имъ худо понимаемое Евангеліе в, чтобы сильные дыйствовать на массу, производять самое грубое смышение духовнаго съ матеріальнымъ, Евангелія Христова съ проповъдью соціализма, возбуждають не только духъ, но рядомъ съ нимъ и сания опасныя страсти. И бъдный народъ, заброшенный церковыю. массами идеть на эти проповъди, мало по малу пропитывается саими вредными идеями и увлекается незаконными чувствами. Но эти непризванные проповъдники не ограничиваются и этимъ. Почувствовавъ свое вліяніе, они непремінню разгораются страстью честолюбія и потому стараются выступить въ качествів особыхъ религіозныхъ реформаторовъ, нивющихъ обновить церковно-религіозную жизнь. Они съ истинно демагогическою беззаствичивостью начинаютъ намекать на свое высшее призвание, а затъмъ и прямо объявляють, что имъ было сверхъестественное откровение, цовелъвшее имъ основать новую церковь--- въ родъ "церкви святыхъ постеднихъ дней" или "церкви второго пришествія" и т. д. И воть туть именно зарождается и крыпнеть то сектантское броженіе и то сумасородство, по которому у насъ обывновенно состав-**Јастся** взглядъ на всю вообще церковно-религіозную жизнь Америки. Мы далеки отъ мысли, чтобы церковь въ лучшихъ ея представителяхъ совершенно бросала народъ. Нетъ, мы знаемъ, что въ средъ лучшихъ проповъдниковъ есть много самоотверженныхъ лицъ, которые, понимая всю ненормальность даннаго положенія вещей, посль проповыди предъ блестящимъ собраніемъ своихъ прихожанъ спускаются въ самыя темныя трущобы нищеты и одичанія, чтобы в ихъ жалкить обитателянъ сказать слово утешенія, сопровождаемое часто матеріальнымъ благотвореніемъ (для чего при каждой церкви нивется особая кружка въ пользу бъднихъ); но мы говоримъ вообще объ отношении церкви къ бъднымъ классамъ народа, въ этомъ отношении церковь въ Анерикв погрвшаетъ противъ основнаго начала Евангелія Христова. Рядомъ съ бродячими проповъдниками, такъ или иначе старающимися удовлетворить религіозной потребности народа, нередко выступають прямо шарлатаны и спекуляторы, которые дёлають изъ народнаго невёжества и религін источникъ наживы или предметь политическаго честолюбія. Въ 1880 году въ Нью-Іоркъ образовалась новая община подъ претенціозныть названіемъ "независимой касолической церкви". Проповъдники ея подъ громкими названіями "епископовъ" и "пресвитеровъ" римско-католической церкви посредствомъ проповёди и брошюръ начали заявлять, что настало время сбросить тираннію папства, что съ этою целію они сами, не смотря на висоту и обезпеченность своего положенія, оставили эту церковь и отрясли прахъ съ ногъ своихъ, чтобы искать истиннаго счастія въ единомъ Христв, къ которому и призывали преимущественно ирландцевъ, весьма многочисленныхъ въ Америкв и ревностныхъ католиковъ. Проповёдь эта нашла значительный успекъ среди низшихъ классовъ и заинтересовала даже меня лично, такъ-какъ я въ то время занимался своимъ сочинениемъ о "Римскомъ католицизмъ въ Америкв п внимательно следиль за всеми движеніями въ этой церкви. Но наково же было мое изумленіе, когда чрезъ несколько месяцевъ читаю въ "N. У. Herald'в", что все эти такъ называемые "епископы" и "пресвитеры" отданы подъ судъ за цваный рядъ мошенничествъ и обманныхъ вымогательствъ у разныхъ благочестивыхъ лицъ денегъ на дъла, не имбющія никавого отношенія къ религіозной миссін! Оказалось, что вся эта "независимая касолическая церковь" была спекуляторской проделкой ить сколькихъ шарлатановъ, вздумавшихъ эксплоатировать религіозное чувство дов'врчивой народной массы. Къ тому же разряду относится какъ называемая "физіологическая церковь", основанная въ Нью-Іоркъ еднимъ врачемъ около того же времени. Заинтересовавшись объявленіемъ въ газетахъ о своеобразномъ богослуженіи въ этой чудовищной церкви, сопровождаемомъ пропов'ядями самото основателя ея — доктора Линнера, я отправился однажди въ эту церковь и быль поражень грязнымь, беззаствичивымь нахальствомъ этого основателя "физіологической" церкви. Вся она виждется на грубомъ обманъ и безсовъстной эксплоатаціи довърчевыхъ людей. При входъ взимается плата за мъста. Самъ докторъ ноетъ, подъ аккомпаниментъ фистармоніи какіе то диконельше гимны въ честь природы; затымъ говоритъ проповъдь о таинственныхъ силахъ природы, въ заключеніе предлагаетъ или върнъе навязываетъ свониъ жертвамъ за весьма высокую цъну свои брошюрки— въ большинствъ грязномедицинскаго содержанія, и все "богослуженіе" заканчивается раздачей визитныхъ карточекъ доктора-проповъдника, на которыхъ рекламируется его врачебное искусство, способное де побъдить самыя застарълыя и признанныя неиздъчимыми формы бользни.

При такомъ состояние вещей весьма понятнымъ становится, что какое-нибудь болье энергическое религовное движение способно быстро распространяться въ темной массв и увлекать ее самыми грубыми формами сектантства, лишь бы оно давало какое-нибудь удовлетвореніе религіозному чувству. Самымъ сильнымъ обличителемъ ненормальности такого положенія народной массы въ церковно-религюзномъ отношенін служить весьма немаловажный успекть пресловутой секты, извъстной подъ названіемъ "армін спасенія". Она возникла въ Англін, но по своему карактеру нашла живое соотвытетніе вы условіяхь церковно-религіознаго состоянія б'ядныхь классовъ въ Америкъ, такъ-что она можетъ служить и характеристикой чисто американской жизни. Тайна усивка этой чудовищной, военнокаррикатурной общины заключается въ томъ, что она поставила своей задачей обращаться съ религіознымъ благовъстіемъ именно въ тънъ классанъ населенія, которые заброшены и оставлены безъ вничанія надичными перквами. И жалкій народъ всею душею увлекается даже такинъ чудовищнымъ движеніемъ, будучи доволенъ тыть, что здысь проповыдуется ему Христосъ и любовь Христова, хотя и подъ самыми грубыми, отталкивающими формами. Никогда и не забуду того щемящаго, тяжелаго чувства, которое испытано было иною, когда я въ первий разъ встретился съ "арміей спасенія". Отправляясь однажды въ воскресный день въ Бруклинъ, богатый пригородъ Нью-Іорка, чтобы послушать проновъдь одного популярнаго проповъдника, я вдругъ услышалъ ка-

кой то хоръ, громко распъвавшій какія то пъсни подъ мърные удары барабана. Узнавъ, что это "армія спасенія", я тотчасъ же оставилъ свое прежнее намерение, направился туда, где слышались пъсни, и тамъ мнъ представилось почти невъроятное зрълище: по широкой панели растянулась длинная процессія мужчинъ и женщинъ въ оригинальныхъ военныхъ костюмахъ съ эполетами, нашивками и разными военными значками, и ифрио выбивая шагъ, шли попарно, предводительствуемые "капитаномъ" и барабанщикомъ. Вся партія пъла священный гимнъ, съ постояннымъ припъвомъ: "о, я люблю Христа", и капитанъ, то и дъло поворачиваясь къ процессіи, перемежалъ свое пініе громкой командой правъ-два, разъ-два---, о, я люблю Христа!.. Процессія направилась въ здапів, служившее м'істомъ обычнаго собранія секты, и тамъ началась такая дикая, иступленная сцена, ужаснье и отвратительные которой я и вообразить себъ не могь. Вся партія опустилась на колъни и стала дълать неистовыя качанія съ изступленнымъ завываніемъ, и наконецъ добилась такъ называемаго "изліянія Св. Духа". Этого изліянія удостоился какой-то толстый пожилой человъкъ, который положительно растянулся на полу и подъ раздражающій припъвъ "арміи" и выклики "капитана" поднялъ невыносимый хрип. донадорванный вой, буквально вой, ужасный и отвратительный. Къ нему со всего маху броснявсь какая то старуха, и ея дряблостарческій, ноющій, пискливый голось еще усилиль ужасающее безобразіе сцены. А капитанъ между твиъ съ дикоухныляющимся лицомъ то и дело наклонялся къ нимъ, приговаривая: "о блаженство, о сладость!., " Въ заключение всв поднялись и присутствующимъ предлагались брошюры о великомъ возрождающемъ значеніи "армін спасенія", а также отдільные номера издаваемой ею газеты: "Вранный кличъ" (The war-cry) одинь экземиляръ котораго я сберегъ ради курьеза до настоящаго времени. Такова-то пресловутая "армія спасенія" и она производить значительныя завоеванія въ сред'в тахъ подонковъ и отребія нашей цивилизаціи, которыми переполнены все большіе города какъ въ Америке, такъ и въ Европъ.

Такимъ образомъ изъ изложеннаго видно, къ какимъ ненор-

нальнымъ, можно сказать, болъзненнымъ явленіямъ приводить протестантизмъ при неограниченномъ примъненіи его основного начала-отрицанія авторитета церкви и предоставленія каждому отдільному лицу собственнымъ разумомъ созидать свое спасеніе и по соображеніямъ этого разума устроять свою жизнь. Благодаря этому началу-люди съ высокоразвитой способностью умозрвнія утопають въ моръ туманнаго трансцендентализма; среднеобразованные и матеріально обезпеченные классы замыкаются въ тесные церковене кружки, недоступные для простого народа, а простой, темный народъ дълается безпомощной жертвой религіознаго шарлатанства иступленнаго сектантства. Такое состояніе вещей могло бы быть пагубныть для религіовно-нравственной жизни всякаго другого народа, который обладаль бы менее сильнымь религіознымь духомъ. Но американскій народъ, какъ мы показали въ предъидущемъ чтенів, весьма религіозный народъ, и его здоровая натура не только не гибнеть подъ разлагающимъ вліяніемъ крайняго протестантизма, а напротивъ бодро и сильно борется съ этимъ вліяніемъ и усивваеть даже въ значительной степени побъждать это вліяніе или отнивать у него значительную долю растявнающей силы. Къ характеристикъ этой борьбы мы и переходинъ теперь.

IV. Протестъ религіознаго чувства противъ церковной дробности (Revivals).—
Сознавіє несостоятельности началъ протестантизма и исканіе болів прочныхъ
вачалъ церковно-религіозной жизни.—Стремленіе къ церковному объединенію и
возобновленіе этого движенія въ настоящее время.—Созріваніе касолическаго
влемента въ богословіи и практикі спископальной церкви.—« Конгрессъ церквей»
и его значеніе.—Завлюченіе.

Протестантизмъ, какъ въроисновъдное начало, вносящее въ религозно-нравственную жизнь личний опредъляющій элементь естестьенно долженъ способствовать оживленію религіозно-нравственнаго самосознанія болье всякой другой въроисповъдной системы. Отнимая у личности всякій опорный пункть въ авторитеть церкви и предоставляя ей исключительно самой отвъчать на вопросъ: "въ чемъ моя въра" и самой составлять личный символь въры, онъ очевидно постоянно поддерживаеть разумъ и совъсть каждой личности въ извъстномъ возбужденіи, которое тъмъ сильные, что туть

дъло идетъ о величайшихъ вопросахъ, какіе только могутъ занинать нысль человеческую. Вследствіе этого им должны признать ва несомивний тоть факть, что въ протестантскихъ странахъ религіозно-правственное самосознаніе всегда необходимо стоить выше, чъть въ странахъ съ сильныть церковнымъ авторитетомъ. Но это преимущество не безусловное. Оно было бы величайшимъ благомъ, если бы протестантизмъ, внося въ религіозно-нравственную жизнь этотъ возбуждающій стинуль личнаго саноопреділенія, не упустиль изъ виду другой стороны дізла, что именно человінь, какъ личность, есть существо ограниченное, что окончательно отнимать у нея опорный пункть въ авторитеть церкви значить оттолкнуть человъка на утлой ладъъ безъ веселъ, руля и вътрила въ безбрежное море и заставить его собственными силами до изнеможенія работать руками съ целію приплить въ какое-нибудь тихое пристанище. Ясное дело, что это ноложение, при всей силе понудительности къ работъ, не ножетъ считаться благопріятнымъ или спасительнымъ. Человъкъ и на утлой ладьъ можеть благодаря счастливымъ случайнымъ обстоятельствамъ прицанть къ пристани, но это будеть лишь счастинвая случайность, не болье. Въ большинствъ же случаевь онь изнеможеть оть истощенія и отчаннія при видъ невозможности добраться до желанной земли, безсильно опустить руки и сділается жертвой перваго шквала, который или зальетъ его утлый челиъ или выбросить на скалу и разобьеть въ щены. Въ такомъ именно положении каждая личность находится въ протестантизмъ. Совиъ мы видимъ вдъсь сильное одушевленіе, удивляемся энергін религіознаго чувства и жажде религіозной истины, но им не видить, сколько удручающаго отчания и безпомощности лежить въ основъ этого вившняго оживленія. Мы не видинъ, какъ эти отдъльныя личности, совершенно предоставленныя самимъ собъ, безсильно борются съ гнетущими ихъ сомивніями и съ какигь онв отчаниемъ озираются кругомъ, напрасно ища такого авторитета, который могь бы внушить имъ некоторую уверенность и дать спокойно вздохнуть душей-въ блаженстве непреложной віры. Неудивительно, что при такожь ужасномъ положенін постоянняя возбужденность богословской имсли и реличіознаго Digitized by GOOGLE

чувства приводитъ часто къ полному истощению. И потому въ протестантскихъ странахъ им часто видииъ рядомъ съ необычайнымъ возбужденіемъ религіозно-нравственнаго самосознанія крайній упадокъ и потемнъніе его. Религія туть можеть быть сравнена съ моремъ, воторое то грозно волнуется и бушуеть, то какбы замираеть вънешелохнущемся штиль. То же самое можно замътить и въ Америкъ. Не смотря на всю силу и высоту религіозно-правственнаго сапосознанія, религіозное чувство американскаго народа видимо утоммется отъ безилоднаго броженія, и религіовная жизнь складывается въ формы, въ которыхъ вившняя обрядность часто получаетъ больше подзаконной обязательности, чемъ въ странахъ съ сильнымъ церковнымъ авторитетомъ, потому что въ періоды истощенія религіознаго чувства для христіанина-протестанта ничего не остается бельше, какъ бездушно держаться мертвой буквы Библіи и той жалвой обрядности. которая получаеть изывстное признание со стороны, такъ сказать, обычнаго права. Вивств съ темъ естественно мельчаеть самое религіозно-правственное самосознаніе народа, и это измельчаніе несомивние проявляется въ той кастовой или кружковой подъленности, въ какой выражается церковно-религіозная жизнь въ Америкъ. Но это состояние очевидно не естественное. Оно находится въ прямомъ противоръчіи съ основной гдеей христіанства, постоянно напоминающаго о нераздельномь братстве дюдей, искупленномъ однимъ и твиъ же Спасителень и Вогомъ. И вотъ не смотря на всв искусственныя преграды, раздёляющія людей на разичные въронсцовъдные и церковные классы, въ американскомъ народъ по временамъ проявляются силиные порывы, въ которыхъ ненреодолниое религіозное чувство стремится разрушить всв эти ис-**Бусственныя средоствнія и хотя на время объединить всёхъ въ** единое братство подъ главенствомъ единаго Спасителя всехъ. Такіе порывы изв'єстны въ Америк'в подъ названіемъ "возрожденій религін" (Revivals of Religion) и составляють въ высшей степени замъчательное и своеобразное явленіе въ религіозной жизни этой страны. Они выражають собою выстую степень религіознаго возбужденія и въ то же время явный иротесть противъ дійствующаго въ протестантизив начала перковсаго дробленія при Соодіс

"Возрожденіе" обыкновенно наступаетъ тогда, когда религіозная жизнь достигаеть высшей степени истощенія и ослабленія, когда повсюду воцаряется крайняя мертвенность и мертвыя формы подавляють духъ. Въ это время въ религіозно нравственной и вообще духовной жизни повсюду чувствуется какая-то удручающая тагота, какъ крайняя истома въ знойный полдень, и всь какбы жаждуть освежительнаго дуновенія ветерка. И воть въ эти-то тяжелые моменты начинается "возрожденіе". По своей вившней формъ, это собственно говоря, не что иное, какъ серія религіозныхъ митинговъ, разсчитанныхъ на возбуждение присутствующихъ до стецени поливищей религіозной экзальтаціи. Наметивъ какуюнибудь местность, требующую, по миенію религіозныхъ вождей, поднятія въ ней религіовнаго духа, методистскіе, пресвитеріанскіе наи какіе иные протестантскіе представители церковной ісрархіи направляють въ эту местность своихъ проповедниковъ, которые тамъ собирають всехъ, кого могуть, на свои молитвенныя собранія въ церкви, гдъ происходить пъніе возбуждающихъ духовное рвеніе гимновъ и произносятся насторомъ проповъди съ яркимъ изображеніемъ адскихъ мукъ, ожидающихъ закоренванихъ грешниковъ, и блаженства, уготованнаго для праведныхъ. По окончаніи подобной проповеды, глубого потрясающей нерви наиболее внечатлительныхъ изъ присутствующихъ, насторъ приглашаетъ всехъ предаться мыслевной исповъди и тихой молитев: все склоняють голови, закрывають лица руками и проводять въ молитев некоторое время, въ теченіе котораго глубокая тишина церкви нарушается лишь медленнымъ перезваниваніемъ одинокаго церковнаго колокола. Но вотъ, по мъръ того, какъ всеобщее самоуглубление каждаго въ свою совъсть продолжается, нерви все болье и болье напрягаются, и то тутъ, то тамъ начинають раздаваться глубокіе вздохи, сдерживаеныя всклиныванія, стоны; затінь изь числа полящихся ктонибудь поднимается и, подъ вліяніемъ непреодолимаго религіознаго энтузіазма, начинаеть во всеуслышаніе каяться въ гремать своихъ, бить себя въ грудь, рвать на себъ волосы и просить своихъ согражданъ молиться за него Всевышнему объ избавленіи его отъ адскихъ мукъ. Примъръ-заразителенъ, а тъмъ болве для нерв-

нихь людей. Не проходить трехъ-четырехъ дней этого религизваго "возрожденія", сопровождаемаго воздержаніемъ отъ пищи, посъщеніемъ храмовъ по нівскольку разъ въ день или же столь же частывь присутствіемь на религіозныхь митингахь подъ открытымь небовъ, какъ нервное возбуждение обращаемыхъ на путь истинный грешниковъ начинаетъ принимать форму эпидемін. Самообличенія въ грвхахъ даже переходять у некоторыхъ въ истерические припадки, у другихъ же стремленіе замолить свои прегрешенія приниметь практичную форму обращенія своего имущества на діла благотворительности. Нередко религіовное возбужденіе такого свойства доходить до того, что целыя селенія начинають распродавать свое имущество и ликвидировать свои дела въ твердомъ убъждения немедленнаго наступленія світопреставленія. Позапрошлою зимою въ одной изъ сельскихъ м'естностей Новой Англіи всябдствіе подобнаго "возрожденія" образовалась цілая партія поселянь, сь часу на часъ ожидавшихъ светопреставленія; они распродали все свое достояніе, не стали больше засъвать свои поля, понашили себъ бымя холщевыя хланиды, въ которыя и облекались, проводя ночи въ бдени и модитве, въ ожидани того часа, когда они въ отомъ одъяни взяти будуть живыми на небо 1). Но этоть своеобразный религозный энтузіанить не ограничивается деревенскимъ людомъ, а часто въ еще более изущительныхъ формахъ проявляется въ таких больших городахъ, какъ Нью-Іоркъ. Одно такое "возрожденіе" было въ Нью-Іоркъ въ 1857 году, когда религіозный энтунавить нью-іорицевъ быль возбуждень до такой степени, что кущы, банкиры съ своими клерками и другіе деловые люди запирали среди дня свои конторы и магазины, толпами стекаясь на имитву по церкванъ; когда ивстные театры экспроинтомъ обрашались въ зады религіозныхъ собраній, гдв проповъдники обращались съ проповъдями своими къ публикъ, биткомъ наполнявшей зданія. Тогдашнее религіозное движеніе въ штатахъ било такъ интенсивно и всеобще, что обратило на себя внимание всего циви-

<sup>&#</sup>x27;) См. «Русскія Въд.» № 327, 1885 г. «Письмо ваъ Америки», В. Н. Мак-Гахавъ.

лизованнаго міра. Но самая замічательная для насъ сторона этихъ "возрожденій" состоить въ томъ, что при всякомъ болье или менье сильномъ движеніи они виходять изъ предбловъ вівроисповіднихъ формъ и принимаютъ карактеръ всеобщій, безразлично христіанскій. Сильная религіозная волна, такъ сказать, переливаеть чрезъ тв нскусственныя и мелочныя загородки, которыя ставить протестантизиъ въ видъ мелкихъ, враждебныхъ между собою, общенъ и сектъ, симваетъ ихъ, какъ неудержимий напоръ морскаго прилива симваеть песчания построенія дітей на борогу, и члены всталь общинъ и секть безразлично собираются на одни и тъ же религіозныя собранія, поють одни и ті же священные гимны и всь санваются въ одно религіозное братство, одушевленное одники и твми же чувствами, однеми и теми же мыслями. Вивств съ вероисповъдники раздъленіями туть сглаживаются и все другіяумственныя, общественныя и экономическія. На религіозные митинги "возрожденій" свободень доступь для всёхь, и туть, можно сказать, единственно представляется бедному люду случай, безъ всякой платы ва входъ, принять участіе въ общественновъ богослуженів вивств со всвии другими классами, надвленными высшими умственными и матеріальными благами, которые въ обыкновенное время подвиноть людей въ этой демократической странв даже болбе крыпкими средоствивми, чемъ где бы то ни было въ другихъ странахъ.

Понятно, что эти возрожденія им'єють лишь временний характерь. Послів извівстнаго напряженія возбужденность и энтузіазмъ ослабівають, и въ церковно-религіозной жизни водворяется прежняя раздробленность, запикающая людей въ отдільные разобщенные церковные кружки и религіозныя общини. Но внутренній симсть этихъ движеній сохраняеть свое полное значеніе. Это на нашъ взглядъ стихійный протесть противъ того бездушнаго мелочнаго сектантства, которое разъйдаетъ религіозно - нравственную жизнь народа, и вийств съ тімъ это протесть противъ самого протестантизма. Въ самомъ ділів, туть въ сильномъ возбужденіи религіозное чувство ищеть удовлетворенія въ такихъ подвигахъ, которые отрицаются протестантизмомъ. Предоставляя каждой лич-

Digitized by GOOGLE

ности свободу собственными силами созидать свое спасеніе, протестантизмъ однакоже дишаеть человъка такихъ сильныхъ пособій
религіозно-правственной жизни, какъ напр. пость и исповъдь.
Но душа очевидно не можеть обходиться безъ этихъ пособій, и
потому во время религіозныхъ "возрожденій" люди предаются ужасающему самобичеванію, истощающему посту и воздержанію и всенародной изступленной исповъди въ своихъ гръхахъ. Тутъ очевидно тъ спасительныя установленія, которыя въ православной
деркви признаны полезными пособіями въ дълъ въры и нравственности и исполняются въ спокойномъ и увъренномъ сознаніи ихъ
спасительности, народъ въ протестантизмъ принужденъ завоевывать
сняюй, что въ свою очередь приводить къ крайностямъ изступленія.

Такить образовъ "религіозныя возрожденія" по своей сущности суть не что иное, какъ стихійный протесть религіознаго, можно сказать, инстинктивнаго чувства противъ ненормальностей протестантизма и служать нагляднымь выражениемь сознания его несостоятельности какъ въронсповъдной системы или церкви. Но это инстинктивное чувство естественно переходить въ ясное сознаніе танъ, где съ живниъ религіознымъ чувствомъ соединяется ясная н сильная богословская мысль. И въ Аперикъ не нало такихъ богословски образованныхъ липъ, которыя изъ внимательнаго изучены церковно-религіозной жизни американскаго народа приходять къ печальному заключенію, что протестантизмъ не можеть удовлетворить всехъ запросовъ религіозно-правственной жизни. Сознаніе это особенно ръзко сказалось вскоръ послъ братоубійственной войны начала 60 годовъ. Самал эта война была савдствіемъ крайняго духовнаго разъединенія отдільныхъ штатовъ, и вотъ когда совершился этотъ печальний кризись, то всё лучніе умы глубоко задушались надъ роковымъ вопросомъ: гдф искать прочной гарантіи противъ повторенія подобной ужасной катастрофи? И тогда же обденародное сознаніе отвітило на этоть вопрось съ замічательнымъ единодушість въ томъ смыслів, что гарантісй можеть служить лишь релитіовное объединеніе. Тогда именно явилась идея единой церкви, которая должна соединить подъ своимъ знаменемъ весь американскій народъ. Идея несомивнио великая, достойная великаго народа.

одушевленнаго сильнымъ и живымъ религіозно-нравственнымъ самосознаніемъ. Но какъ ее осуществить? Редигія раздробилась на множество отдельных вероисповедных формь, изъ которых каждая признаетъ себя единственно истинной, и потому, когда возникла идея церковнаго объединенія, то каждая изъ общинъ выступила съ притязаніемъ на то, что она именю должна стать тою единою всеобъемлющею церковью, которой жаждеть американскій народъ. Но это естественно могло повесть лишь къ новому раздраженію и соперничеству общинъ между собою, и такимъ образомъ могло лишь содъйствовать тому разъединению, отъ котораго жаждетъ освобедиться народъ. Тогда изъ среды богословски-мыслящихъ людей выдвинулся человъкъ, который съумъль подняться выше всёхъ конфессіональныхъ предубъжденій и заглянуть въ самую сущность того церковно-религіознаго начала, которое лежеть въ основъ духовной жизни американскаго народа, и пришелъ къ непреклонному убъжденію, что причина нестроеній религіозно-правственной жизни заключается въ самой сущности протестантизма, что онъ не можетъ удовлетворить высшихъ запросовъ церковной жизни и не можетъ послужить твиъ началомъ, на которомъ могла бы образоваться единая сильная церковь единаго духовно американскаго народа. Это быль извъстный американскій проповъдникь протестантской епископальной церкви д-ръ Юеръ, скончавшійся въ 1882 году. Свои мысли онъ публично выразниъ въ 1868 году съ церковной каоедры въ своихъ знаменитыхъ проповъдяхъ о "несостоятельности протестантизма", произведшихъ въ свое время громадное висчатление на общественное мевніе въ Америкв, такъ какъ онв стенографически записывались и печатались во всехъ лучшихъ газотахъ. Въ нихъ, между прочимъ, онъ высказалъ горькіе упреки протестантизму. который, но его мевнію, отвергнувъ твердня церковныя начала, сталь на скользкій путь раціонализма, вследствіе чего въ немъ подготовляется общій и ужаснівній кризись для всего религіознохристіанскаго совнанія. Среди него ростеть и развивается невівріе, практическая жизнь освобождается отъ воздъйствія религіозно-христіанскихъ началъ и разрушается "общеніе святыхъ". Онъ слишкомъ одностороненъ въ своемъ узкомъ индевидуализмъ и слишкомъ

Digitized by Google

долоденъ для религіознаго энтузіазма, такъ что въ немъ нетъ есхода твиъ отъ природы восторженнымъ лицамъ, которыя би найти свое счастье только во всециломъ отречени отъ сърой практической жизни, чтобы посвятить себя на служение высшему божественному идеалу (монашество). Вследствіе односторонней отвлеченности своихъ началъ, онъ оказался недоступнымъ для народвихъ массъ и потому выродился въ аристократизиъ съ блеотяпить проповедничествомъ и высокою платой за церковныя сиденья. Но и въ самыхъ интеллигентныхъ классахъ его бродячая неустойчивость развиваеть нидифферентизиь, вследствіе котораго весьма миогів, утомленные измінчивостью формь, отвергають всякія формы церковной жизни и живуть одничь "общинь" христіанствомь, торяясь въ его туманной неопределенности. Такимъ образомъ протестантизмъ, по мивнію Юера, самъ собою показываеть свою жалкую несостоятельность удовлетворить религіознымъ запросамъ человъчества. Онъ составляеть вполив неудачное и вредное движение и полготовляеть страшный кризись. Нужно искать спасенія оть него. Но гав же его искать? И тогда своимъ вдоровниъ симсломъ этоть знаменитый проповъдникъ пришель къ той теоріи, которая легла въ основу всего дальнейшаго церковно-религіознаго развитія въ Америкъ, особенно въ епископальной церкви; это именно теорія о "касолической" церкви, которая одна только можеть удовлетворить висшинь запросань церковно-религіозной жизни. По этой теоріи существующія теперь віронсповіданія и церкви суть только вітви одной и той же касолической или вселенской церкви, и ветви этн-православно-восточная, римская и англиканская, а протостантизиъ съ своими сектами есть уже отсеченная вётвь оть живаго остова церкви. Поэтому спасенія нужно искать именно въ этой \_ванолической перкви. Тутъ очевидно имсль проповедника-богослова достигла высокой степени церковно-религіознаго созерцанія; но быть вожеть благодаря этой именно высоть онь не довель своего ана-1иза до конца, не указалъ болъе конкретнаго воплощения касолической церкви и ограничился только ея общимъ отвлечениямъ опрелълениемъ. Но чего не досказала инсль проповъдника, то скоро досказано было самыми запросами времени и жизни, и именно об-«XPECT. Чтви.», № 1-2, 1887 г. Digitized by 1100gle щимъ сознаніемъ той епископальной церкви, изъ среды которой раздался этоть мужественный голосъ.

Протестантская епископальная церковь Америки есть родная дочь англиканской церкви, и поэтому въ ней сохраняется болье канолическаго самосознанія и здравой церковности, чёмъ во всёхъ другихъ протестантскихъ общинахъ страны. Всябдствіе этого она естественно отзывчивъе можеть относиться къ глубокимъ религіозноцерковнымъ движеніямъ страны и въ ней именно сильнью, чамъ во всякой другой, можеть находить живой откликъ великая идея перковнаго объединенія. И дійствительно, когда возникла эта идея, то эта именно церковь съ особенною ревностью принялась за ел осуществленіе, и она смелее другихъ выступила въ качестве такой именно церкви, которой суждено объединить въ себъ весь американскій народъ. Задача, очевидно, исполинская и требуеть отъ церкви, которая бы приступила къ ея осуществлению, вполив твердыхъ, исторически установившихся началъ, способныхъ выдержать всю тажесть задачи. И понятное дело, что, при первой попыткъ приступить къ великому делу, епископальная церковь должна была сознаться въ полной своей неспособности для его совершенія. По своей въроисповъдной сущности эта церковь представляетъ неудачный компромиссь между римскимъ католициямомъ и протестантизмомъ, настолько неудачный, что эти противоположные элементы никогда не могли достигнуть въ ней гармонического сочетанія, и потому при всякомъ болве или менве сильномъ движеніи въ ней сказывается пагубная и роковая раздвоенность. Такая раздвоенность не преминула обнаружиться и теперь, и потому первая генеральная конвенція, которой предоставлено было разсмотреть и решить этотъ необнувано важный вопросъ, пришла къ печальному сознанію, что протестантская епископальная перковь, предоставленная своимъ собственнымъ силамъ, но въ состояни принять на собя ведикой задачи перковно-редигіознаго объединенія американскаго народа. Печальное сознаніе, но оно по необходимости должно было заставить дучшихъ мыслителей этой церкви поискать исхода изъ этого печальнаго состоянія. Если не можеть принять на себя великой инссіи опископальная церковь при своихъ теперешнихъ на-

Digitized by Google

чалахъ, то она несомивнио должна искать себв опоры въ болве прочныхъ церковныхъ началахъ, именно, въ началахъ канолической церкви. Такой богословъ-мыслитель какъ Юеръ видълъ спасеніе именно въ канолической церкви, но его канолическая церковьсиншкомъ отвлеченна, чтобы имъть значение для настоятельныхъ, насущныхъ потребностей времени. И тогда епископальная церковь сделала новый шагъ къ отысканію истиню касолическихъ началь, пришла къ великой мысли, что лучшаго воплощенія канолическихъ началъ нужно искать на православномъ востокъ, въ тъхъ ниенно церквахъ, въ которыхъ доселв живетъ вселенское православіе въ его неизмінной, классической чистоть. И воть этоть именно процессъ мысли привель къ тому знаменательному движенію американской епископальной церкви къ сближению съ православнымъ востокомъ, которое дъятельно продолжалось въ течение шестидесятыхъ и начала семидесятыхъ годовъ. Образованъ быль особый коинтеть, на обязанности котораго лежало изучать православный востокъ и сноситься съ его главиващими представителями посредствомъ письменныхъ и личныхъ сношеній. Многіе члены епископальной церкви лично путешествовали по Россіи и востоку, входили въ личное сношеніе съ патріархами, синодами и митрополитами, среди которыхъ самое видное мъсто занималь нашъ знаменитый святитель Филареть московскій; а нівкоторые члены, напр. (нынів покойный) епископъ флоридскій Фриманъ Юнгъ и деканъ Хейль решились даже изучать русскій языкъ съ целію непосредственнаго ознакомленія съ русской богословской и литургической литературой, и рішибыла такъ непоколебина, что последній наконецъ вполнъ поборель почти непреоборимыя для американца трудности нашего языка и теперь съ достаточною свободой читаетъ русскія книги. Движеніе это нитью своею цізлію установленіе, такъ сказать, такого союза между церквами, который даль бы возможность епископальной церкви украпиться въ своихъ основахъ и такимъ образомъ получить возножность приступить къ великой задачв церковнаго объединенія американскаго народа, и оно во всёхъ своихъ перицетіяхъ подробно изложено въ нашихъ книгахъ, а также журнальныхъ статьяхъ, куда и отсылаемъ интересующихся этимъ движе ніемъ і). Оно, какъ извъстно, не привело къ своей прямой цёли, и все дёло ограничилось простымъ обмъномъ дружественнаго сочувствія между церквами. Но и это уже былъ великій результатъ. Благодаря этому движенію, епископальная церковь убъдилась, что она всегда можетъ разсчитывать на полное сочувствіе православнаго востока во всёхъ своихъ добрыхъ начинаніяхъ, а православный востокъ имѣлъ случай убъдиться, что на западѣ, даже на такомъ далекомъ западѣ, какъ Америка, еще живетъ сознаніе его церковной правды, заставляющее къ нему именно обращаться въ случаяхъ великихъ запросовъ церковно-религіозной жизни, а вмѣстъ и для той и для другой стороны движеніе это было благодѣтельнымъ въ томъ отношеніи, что дало возможность ближе ознакомиться другь съ другомъ, и такимъ образомъ угладить путь для дальнъйшихъ сношеній.

Послъ извъстнаго напряженія, движеніе это ослабьло и даже каком совству прекратилось. Но прекратилось только витинить образомъ, а внутренняя работа релитіозно-богословской мысли продолжалась съ неослабнымъ напряжениемъ. И при этомъ обнаружилось въ высшей степени замъчательное явленіе. Сближеніе съ православнымъ востокомъ и ознакомленіе съ его в'вроиспов'яднымъ началомъ и церковно-богослужебной практикой произвели неотразимое впечатавніе на представителей религіозно-богословской мысли епискональной церкви. Отъ этого соприкосновенія съ источникомъ въковъчной церковной правды сильнее ожило въ представителяхъ епископальной церкви сознаніе касоличности, и съ того времени мы видинъ, какъ это канолическое начало усиливается постоянно и кръпнетъ въ этой американской церкви. Чтобы убъдиться въ этомъ, достаточно внимательно последить за духовной періодической печатью и богословской литературой этой церкви. Лучшинь и главнымъ выразителемъ ея богословской мысли служить журналъ подъ названіемъ "Обозр'вніе американской церкви" 2), и этотъ журналъ въ

Digitized by Google

<sup>4)</sup> См. «Христ. Чтеніе» за 1881 и 1882 г. наши статьи подъ заглавіємъ: «Спощенія американской спископальной церкви съ православнымъ востокомъ по вопросу о соединеніи церквей».

<sup>2)</sup> The American Church Review.

последніе годи даль весьма богатый матеріаль для того, чтобы судить о действительномъ состоянии и направлении богословской инсли въ епископальной церкви. Туть им видииъ целый рядъ статей, которыя глубоко захватывають вероисповедную сущность церкви, подвергають ее тщательному критическому разсмотренію, оценивають съ точки эренія высшихь началь, и при этомь то и дело высказываются инвнія, которыя инвють въ виду преобразование существенныхъ пунктовъ въроучения съ приведения его въ большее согласіе съ въроученіемъ древней нераздъленной или канолической церкви. Такъ извъстно, что протестантизиъ, возставая противъ грубочувственнаго римско-католическаго ученія о чистилище, дававшаго, какъ известно, поводъ къ иногочисленвышь влоупотребленіямь, отвергь вивств сь нинь даже и древнее церковное ученіе о молитвахъ за умершихъ. Теперь въ епископальной церкви поднимаются голоса за возстановление этого учения, и естинность его доказывается на основании историческихъ и догиатическихъ данныхъ въ весьма обстоятельной статью 1) по этому предмету въ названномъ журналв. Поднимаются также голоса за возстановленіе древняго обычая о пощенів предъ причащеніемъ, и этому предмету посвящено также несколько статей, и это темъ боль заквивтельно, что названный обычай основывается болье на вселенскомъ преданін, какъ изв'ястно, отрицаемомъ протестантизмомъ, чемъ на букве свящ. Писанія 2). Виесте съ темъ возвынаются даже голоса въ пользу признанія поста вообще въ синсле важнаго пособія въ религіозно-нравственной жизни, и хотя аргументація въ этомъ отношеніи видимо расплывается и не имъетъ надлежащаго опорнаго пункта въ сознаніи, но самый факть поднятія этого вопроса уже не лишенъ важнаго значенія 3). Наконецъ богословская мысль не ограничивается и этими отдельными нунктами въроучения. Она подвергаетъ критическому разсмотрънію саный віронсповідной символь епископальной церкви, изъ

<sup>1)</sup> Cm. mancayo annary 1883 r. cr. Prayers for the Departed.

<sup>2)</sup> Статьи подъ заглавіемъ Fasting Communion въ выпускахъ за явварь, чарть и октябрь 1884 года.

<sup>3)</sup> Maprs 1883 r. et. The physical effects of religious fasting upon health.

котораго логически истекають всё частности вёроученія. Этимъ основнымь символомь для епископальной церкви служать такь называемые "XXXIX членовъ религіи", которые иміють значеніе основной символической книги англиканизма и епископализма. И нужно отдать честь высокому самоотверженію американскихь богослововь, когда они, находя нікоторое противоріче этого символа съ возрождающейся идеей касоличности, не прибігають къ діалектическимь изворотамь мысли съ цілію соглашенія несогласимаго, а мужественно ставять откровенный вопрось: не пора ли подвергнуть пересмотру этоть символическій документь ")? Вопрось этоть, какъ и естественно, вызваль возраженія и новель къ богословской полемикі, но роковое слово сказано, и оно составляєть важное знаменіе времени, въ разсматриваемомъ именю нами смыслі.

Но это преобразовательное движение въ направлении къ возстановленію касолическаго начала въ спископальной церкви не ограничивается только областыю теоретической богословской мысли. Нътъ, рядомъ съ этой работой мисли идеть въ томъ же направденіи сама жизнь и общее сознаніе церкви, насколько оно выражается въ высшихъ представителяхъ ся -- опископахъ и періодическихъ соборахъ, такъ называемыхъ "генеральныхъ конвенціяхъ". Въ позапрошломъ году въ недрахъ этой церкви совершился фактъ, который составляеть важный шагь къ возстановленію обычаевъ древней церкви, отвергнутыхъ протестантизмомъ. Уже докторъ Юеръ указываль на то, что протестантизмъ грешить противъ техъ возвышенныхъ натуръ, которыя пламенъють любовью къ уединенію вдали отъ сустнаго міра-наединѣ съ Богомъ, именно твиъ, что отрицаеть монашество. Эта идея нашла теперь практическое осуществиеніе. Одинъ молодой человікъ изъ епископальнаго духовенства года два тому назадъ решилъ разрушить собственнымъ опытомъ эту протестантскую програду на пути къ отмельничеству и принялъ монащескіе объты безбрачія, бъдности и послушанія. И завъчательная вещь — этоть противопротестантскій шагь его встрітня в

<sup>&#</sup>x27;) Августъ 1883 года ст.: Has the Time come to revise the Thirty-Nine Articles?

полный шее сочувствие со стороны высокочтивато въ церкви епископа: выс-іорискаго Поттера, который лично съ подобающею торжественностію совершиль обрядь постриженія и съ достоинствомъ отвічаль на всь возраженія противъ этого нововведенія. На возраженія со стороны твав, которые видвин въ этомъ актв ненавистную тенденцію римско-католицизма, онъ отвівчаль указаніемь на то, что нонашество не есть учреждение римско-католическое, а есть учрежденіе вселенское и вытекаеть изъ глубокихъ потребностей духа человъческато 1). Но несравненно еще болъе глубокое значение въ этокъ отношеній имветь главный вопросъ, который теперь занинаеть американскую епископальную церковь, именно вопросъ о преобразованіи ся литургіи. Этотъ вопросъ теперь занимаєть всё лучшіе умы церкви и ему посвящено множество статей и сочиненій. Нужно замътить, что литургія представляеть собою фактическое ноказаніе церковнаго в'вроученія, въ ней яснье и полнье всего отображается внутренній синсль віронсповідной системи. Это съ поразительною ясностью доказывается судьбою англиканской литургін, всепьло перенесенной и въ Америку. Заимствованная у римской церкви, англиканская литургія со времени реформаціи подверглась постепенному процессу видонзивненія; съ проникновеніемъ въ англиканскую церковь крайнихъ протестантскихъ началъ, она все болъе в болье протестантизировалась и наконецъ дошла до теперешней формы, которая какъ въ Англіи, такъ особенно и въ Америкъ, представляеть какіе-то жалкіе обложки древней литургіи, лишенные жизненнаго нерва литургического богослуженія. И вотъ, съ возрожденіемъ касолическаго самосознанія, въ Америкъ началось сильнос движение въ преобразованию и литургии съ пълио возстановления ея въ ся древнемъ первоначальномъ видъ. Во главъ этого движенія сталь епископь флоридскій Юнгь, извістный своею знаменитою бесъдою съ Филаретовъ московскивъ по вопросу о соединении церквей, и онъ въ качествъ предсъдателя образованняго съ этою пълію комитета помъстиль въ названномъ выше журналъ двъ обширныхъ

<sup>1)</sup> Въ защиту монашества появилось насколько статей, взъ которыхъ монно указать на обстоятельную статью въ *априлеском*а выпуска назв. журнала за 1885 годъ, стр. 498—514. См. также іюль того же года.

статьи, въ которыхъ высказалъ весьма много замвчательныхъ мыслей, поражающихъ, глубиной и силой касолическаго саносознанія 1). Въ своемъ доказательствъ необходимости преобразованія епископальной литургін на болье широких канолических началахь, достопочтенный епископъ выходить изъ той глубокой мысли, что религія и церковь должны находиться въ тесномъ соответствін съ внутреннимъ духомъ народа. Указавъ на то, что англиканская литургія носить на себь отнечатокъ англо-саксонскаго духа, онъ говорить, въ Анерикъ виступаютъ новыя условія, требующія особыхъ приспособленій. "Какъ американцы, говорить онъ, мы должны принимать во внимание значительное видонамънение нашей англиканской цивилизацін, начавшееся уже теперь и вибющее продолжаться и впредь вследствіе именно громаднаго и все возрастающаго наплива переселенцевъ къ нашимъ береганъ почти изъ всехъ національностей міра. Когда эти чуждые элементы воплотятся въ общій политическій организмъ и настолько ассимилируются съ нашей національной жизнью, что составять съ нами однородный народъ, то результатомъ этого будетъ полная, иногосторонняя національность, не похожая на предшествующую ей, и потребуеть какъ для своей гражданской, такъ и религіозной жизни многаго такого, что совершенно отлично отъ того, что ногло бы удовлетворить честый англійскій типъ цивидизацін" 2). Съ этой точки зрвнія епископъ нодробно разсматри-

<sup>4)</sup> Двъ статън въ Amer. Ch. Rev. подъ общинъ заглавісиъ: Liturgical Enrichment, опт. 1882 и севр. 1883 года.

<sup>3)</sup> Указ. ст. въ отд. изданія 1883 г., стр. 2. Не можемъ скрыть своего остественняго удовольствія, что вдесь авторитетный богословъ высказаны быля нами за полтора года раньше въ нашемъ сочинскій о «Римскомъ католицизмъ въ Америкъ». Тамъ мы говорили слъдующее: «Въ сознавім американскаго народа смутно бродить вдея религіознаго единства, и онъ ищетъ такой церкви, которая бы, чуждая односторонности, могла своею канолическою всеобъемлемостію удовлетворить его иногостороннымъ нуждамъ. Американскій народъ многосторонны по самому своему составу. Онъ образовался и до сихъ поръ образуется изъ иножества всевозможныхъ народностей, которыя ежегодно вливаются въ его организмъ чрезъ потокъ эмеграціи. Въ него входять не только всевозможные народы европейскаго материка, но и туземным первобытныя, американсь окія племена, американске негры и азіатскіе монголы. Вся эта разно бражнам

ваетъ главную дитургическую книгу англиканской церкви, извъствый служебникъ общественныхъ молитвъ (Common Prayer Book), указываетъ его недостатки, сравниваетъ англиканскую литургію съ великими литургіями древней церкви, и прежде всего съ литургіями восточной православной церкви, и приходитъ къ убъжденію, что англиканскую литургію нужно преобразовать именно въ духѣ велишихъ литургическихъ образцовъ древности.

Такой авторитетный голосъ естественно не могь пройти безсявдно. И действительно вопросъ о преобразовании литургии сделался животрепещущимъ вопросомъ времени, и когда онъ предложенъ былъ на разскотрвніе генеральной конвенціи 1883 года, то иногія мысли епископа нашли общее признаніе. Служебникъ подвергся тщательному пересмотру, именно въ духъ указанныхъ епископомъ Юнгомъ началъ, и начертанъ былъ весьма широкій планъ преобразованія, который и должень подвергнуться окончательному разспотрвнію следующих генеральных конвенцій. Вопрось, очевидно, чрезвычайной важности, и въ виду этого нельзя искренно не носкоровть, что самому вождю этого знаменательного движенія не суждено было дожить до окончательнаго рашенія дала: скоропостижно скончался въ концъ 1885 года. Но онъ скончался съ увъренностію, что его мысли нашли живой откликъ во всёхъ дучинкъ представителяхъ епископальной церкви и вообще генеральной конвенцін, которая въ томъ же духв возстановленія каноличности въ церкви возстановила между прочинъ "праздникъ Преображенія Господня", и постановила праздновать его именно 6 августа,

насел нало по налу переработывается въ одниъ народъ, обравуя одно тяло и одниъ духъ. Отъ сліянія столь разнообразныхъ здементовъ въ американскомъ карактеръ, очевидно, не можеть быть односторонности. Такая натура можеть быть только всестороннею, съ равновъсіенъ силь какъ въ онзической, такъ и въ духовной првродъ. Отсюда въ религіозномъ отношеніи ему можетъ удовлетворить только такая церковь, которая такъ же многостороння въ своей насолически, какъ многостороненъ самъ народъ». —Такъ какъ эта именю мыслыемить въ основъ нашего взгляда на церковно-религіозную жизнь америклискаго народа, то повтореніе ся со стороны такого знатока этой жизнь, какъ повойный епископъ Фриманъ Юнгъ, служитъ для насъ лествымъ ручательствомъ правильности нашего взгляда на предметъ. См. «Рим. католицизмъ въ Америкъ», стр. 17 и 18; также—«Религія въ Америкъ», стр. 19

по примъру древней вселенской церкви. Наконецъ, и съ внъшней стороны зръющій духъ каеолическаго самосознанія епископальной церкви нашелъ красноръчивое выраженіе въ томъ, что на этой же конвенціи поднять вопрось о томъ, не пора ли измѣнить самое названіе "протестантской епископальной церкви", и именно не пора ли вычеркнуть слово "протестантскій", такъ какъ оно уже не соотвътствуеть болъе внутреннему духу американской церкви. Вопросъ этотъ также не получиль еще своего окончательнаго ръшенія, но всъ признаки показывають, что не далеко время его положительнаго ръшенія.

Мы остановились по преннуществу на разснотрвнін процесса созръванія кафолическаго самосознанія въ финскопальной церкви, какъ представляющей болье яркіе въ этомъ отношеніи факты. Но отдъльныя черты этого же движенія можно замівчать и въ другихъ общинахъ, и главнымъ образомъ оно проявилось въ томъ, что въ этихъ общинахъ съ новою силою пачалось искание болъе твердыхъ церковныхъ началъ, и глаза многихъ обратились къ епископальной перкви, какъ стоящей во главъ этого знаменательнаго движенія. Какъ можно судить по последнимъ известіямъ, въ американскомъ религіозномъ мірт съ новою силою поднимается движеніе къ церковному объединению, движение, во всёхъ своимъ подробностяхъ, напоминающее то великое движение, которымъ ознаменовались 60-е года и которое имъло своимъ послъдующимъ результатомъ сношеніе епископальной церкви съ православнымъ востокомъ. Внъшнимъ признакомъ этого движенія служить тогь факть, что съ каждынъ годомъ возростаетъ число обращенцевъ изъ разныхъ общинъ и сектъ въ епископальную церковь, гдъ они ищутъ конечнаго успокоенія,очевидно то же самое явленіе, которое вамівчалось и при прежнемъ движения. Но одинаковое съ прежнивъ по характеру, теперешнее движение получаеть еще болье интенсивности всябдствие нъкоторыхъ новыхъ условій, привнесенныхъ въ религіозно-правственную жизнь американскаго народа. Прежнее движение выходило изъ внутренняго желанія церковнаго единства въ видахъ болье дружнаго и успъшнаго труда на нивъ Божіей; теперь присоединяется еще чувство самозащиты противъ двухъ все болье начинающихъ угрожать враждобныхъ силъ. Дъло въ томъ, что ва последиія песятилетія съ

одной стороны чрезвычайно усилился и возрось римскій католицазь, выступающій съ открытымъ наміреніемъ овладіть всімъ американскимъ материкомъ, а съ другой стороны непрерывная и съ каждымъ годомъ возростающая эмиграція изъ Стараго Світа внесла въ Америку такую массу скептическихъ, безрелигіозныхъ и прямо антирелигіозныхъ элементовъ, что невіріе быстро начинаетъ развиваться въ нівкоторыхъ слояхъ населенія и угрожаетъ заразить свонть тлетворнымъ дыханіемъ и духовную жизнь американскаго народа. И вотъ страхъ предъ этими врагами и желаніе сомкнуться въ общихъ усиліяхъ для усившной борьбы съ ними и послужили сильнійшимъ побужденіемъ къ возобновленію движенія къ церковному объединенію. Такъ какъ теперь условія гораздо больше выработаны предъндущей работой, то движеніе это и не замедлило выразиться въ замівчательномъ, небываломъ дотолів явленіи, именно "конгрессів церквей".

Это завъчательное явление прошло въ нашей печати совершеню незаивченнымъ, а между твиъ оно произвело громадное впечатавніе въ Америкв и послужило важнимъ выраженіемъ того религіознаго сапосознанія, до котораго достигь американскій народъ. . Конгрессъ церквей состоянся весной позапрошлаго (1884) года. Онъ созванъ былъ по почину епископальной церкви и имълъ своею сълію совивстное уясненіе насущных и потребностей религіозно-нравственной жизни страны. И замічательно, что на мысль о созваніи такого конгресса отозвались представители всекъ общинъ и сектъ, даже твиъ, которыя досель не признавали возножной никакой солидарности своей съ другими. На этотъ конгрессъ собрадись дъйствительно представители отъ всёхъ общинъ и съ заивчательнымъ динодущомъ высказывали одушевлявшее всъхъ желаніе—принять законецъ въры къ устраненію зла сектантскаго дробленія въ Анерикъ. На конгрессв произнесено было иного рвчей, прочитано жного рефератовъ со стороны лицъ всевозножныхъ церковно-религознихь мевній и вероисповеднихь оттенковь, и благодаря татому братски-христіанскому обивну мыслей, такъ непохожему на ту мелочно-враждебную полемику, которой досель характеризоватесь отношенія между разными вѣронсповѣдными общинами, въ тучо о [€]

шихъ представителяхъ религизно-богословской имсли идея церковнаго единенія получила новое ободреніе и новую поддержку въ своемъ дальнъйшемъ развитіи. "Успъхъ конгресса церквей, говорилъ одинъ органъ епископальной церкви 1), былъ неожиданных и почти небывалнив. Досель невозможно было сказать, какъ сильно распространено въ различныхъ вероисповеданіяхъ стремленіе къ христіанскому единенію. Конгрессъ оправдаль самыя смелыя предположенія и обнаружиль въ унахъ и сердцахъ людей боле глубокое чувство желанія избавиться отъ золь нашего разділеннаго христіанства въ Америкв, чемь сколько можно было гать". И воть такимъ образомъ мы видимъ тутъ новый фазизъ, въ который вступило церковно-религіозное самосознаніе американскаго народа. Явленіе это еще такъ ново, что невозножно делать какизь либо болье или менье опредъленныхъ выводовъ, но несомнъневъ тотъ факть, что явление это есть краснорфчивый протесть противъ золъ христіанскаго дробленія на почві религіознаго броженія и сектантскаго протестантизма, и тутъ во всемъ блескъ выступаетъ вржющее торжество канолического самосознанія американского народа. Фактъ этотъ становится еще более замечательнымъ въ виду того, какое внечатавние этотъ "конгрессъ церквей" произвелъ на общество. Онъ между прочинъ подвергся живому обсуждению въ обществъ и печати, и подъ его несомивнно вліяніемъ стали высказываться мевнія, которыя могуть нивть величайшее значеніе въ случав ихъ примъненія къ жизни. Такъ одинъ профессоръ пресвитеріанской коллегін, обсуждая разсиатривавшіеся на "конгрессь церквей" вопросы и изыскивая общую почву, на которой всв американскія общины могли бы слиться въ одно церлостное церковное твло, высказаль при этомъ немыслямое въ прежнее время мивніе, что такой почвой можеть служить преобразованная литургія енископальной церкви. И это мивніе высказано на страницахъ самаго распространеннаго въ Америкъ журнала "Century", имъющаго сотни тисячь читателей и следовательно располагающаго громаднымы вліяніемъ на общество 2). А такъ какъ литургія епископальной

<sup>1)</sup> The Churchman, отъ 23 мая 1885 г. стр. 563.

<sup>2)</sup> The Century, ноябрь 1885 г., статья прос. Шильдса. Статья эта провз-

церкви теперь именно преобразуется, и преобразуется въ видахъ соглашенія ея съ великими образцами литургическаго богослуженія древней церкви, а следовательно и въ духе вселенскаго православи. то этотъ фактъ можетъ красноречиво говорить самъ за себя, в бросаеть въ высшей степени знаменательную тень на будущія судьбы церковно-религіозной жизни въ великой заатлантической реснубликъ.

Такимъ образомъ им видимъ, какъ въ странв, гдв протестантизиъ имълъ полную возиножность и свободу развить и во всемъ блескъ ноказать свою въроисповъдную сущность и гдф религіозный индивидуализмъ, такъ сказать, поставиль себв престоль, -- какъ въ этой странъ народъ, убъгавшій изъ Стараго Свъта въ невъдомыя дебри Новаго Света главнымъ образомъ для свободнаго развитія своихъ протестантскихъ вфрованій, пришель въ концю концовъ къ печальному убъжденію, что протестантизмъ, какъ вероисповедная система, не можеть удовлетворять глубочайшихь запросовь человъческаго духа, не ножетъ дать полнаго удовлетворенія потребностять религіозно-правственной жизни. Предъ лицемъ этихъ великихъ запросовъ вполив обнаруживается его внутренняя несостоятельность, такъ какъ онъ по самому своему основному началу можетъ лишь разрушать и раздроблять, но не создавать и объединять. Удовлетворить этимъ запросамъ можеть только церковь, обдалающая творчески-зиждущимъ духомъ и сильнымъ церковнымъ авторитетомъ, но очевидно такой церкви нужно искать уже вив протестантизна. И воть въ виду этого грандіознаго историческаго

вель громадное впечатавне и вызвала многочисленые толии и отилики со стороны богослововъ различныхъ церквей и общинъ. Последніе между прочинъ появились и на страницахъ того ме журнала въ видъ «открытыхъ писемъ». Таковы отилики въ феоральской кинжие журнала за 1856 годъ со стороны епископальныхъ богослововъ, въ мармоеской—со стороны пресвитеріанскихъ и въ зольской — со стороны конгрегаціоналистскихъ. Во всехъ этихъ заявленіяхъ выражается одно господствующее чувство — желаніе избавиться отъ разъёдающей религіозно-нравственную жизнь въ Америкъ сектантской дробности и достигнуть единенія, котя при этомъ высказываются естественно различные, далеко расходящівся между собой взгляды какъ на способы достиженія этого единенія, такъ и на самый характеръ его.

опыта, воочію доказавшаго рішительную несостоятельность протестантизма, въ какомъ жалкомъ світі выступають наши модные проповідники и любонудрствующіе писатели, которые стараются внести въ здоровое церковно-религіозное сознаніе нашего народа разъідающій ядъ религіознаго индивидуализма, хотять лишить его величайшаго блага, какое онъ имість въ высокомъ авторитеті церкви, и каждому предоставить тяжелое и опасное преимущество собственными силами, подъ тягостнымъ бременемъ удручающаго сомнінія и отчаннія, добиваться отвіта на страшный вопрось: "въ чемъ моя віра?"... Для такихъ любомудровъ-богослововъ очевидно не существуетъ уроковъ исторіи: они глухи къ ея самымъ грознымъ предостереженіямъ. Но зато они и готовять себі въ будущемъ страшный и неумолимый судъ этой непризнаваемой ими исторіи.

А Лопухинъ.

6 апрвая 1886 г. СПБ.

## Энизодъ изъ исторіи московскаго Рогожскаго кладбища 1).

Въ нынъшнемъ 1886 году, въ 12-й день іюня, исполнилось ровно 30 леть тому событію, которое имело весьма важное значеніе въ жизни нашихъ раскольниковъ поповщинскаго толка. Мы разумъемъ здъсь состоявшуюся 12 іюня 1856 года правительственную міру — запечатаніе алтарей въ часовняхъ извістнаго Рогожскаго кладбища въ Москвъ, служащаго центральнымъ гитводомъ поновщинского раскола. Алтари эти и досель остаются въ томъ же видъ, т. е. съ казенными печатями на ихъ дверяхъ, и такимъ образовъ недоступны для богомоленія раскольниковъ, что, какъ извъстно, очень печалить и сокрушаеть последнихъ. При такомъ положенім діла, московскіе раскольники устроили тайныя моленныя въ частныхъ жилыхъ зданіяхъ; но, тімъ не меніе, и Рогожское кладонще съ его часовнями досель считается въ глазахъ старообрядцевъ-поповцевъ особеннымъ священнымъ местомъ, такъ какъ существуеть уже съ 1771 года. Запечатаніе алтарей въ рогожских часовняхь произошло при следующихь обстоятельствахь. На основаніи ніжоторыхъ частныхъ извістій изъ Москвы, до свіденія покойнаго императора Александра II было доведено частнымъ же образовъ, что раскольники 22 января 1856 года торжественно открыли на Рогожсковъ кладбищв, въ большой часовив, богослуженіе, и что они распечатали, вмісті съ тімь, и ніжоторыя дожовня моленныя въ Москвъ. Такъ какъ нъкоторая часть рогожскихъ

<sup>1)</sup> Настоящая статья составлена на основанін нівкоторых рукописных в изтеріалови, еще не наданных досели ви печати.

раскольниковъ только еще недавно, а именно въ 1855 году, присоединилась къ православію на правилахъ единовърія, то такое событіе въ средъ раскола духовенство признавало крайне вреднымъ, тъмъ болье, что раскольники, будучи народомъ грубымъ и фанатичнымъ, насмъхались надъ перешедшими изъ раскола въ православіе и открыто торжествовали и бравировали мнимымъ правомъ своимъ на религіозную свободу и полноправность съ лицами православнаго исповъданія.

Одновременно съ тъмъ, а именно въ февралъ 1856 года, покойный митрополить московскій Филареть доносиль Св. Синоду о твхъ же безпорядкахъ на Рогожскомъ кладбищв. Изъ донесенія этого видно, что въ 1854 году, на этомъ кладбищъ, меньшая изъ трехъ часовенъ, по случаю присоединенія значительнаго числа раскольниковъ къ единовърію, по повельнію императора Николая I, обгащена и освящена въ единовърческую церковь. Вскоръ потомъ, оставявшійся при двухъ прочихъ часовняхъ, раскольническій священникъ Петръ Русановъ также присоединился къ единовърческой церкви. Тогда въ остальныхъ двухъ часовняхъ богослужение прекратилось фактически, такъ какъ правила поповщинскаго толка требують совершенія богослуженія священникомъ. Раскольники вкодили въ часовни; возжигали свъчи предъ иконами; молились каждый про себя; но правильнаго по уставу богослуженія не было. Единовърцы вивств съ православными желали и большую часовню освятить въ церковь; и более благонамеренные распольники, которые не были расположены признать заграничную раскольническую лжеіерархію, не шли, казалось, противъ такого предположенія. 23 января 1855 года, по особой повъсткъ, приглашавшей раскольниковъ собраться въ рогожской часовев для выслушанія, будто бы, указа въ ихъ пользу, последовало въ этой часовие необыкновенно большое собрание раскольниковъ: зажжено было множество свъчъ; противъ парскихъ вратъ была поставлена курильница съ ладономъ: но, по неимънію священника, не было при этомъ совершено молитвословія. Весною 1855 года, послів повядки въ Петербургъ нъкоторыхъ представителей изъ среды московскихъ раскольниковъ. распространено было между последними подложное определение пра-Digitized by GOGIC

вительствующаго Сената о новыхъ, будто бы, преимуществахъ, даруемыхъ Рогожскому кладбищу. Наконецъ, после несколькихъ повздокъ значительныхъ раскольниковъ въ Петербургъ, 21 января 1856 года, въ теплой часовив Рогожскаго кладбища, при собранін множества раскольниковъ, открылось служеніе вечерни, въ которомъ начальствоваль конторщикъ Иванъ Кручицинъ; а 22-го числа такимъ же образомъ была отслужена утреня; и съ тъхъ поръ продолжалось подобное служение. Въ последующие дни замечено было, что во время службы отворяемы были царскія врата и служащій делаль возгласы; такъ какъ этого не могь делать мірянинъ, то можно было предполагать, что служащій быль лжесвященникъ. Одежда была на немъ мъщанская, и онъ остриженъ пожышански; но могло быть, что онъ подъ верхнею одеждою скрываль епитрахиль. Митрополить Филареть, находя открывшееся въ рогожской часовив богослужение выходящимь изъ предвловь окавываемой раскольникамъ терпимости и могущимъ иметь вредныя последствія, въ виду начавшагося уже въ Москве среди раскольнековъ движенія въ пользу православія, презналь нужныхь донести объ этомъ Св. Синоду. При этомъ митрополить вовсе не указываль на мъру, которую затъмъ правительство по собственной иниціативъ предприняло по отношенію къ Рогожскому кладбищу, а вменно вапечатаніе алтарей въ рогожскихъ часовняхъ. Объясняя Синоду, что въ Москвъ и подъ Москвою имъется у раскольниковъ много не столь публичныхъ моленныхъ, митрополитъ настаивалъ лишь на товъ, что на Рогожсковъ кладбищъ, инъющемъ для раскольниковъпоповцевъ всей Россіи особенное значеніе, не должно допускаться богослуженіе, после того, какъ оно уже прекратилось фактически съ 1854 года. Митрополить Филареть находиль особую опасность вь токъ, что въ рогожскихъ часовняхъ сталъ вводиться въ практику какой-то новый видъ богослуженія при участіи мірянина, отворяющаго царскія двери и совершающаго священническіе возглась. Этимъ путемъ, казалось, насаждалась и укоренялась повая отрасль раскола, тольъ поповщино-безпоповщинскій: поповщинскій по сохраняемому имъ признанію потребности священства и св. причащенія, а но общественному богослуженію — безпоновщинскій. Въ «Христ. Чтен.», № 1-2, 1887 г.

этомъ случав для раскольниковъ представлялся самый удобный поводъ подъ личиною мірянъ скрывать лжесвященниковъ заграничной лжеіерархіи.

Московская гражданская администрація, во главі которой стояль тогда военный генераль-губернаторъ, генераль-адъютанть графъ А. Закревскій, смотрела на действія рогожских раскольниковь совершенно иначе, чъмъ интрополить Филареть. Она не находила никакого преступленія въ совершеніи раскольниками богослуженій въ рогожскихъ часовенхъ, такъ какъ на это не было даваемо особаго запрета со стороны правительства. Вывшій смотритель Рогожскаго кладбища Мосжаковъ распорядился было собственною властію воспретить раскольникамъ молиться въ рогожскихъ часовняхъ, но это распоряжение было затычь отменено высшею властию, а самъ Мосжаковъ, какъ не умъвшій относиться къ раскольникамъ съ полжнымъ тактомъ и справедливостію, быль уволень отъ занимаемой имъ должности. Свътская власть находила, что воспрещеніе раскольникамъ молиться въ рогожскихъ часовняхъ было бы противно 60-й стать XIV т. уст. пред. и прес. прест. и другимъ последовавшимъ въ разное время Высочайшимъ повеленіямъ 1) о непреследованіи раскольниковъ за мненія ихъ о вере и за совершеніе духовныхъ обрядовъ. Отъ рогожскихъ раскольниковъ требовалось лишь то условіе, чтобы не допускалось у нихъ отправленіе духовныхъ требъ и публичное оказательство ереси къ соблазну православныхъ. Московскія власти утверждали, что вновь данное рогожскимъ раскольникамъ дозволение по прежнему молиться въ часовняхъ ихъ не произвело никакихъ безпорядковъ; что 21 января 1856 года, вечеромъ, привръваемые въ рогожской богадъльнъ отправляли службу въ часовняхъ; на другой же день, 22 числа, собралось большое число богомольцевъ, но при этомъ никакого особеннаго торжества и публичнаго оказательства ереси не было, а производилось раскольниками внутри часовенъ чтеніе утрени, часовъ и вечерни, подобно тому, какъ это делается обыкновенно во всехъ

<sup>1)</sup> Выс. утв. 1826 г. янв. 9 полож. ком. мин.; Выс. пов. 1838 г. апр. 9; 1841 г: декабря 19.

дозволенных в правительством в раскольнических часовнях и мо-

Донесеніе митрополита Филарета Св. Синоду о незаконныхъ дъйствіяхъ рогожскихъ раскольниковъ било представлено въ подлиннить, чревъ синодального оберъ-прокурора, императору Александру II, которымъ и повелёно было разсмотрёть это дёло въ существовавшемъ тогда особомъ секретномъ комитетъ о раскольникахъ и отступникахъ отъ православія. Комитетъ этотъ вообще въдаль въ то время дела по расколу; решенія его утверждались Височайшею властію и затемъ уже приводились въ исполненіе. Въ комитеть состоями членами высшія духовныя и светскія правительственныя лица. Въ 1856 году въ составъ комитета о раскольникахъ влодили следующія лица: интрополить новгородскій и с.-петербургскій Никаноръ, архіопископъ казанскій Григорій, протопресвитеръ В. Бажановъ, графъ П. Кисилевъ (министръ государственныхъ инуществъ), статсъ-секретарь графъ В. Блудовъ (главноуправляющій II отділеніем собственной Его Величества канцеляріи), статсьсекретарь Танвевъ (главноуправляющій І отделеніемъ той же канцелярін), дійств. т. сов'ятникъ С. Ланской (министръ внутреннихъ дътъ), графъ В. Панинъ (иннистръ постиціи), тайн. сов. А. Карасевскій (и. д. оберъ-прокурора Св. Синода), и наконецъ управляющій дівлами комитета, статсъ-секретарь А. Суковкинъ.

При разсмотрѣніи вопроса объ открытіи богослуженія въ рогожских часовняхь, послѣ того, какъ оно прекращено было раньше уже въ теченіе 14-ти мѣсяцевъ, секретный комитетъ о раскольникахъ обратнять вниманіе на то, что Рогожское кладбище служитъ средоточіємъ тайнаго управленія всей поповщинской секты, состоящей въ связи съ заграничною лжеіерархією, которая, находясь въ австрійскихъ владѣніяхъ подъ властію чуждого правительства, учреждена стараніемъ и иждивеніемъ рогожскихъ раскольниковъ и снабжаетъ эту секту тайными лжесвященниками. На открытіе въ рогожской часовнѣ служенія комитетъ смотрѣлъ какъ на служеніе самочиное, потому что правила поповщинской секты не допускаютъ общественнаго богослуженія безъ священника. Соблазнъ же, проняведенный въ Москвѣ, не можетъ не произвести и вопъсѣхъ кранхъ

Россіи вредное впечатавніе къ смущенію и поколебанію единовърцевъ. Онъ долженъ быть изглаженъ решительнымъ и неотложнымъ распораженіемъ. Собственно для этого нізть нужды ни въ судів, ни въ наказаніяхъ: довольно міры предупреждающей преступленія, но твердой и верной. Раскольническія рогожскія часовни устроены не съ дозволенія висшаго правительства, а по оплошности надзора мъстныхъ властей прежняго времени; онъ нисколько не похожи на другія терпиння ноленныя, которыя всё или находятся въ домахъ, или по крайней мере не отличаются отъ домовъ, не имея въ себе н алтарей, тогда какъ рогожскія часовни имбють совершенный видь великоленных православных церквей съ алтарями, стоять на видномъ, открытомъ мъсть, рядомъ съ небольшою единовърческою церковію, и потому своимъ великолічнісмъ легко могуть соблазиять и привлекать къ себъ простецовъ. Раскольники въ своихъ прошеніяхъ сами называють ихъ храмами. Высочайщимъ повелёніемъ 1827 года хотя рогожскія часовни и оставлены безъ закрытія, но съ твиъ, чтобы, по смерти бывшихъ тогда при нихъ поповъ, не допускалось болье ажесвященниковь; посль же этого само собою пресъклось бы у рогожскихъ раскольниковъ и богослужение, пока они не приняли бы правильнаго священника отъ православнаго архіерея. Комитеть приняль въ соображеніе и то, что въ 1854 году часть раскольниковъ Рогожского кладбища приняла единовъріе и образовала особый приходъ въ 1,450 душъ; для нихъ одна изъ рогожскихъ часовенъ, впрочемъ самая меньшая, освящена въ церковь, и началось въ ней правильное богослужение. Въ ноябръ того же года и остававшійся при двухъ прочихъ часовняхъ последній раскольническій священникъ также присоединился къ единовірію, а чтецы и ивецы ихъ, какъ болве не нужные, высланы московскимъ военнымъ генералъ-губернаторомъ въ мъста ихъ жительства. Такъ какъ съ гъхъ поръ некому было совершать богослужение въ этихъ часовняхъ, то оно само собою и прекратилось. При томъ же, раскольники поповшинской секты имъли въ Москвъ, собственно для молитвы, много другихъ домовыхъ моленныхъ, а потому и не имъли викакой надобности принадлежать приходомъ въ значительномъ числь (до 60,000 душъ, какъ насчитывали сами раскольники) въ

рогожскить часовнять. Къ насхъ 1855 года они просили и получин оть московскаго генераль-губернатора графа Закревскаго позволене отпереть изъ этихъ часовенъ большую (холодную) для приходящихъ богомольцевъ; но возстановленія богослуженія не испрашивали и на прекращеніе онаго не жаловались. Раскольники стали испрашивать этого не прежде января 1856 года, утверждая, что будто бы богослуженіе было имъ воспрещено бывшимъ смотрителенъ Рогожскаго кладбища Мосжаковымъ, но доказательствъ на это не представили никакихъ, почему и не было никакого основанія върить однимъ словамъ ихъ, тъмъ болье, что въ прежнихъ иногократно подаваемыхъ на Высочайшее имя прошеніяхъ, которыя поступали въ секретный комитетъ, не было видно ни жалобъ на прекращеніе богослуженія, ни ходатайствъ о разръшеніи онаго.

Секретный комитеть приняль во вниманіе и Высочайшее повелініе 17 апріля 1855 года, которымь предоставлено было миенстру внутреннихь діль постепенно упразднять скиты, монастыри, кладбищенскія заведенія и прочія противозаконныя раскольническія сборища, подъ какимь бы видомь они ни существовали, безъ всякаю исключенія, и объ исполнительномъ ходів этого діла докладивать Государю Императору.

Въ виду приведенных данных, комитетъ полагалъ, что мъра закрытія должна была коснуться, наконецъ, и рогожскихъ часоветь, хотя бы въ нихъ и не случилось недавняго самочиннаго служенія и оказательства. Тъмъ болье слъдовало бы приступить къ этой ръшительной мъръ теперь, когда чрезъ возобновленіе многочесненнаго раскольническаго сборища предъ глазами рогожскихъ единовърцевъ, произведенъ соблазнъ, особенно вредный для неутвержденныхъ еще въ единовъріи по недавности обращевія, а въ раскольникахъ, наклонявшихся къ единовърію, возбуждены ложныя надежды имъть бъглыхъ, по прежнему, поповъ, или отъ заграничной лжејерархіи.

Только изъ снисхожденія къ призраваемымъ въ рогожскомъ богадъленномъ дома раскольникамъ комитетъ полагалъ ограничиться запечатаніемъ однихъ лишь алтарей въ рогожскихъ часовняхъ, козволивъ раскольникамъ посъщать самыя часовни и молиться въ

Digitized by Google

нихъ про себя, какъ это и было въ течение 14-ти ивсяцевъ. Запечатаніе же алтарей представлялось мірою крайне необходимою, чтобы изгладить вредное впечатленіе, произведенное допущенных самочиннымъ оказательствомъ раскола и соблазномъ, предствратить возможность подъ одеждою мірянь вводить въ алтари лженоповъ заграничной лжејерархіи, чего, другимъ путемъ, правительство было бы не въ состоянии предупредить при необыкновенномъ уменьи раскольниковъ скрывать свои тайныя самовольныя двиствія. По мивнію секретнаго комитета, запечатаніе алгарей должно быдо ноказать раскольникамъ, что ихъ старшины обольщають ихъ пустыми надеждами получить отъ правительства дозволеніе имъть независимнять отъ архіерея поповъ, и вибств съ твиъ должно было ободрить и успокоить единовърцевъ и способствовать возобновленію усившно начатаго обращенія рогожскихъ раскольниковъ на путь православія, отъ чего старшины ихъ всячески стараются ихъ удерживать. Проектируемая ивра, во исполнение Высочайшей воли о неотложномъ обувданіи раскольниковъ, должна была воздержать успъхи раскола въ самонъ средоточін его, и послужить чрезъ то къ ослаблению его повсемъстно, тогда какъ, наобороть, всякая уступчивость, нервшительность или медленность въ приняти действительной меры, неминуемо, после происшедшаго событія, должна была бы ободрить расколь новсеместно же. Коинтетъ полагалъ, что запачатание алгарей не есть ивра наказания рогожскихъ раскольниковъ и ваысканія за произведенный ими соблазнъ, но есть винуждаемая обстоятельствами предосторожность противъ раскола и его тайныхъ джесвященниковъ заграничнаго поставленія. Никто изъ раскольниковъ лично не долженъ быль потеривть отъ этой ивры, и даже они не были лишаемы возможности молиться въ рогожскихъ часовняхъ; должно было потеривть отъ проектируемой мёры лишь то вредное для церкви и государства противленіе, которое стремится къ водворенію въ русскомъ народъ независимой отъ государства и следовательно враждебной ему церковной лжејерархіи.

На основаніи вышензложенных соображеній, комитеть полагаль: не закрывая рогожских часовень изъ снисхожденія къ призръвае-

Digitized by Google

мить вы богаделенномъ дом'в раскольникамъ, запечатать въ нихъ одни лишь алтари, какъ вовсе излишніе безъ священниковъ и недоступные для мірянъ, и дозволить рогожскимъ раскольникамъ придодеть въ означенныя часовни только молиться про себя, безъ чтенія и пенія, какъ это продолжалось съ ноября 1854 г. до 21 января 1856 года. Для дознанія же о степени виновности рогожскихъ раскольниковъ въ самочинномъ оказательствъ раскола, комитетъ полагалъ произвесть особое, чрезъ чиновниковъ гражданскаго и дуповнаго въдомствъ, разследование по этому делу. Затемъ комитетъ признавалъ нужнымъ поручить митрополиту московскому, обще съ чосковскимъ военнымъ генералъ-губернаторомъ, призвавъ къ себъ старшинъ Рогожскаго кладбища, решительно объявить имъ, а чрезъ них всемь рогожскимь раскольникамь, что желаніе ихъ иметь священниковъ, независимыхъ отъ архіерея, никогда не будеть принято правительствомъ, какъ противное законамъ церкви и государства, что имъ остается присоединиться къ церкви на правилахъ, единовърія для освященія рогожскихъ часовенъ и для правидьнаго въ няхъ богослуженія, и что, наконецъ, если они дозволили себъ оказательство ихъ ереси по недостаточному уразумению даннаго имъ разрешенія модиться въ часовняхъ, то уже впоследствій они не могуть имъть этого извиненія, и потому за первое совершеніе въ них распольниками вновь церковных служебных обрядовъ и вообще всего, что не допускается въ обыкновенномъ домашнемъ богослужении, часовни эти будуть совстви закрыты.

Такое постановление секретнаго комитета прошло большинствомъ боти членовъ его; но три члена комитета (графъ Киселевъ, д. т. с. Ланской и графъ Панинъ) не согласились съ мизніемъ большинства о необходимости запечатанія рогожскихъ алтарей. Они натодили достаточнымъ сділать рогожскимъ раскольникамъ надлежащее внушеніе о недопущеніи какихъ-либо лжесвященниковъ къ отправленію въ рогожскихъ часовняхъ духовныхъ требъ, съ угрозою затритія, въ противномъ случав, и самыхъ часовенъ. Означенные три члена, ссылаясь на то, что не имъется вообще закона, воспрещающаго раскольникамъ молиться въ ихъ молитвенныхъ домахъ, построенныхъ до 1826 года, и что, въ частности, со стороны

правительства не было какого-либо особаго распоряженія о воспрещеніи служенія въ рогожскихъ часовняхъ, не видъли ничего преступнаго въ совершеніи раскольниками молитвословія въ этихъ часовняхъ.

Государь императоръ, въ 12-й день іюня 1856 года, повелѣлъ исполнить постановленіе секретнаго комитета по мнѣнію 6-ти членовъ его, при чемъ выразилъ, что такъ какъ на Рогожскомъ кладбищѣ священниковъ нѣтъ, и они не должны быть допускаемы, если не присоединятся къ православію, то и алтари для службы раскольниковъ не нужны.

При разспотръніи въ высшихъ правительственныхъ инстанціяхъ вопроса о рогожскихъ раскольникахъ, до очевидности проглядывала существенная разница во взглядахъ двухъ въдоиствъ-духовнаго и гражданского на современное положение поповщинской секты раскола. Духовное въдоиство, въ виду начавшагося въ 1854 году присоединенія рогожскихъ раскольниковъ къ единовірію и въ виду того обстоятельства, что на Рогожскомъ кладонще къ 1855 году уже не оставалось ни одного раскольнического священника изъ числа бъгимът поповъ, полагало, что поповщина при такиът обстоятельствахъ должна скоро прекратить уже свое существованіе в принять православіе. Предполагалось, что Рогожское кладбище, гдв уже водворилось единоверіе, совершенно перейдеть въ руки единовърцевъ. Но гражданскія власти не разділяли съ своей сторовы такого оптинистического взгляда на современное положение поповщинской секты. Онъ имъли основание заподозръвать начавшееся въ средъ рогожскихъ раскольниковъ движение въ пользу православія. Въ 1854 году, начиная съ сентября месяца, обратилось къ единовърію 1,570 человъкъ изъ числа рогожскихъ раскольниковъ. Но дело въ томъ, что боле 1/3 изъ этой цифры, а именно 539 человакъ - купцовъ и почетнихъ гражданъ, присоединени въ единовърію 30-го и 31-го декабря 1854 года, т. е. въ последнія числа, назначенныя для объявленія купеческих капиталовъ. Такое присоединение раскольниковъ происходило, очевидно, единственно отъ желанія воспользоваться гражданскими правами и преимуществами, которыхъ раскольники были лишены на основани особато

Височайшаго повеленія, последовавшаго въ томъ же 1854 году и предписивавшаго о припискъ раскольниковъ съ 1-го января 1855 года въ ивщане. Эта именно ивра и побудила иногихъ раскольняковъ притворно присоединиться къ единовърію для спасенія ихъ дітей и внуковь отъ рекрутства и для сохраненія за собою сословенить и торговнить преимуществъ. Это доказывается возникшими въ 1855 году многими следственными делами о мнимомъ присоединени некоторыхъ распольниковъ къ единоверію. Изъ дель этихъ оказивалось, что единовърческое духовенство иногда видавало раскольникамъ свидътельства о присоединении ихъ къ единовърію беть совершенія какого-либо церковнаго обряда, и даже выдаваю подобныя свидетельства такинь лицань, которыя никогда сами у священниковъ не были, ихъ не видали, и желанія на присоединение свое въ единовърию не изъявляли. Выло завъчено и то, что ввъ числа 1,700 новыхъ единовърцевъ посъщали единовърческую церковь Рогожского кладбища не болье 20-25 старухъ изъ тели призръваемыхъ въ богадъленномъ домъ. Все это давало мостовскить властямь поводь думать, что присоединение рогожскихъ растольниковъ къ единовърію происходило не отъ искренняго расгазнія и сознанія сектаторских ваблужденій, а отъ причинъ посторовнихъ. Указъ о припискъ раскольниковъ въ мъщане, и вообще итры стъснения ихъ со стороны правительства вынуждали тарообрядцевъ наружно перечисляться въ единоверіе, а по внутреннему убъядению оставаться по прежнему въ расколв.

Духовныя и свытскія власти расходились между собою въ мевпіль и о терпиности по отношенію къ раскольникамъ. Такъ, ду-10внія власти находили вреднымъ допускать въ рогожскихъ часоввіть богослуженіе и признавали возможнымъ имыть ихъ открытими лишь для того, чтобы раскольники молились въ часовняхъ задній про себя, не совершая общаго молитвословія. Свытскія же власти смотрыли на дыло совершенно иначе. Оны преслыдовали это публичное оказательство раскола, съ нарушеніемъ общественэто норядка; а затымъ уже не видыли вреда въ томъ, что расэльники совершають въ рогожскихъ часовняхъ общественное богопосніе. Слыдуеть замытить и то, что въ то время, въ пятидеся-

тыхъ годахъ, вообще не было выработано въ правительственныхъ сферахъ твердой и однообразной системы действія по отношенію къ раскольникамъ. Состоявшіяся за предъидущее время отдъльныя постановленія правительства по расколу часто стояли между собою въ прямомъ противорвчии. Одни постановления говорили о стесненін и преследованін раскольниковь за известныя действія, а другія, наобороть, прямо выражали собою широкую терпимость правительства къ раскольникамъ. Духовное въдоиство въ дълахъ по раскому наиболее придерживалось техъ постановленій, которыя выражали собою строгое отношение къ раскольникамъ. Свътския же власти, напротивъ, придерживались постановленій болье мягкаго свойства, допускавшихъ нъкоторыя льготы для раскольниковъ. Въ дълъ о започатанім рогожских валарой наглядно сказалась эта рознь духовныхъ и светскихъ властей со всею очевидностію. Митрополитъ московскій Филареть и московскій военный генераль-губернаторы, трафъ Закревскій, были пряными выразителями этой розни во взглядахъ на расколъ. За ними и высшія петербургскія власти — Святвишій Синодъ и министерство внутреннихъ двяъ также выражали ту же рознь. Впрочемъ, она никогда и не прекращалась вносифдствіи. Въ свою очередь такая двойственность взглядовъ духовнаго и светскаго ведомствъ на расколъ не могла не вліять вреднымъ образомъ на подожение раскола въ государствъ. Двойственность эта значительно ослабляла силу самыхъ распоряженій правительства, изданныхъ для раскольниковъ, а въ последнихъ поселяла надежду на безнаказанность ихъ деяній, прямо противныхъ требованіямъ закона. Подтвержденіемъ этому служить и то, что московскіе раскольники никогда не переставали надъяться на распечатаніе алтарей въ рогожскихъ часовняхъ, и вообще на возстановление Рогожскаго кладбища, какъ центра поповщинскаго старообрядчества. После изданія закона 3 мая 1883 года о дарованіи раскольникамъ нъкоторихъ правъ, рогожскіе старообрядци сановольно, безъ всякаго разръшения со сторони правительства, поставили въ своихъ часовняхъ походные алтари, въ которыхъ и совершали служенје съ участіемъ ажесвященняковъ, въ явное противорьчіе съ правительственнымъ распоряжения 1856 года о воспрещени такого служенія въ рогожскихъ часовняхъ. Только, недавно, по особому распоряженію высшей власти, означенные походные алтари сняты и вынесены изъ часовенъ.

Однако, все-таки остается неразръшеннымъ досель общій вопросъ о Рогожскомъ кладбища: должно ли оно существовать какъ общественное учреждение въ рукахъ московскихъ раскольниковъ, и притомъ такое, которое имъетъ значение центральнаго пункта для вскіх раскольниковъ-поновцевъ, проживающихъ не только въ Росси, но и въ другихъ заграничныхъ государствахъ? Въдь сами раскольники, не довольствуясь даже закономъ 3 мая 1883 года, мечтаыть о новыхъ и новыхъ для себя льготахъ. Едва ли правительству удобно поддерживать такія мечты старообрядцевъ. Что касается собственно Рогожскаго кладбища, то и самое существование его въ вынъшнемъ видъ, т. е. съ значениемъ открытаго центра корпораціи поповцевъ, не оправдывается никакими соображеніями. Самое послъднее законоположение о раскольникахъ, выразившее собо тахітит льготь для нихь, и то не даеть въ принципъ того, чыть фактически пользуются заправилы Рогожского кладбища. Законъ 3 мая 1883 г., предоставляющій раскольникамъ устраивать моленныя въ существующихъ строеніяхъ, или точнюе говоря, въ жилых зданіяхъ, не даеть старообрядцамъ права имъть у себя открития общественныя учрежденія, въ родів Рогожскаго кладбища. Въ противность общему закону, туть раскольники имеютъ и храмы, в благотворительныя заведенія, и особое кладбище, витють здівсь общественное самоуправленіе, ставящее раскольничетую корпорацію на ряду съ общепризнанными въ государствъ ъридическими общественными единицами.

Существованіе Рогожскаго кладбища должно быть обставлено въ строгомъ соотвътствій съ общимъ и основнымъ законодательствомъ раскольникахъ. Если послъднее у насъ досель не допускаетъ въ принцииъ открытыхъ общественныхъ учрежденій для раскольниковъ, то, слъдовательно, и Рогожское кладбище не должно существовать въ нынъшнемъ привиллегированномъ его положеніи. И наобороть, если правительство находитъ возможнымъ терпъть такія привиллегированныя учрежденія раскольниковъ, какъ Рогожское и Преображенское кладбища въ Москвъ, принадлежащія корпораціямъ поповцевъ и безпоновцевъ, то въдь справединвость требуетъ такой же териимости и ко всвиъ прочинъ провинціальнымъ раскольникамъ. Последніе весьма охотно устроили бы во многихъ местностяхъ подобныя же оффиціальныя учрежденія съ храмами или часовнями. богадъльнями, кладбищами, церковными общинами или приходами, и т. д. Положимъ, что правительство въ свое время, а именно еще въ 1771 году, дало свою санкцію на устройство раскольнинами Рогожскаго и Преображенскаго московскихъ кладбищъ. Но если тутъ вышло очевидное недоразумъніе съ московскими раскольниками, то нътъ надобности продолжать долье это недоразумъніе поотношенію къ сектантанъ. Виъсто всякихъ полумъръ, приносящихъ пользы на практикъ, слъдуетъ установить общій и однообразный modus vivendi для раскольниковъ всехъ местностей Россіи. Существованіе же какихъ то особыхъ привидегій для московскихъ поповцевъ и безпоновпевъ не оправдывается никакими основаніями; оно даже положительно вредно, такъ какъ даеть прочинъ распольникамъ поводъ думать, что они всё въ скоронъ же времени могуть разсчитывать на получение трхъ же льготь, какими фактически пользуются въ Москвъ старообрядци Рогожскаго и Преображенскаго кладбищъ. Вообще же говоря, положение раскола должно быть определено точнымъ и однообразнымъ способомъ, чтобы и правительство и сами раскольники хорошо знали, что дозволяется имъ и что воспрещается.

N.

31

4

## Отербъ развитія редигіозно-философской мысли въ Исламъ

(отъ смерти Мугаммеда до нашихъ дней).

## ГЛАВА І.

СОДЕРЖАНІЕ: Исламъ при первыхъ халиеахъ. — Причны развитія селть.—Вліяніе Персіи на умственное броженіе въ Исламѣ.—Внутреннее состояніе Персія въ эпоху покоренія ся арабами.—Два рѣзко обозначенныя направленія масульманскихъ сектъ.—Сунняты.—Обожаніе пророжа.—Культъ святить.—Гасанъ Басорскій и его школа.—Абу-Удайов-Васыль-Ибнъ-Ата (+ 748 ми 749 г.).— Мутадзилиты-Абу-Удайль.— Наззамъ (835).—Бперъ-Ибнъ-аль-Иутамияръ. — Муаммаръ-Ибнъ-Абадъ. — Тумама (+ около 213 г.). — Амръ-Перъ-Бажръ-аль-Гахизъ. — Гоббан. — Абу-Гашимъ. — Муддаръ.—Защитники правовърія: Абу-Гамедъ-Мугамиедъ-Ибнъ-Мугамиедъ-Газали и Абу-Гасанъ-ль-Амари.—Гоненіе мутадзилитовъ при халиев Аль-Кадирѣ (1017 и 1018 г.).—
Трисство мутадзилитовъ при халиевъ Аль-Мамунѣ (813—833) и Ватыкѣ 12—847 г.).—Торжество правовърія при халиев Мутевеккилѣ (847—861).—
Ибадиты и Дзейдиты.—Мордшиты.—Джабариты.—Сиевтиты.

Послѣ смерти Мугаммеда не долго сохранился Исламъ въ своей трвоначальной чистотѣ, всего лишь впродолженіе 24 лѣтъ, т. е. та трехъ первыхъ халифахъ (632—656) 1). Своей сухой обряшей стороной и смутной, слабо развитой догматикой онъ мало дать уму и сердцу. Узкія рамки его приверженцевъ. Смѣлые затем духа не удовлетворались мертвою рутиной Корана, не дазвлаго простора человѣческой мысли, требовавшаго отъ каждаго тъманина одной слѣпой вѣры въ Аллаха и строгаго исполнет сбрядовъ, предписанныхъ лжепророкомъ.

Разладъ религіозной мысли въ Исламъ вскоръ обнаружился: прежались буквы, другіе жаждали духа, одни ставили рели-

L'Islam et son fondateur par J.-Ch. Scholl, Neuchatel, 1874, p. 304.

часть его придерживалась Авесты, а другая Зенда, толкованія Авесты 1). Со времени завоеванія Персін арабами парсизмъ навсегда потерялъ значение господствующей религии, да иначе не могло и быть при той тесной связи алтаря съ престоломъ, о которой ин только что говорили: паденіе одного неминуемо повлеклю за собою паденіе другого. Впрочемъ, парсизмъ не исчезъ вдругъ. Много персовъ оставались ему върными и поддерживали культъ отня, хотя громадное большинство населенія Персін приняло Исламъ. Личныя выгоды главнымъ образомъ побуждали персовъ принимать магометанство: они хотым быть освобожденными отъ податей. Кром'в того гордый церсъ, не перестававшій цомнить о славномъ прошломъ своей родины, сдълавшись мусульманиномъ, могь только избавиться отъ того унизительного для его гордости положенія, въ которое поставила его побъда арабовъ надъ его страною. Впрочемъ, нужно замътить, что Исламъ со своимъ міровоззръніемъ не быль чуждъ персанъ. Напротивъ, между объими религіями ло много точекъ соприкосновенія. Еще больше общаго Исламъ имъль съ сектами, какъ напр., Манихеями 2) и последоватедями Маздака 3).

Таково было внутреннее состояніе Персіи въ эпоху ея цокоренія арабами.

Обращение персовъ въ Исламъ было во всёхъ отношенияхъ да

<sup>1)</sup> Масуди говорить следующее о священных внигахъ Парсисовъ: Перва жинга, написанная Заратустрой (или Зерадугитонь) была Авеста. Персы в были въ состояній понимать ее; тогда Заратустра составиль на нее толкованія, названным Зендомъ. Впоследствій онъ составиль толкованія на эт толкованій и назвиль ихъ Павендомъ. После его смерти поярились то кованій его толкованій и объясненія всехъ имъ составленныхъ, тольчто нами упомянутыхъ, книгъ подъ названіемъ Язда. Наид, ор сіт. 11—12. О Зендъ-Авесте подробныя сведенія ibid. р. 120—224. О Зратустръ и священныхъ книгахъ Парсисомъ см. еще History of the Paraby Dosobhai Frawji Karaka, London, 1884, vol. I, p. 146—164; 1 208, и Ha rlez «Introuctiond à l'étude de l'Avesta et de la religi Mazdéene.

<sup>&#</sup>x27;) Histoire du Christianisme depuis son origine jusqu'à nos jours par Chastel. Paris, 1885, t. I, p. 341 ss. et. t. II p. 412 ss. 000

<sup>8)</sup> Scholl, op. cit., p. 344 ss.

него выгодно. Въ противоположность склонности арабовъ къ религозному индифферентизму персы были полны религіознаго пыла и одушевленія. Какъ привычные къ научнымъ занятіямъ, они стали творцами мусульманской теологіи. "Громадное большинство знающихъ Коранъ наизусть составляютъ персы", говоритъ арабскій историкъ Ибнъ-Халдунъ 1). Мусульманскіе богословы и комментаторы Корана были, по большей части, изъ нихъ же, утверждаетъ тоть же историкъ. Только благодаря персамъ исламъ сталъ міровор силой.

Одни арабы такой силой никогда бы его не сдълали! Однако, при всей пользъ, принесенной исламизму персами, они причинили ему немало и вреда. Изъ числа принявшихъ мусульманство было много въ него не въровавшихъ, принявшихъ его безъ внутренняго убъжденія. Одни находили, что опо даетъ не много, другіе, насборотъ, что оно даетъ слишкомъ много. Не много — потому, что для перса, привыкшаго къ сложному культу своей прежней религіи, исламъ былъ слишкомъ простъ, сухъ, прозанченъ; слишкомъ много — потому, что для свободныхъ мыслителей, исламъ заключалъ въ себъ множество элементовъ, по ихъ мнънію, вполнъ безполезныхъ. Отсюда-то тъ два ръзко обоззаченныя направленія, характеризующія мусульманскія секты: одни стремятся пріобщить къ мусульманству догмы другихъ религій, другіе стараются упростить ученіе ислама до предъловъ возможнаго.

Когда персы приняли мусульманство, они пе нашли въ немъ твердо установившейся догим. Вопросы о богоповнания, о свободъ воли, о предопредълени оставались открытыми и давали поводъ къразиоръчивниъ толкованиямъ. Коранъ представляетъ Бога надъленнымъ всъм человъческими качествами, до лица, рукъ и ногъ включительно. Мусульмане, правда, не понимали этихъ мъстъ Корана въ буквальномъ смыслъ, но и не давали себъ труда долго останвавливаться надъ этимъ вопросомъ. Они знали, что тотъ Богъ, о

<sup>1)</sup> Prolégoménes d'Ibn-Khaldoun, tr. de Slanv.

<sup>(</sup>Ибнъ-Халдунъ писалъ въ XIV в. Родился въ Тунесв въ 1332 г., умеръ

въ Египтв въ 1406 г.).

<sup>«</sup>Христ. Чтен », № 1-2, 1887 г.

которомъ говорить имъ Коранъ, есть ихъ прежній "Алла-Таала" и успокоивались на этомъ.

Сложный вопросъ о предопредълении ') также не тревожиль ихъ: они мало надъ нимъ думали, да врядъ ли и самъ пророкъ имълъ о немъ вполнъ ясное, опредъленное представленіе. По Корану, судьба каждаго правовърнаго не только заранъе опредълена, но даже и записана; однако Коранъ учитъ также, что ангелы вписываютъ дъянія людей послъ того, какъ дъянія сін совершены.

Какъ согласить первое положение со вторымъ? Эта неполнота, запутанность и неясность мусульманской догматики съ одной стороны, и пытливые запросы мысли, не удовлетворявшиеся рутиннымъ толкованиемъ религи, предлагаемымъ суннитами, и сивлие размахи философской мысли бывшихъ поклонниковъ Зороастрова учения и нечуждыхъ греческой мудрости персовъ съ другой, — вотъ та почва, на которой зародились секты, быстро смънля одна другую и угасая часто въ потокахъ крови.

Что же сдълали тъмъ временемъ сунниты, эти ревнители "правовърія", непоколебимые почитатели Сунны <sup>2</sup>), представители строгого исламизма, оберегатели чистоты въры, преподанной пророкомъ? Они коснъли въ безпредъльномъ обожаніи личности "Посланника

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) O предопредъленія см. суры Корана: XI, 59; X, 26; X, 100; XVI, 95; VI, 125 и 150; VII, 99, 155, 185; IX, 27; X, 99; XIV, 4; XXII, 19; XXVIII, 68.

<sup>1) «</sup>Суннёть (въ европ. произношения сунна) вначить привычии, правышла жизни; все, что Муганиедъ говориль и дёлаль на поприщё религіи и обрядовъ, называется суннеть; оно передано потомству ближайшими учениками его, а потому и самое преданіе носить вообще ния суннеть. Шінты отвертають все то изъ этихъ преданій, что не перешло къ потомству посредствомть ихъ собственныхъ имамовъ. На этомъ основаніи «суннеты» носить это ким въ смыслё сословія, исповедующаго ученіе суннета, а шінты, какъ явно отвергающіе огромную часть суннета, называють себя шів, т. е. словомъ, которое значить: явно протестующіе въ пользу праваго дёла и это правое дёлю первенство яхъ имама—Али въ Хелифатѣ» («Бабъ и бабиды, религіозно-политическія смуты въ Персіи въ 1844—1865 годахъ» мирвы Каземъ Бека. Спо , 1865, стр. 143, прим. І).

Божія" (Русуль-Иллаги), переходящемъ въ его обоготвореніе, напоминающее собою фетишизмъ ихъ предковъ 1).

Ствиое подчинение буква Корана было доведено у нихъ до крайнихъ предвловъ. Масса новыхъ, болъе или менъе неостроумнихъ легендъ присоединилась, къ преданью ("Суннъ"). Они искажан личность пророка и вкладывали въ уста его такія слова и річи, отъ которыхъ при жизни онъ немедленно бы отрекся. Ему приписывали до-міровое рожденіе, вопреки Корану, гдв Мугаммедъ самъ называетъ себя "простимъ, жалкимъ грешникомъ". Чудеса его, какъ напр., путешествие въ Герусалимъ и поднятие на седьмое небо, приняли характеръ фактовъ, не подлежащихъ сомивнію. Припоствіе Муганиеда при конців міра, мысль, въ высшей степени противорвчащая Корану, возъимъла силу догмата. Легенда вложила даже въ уста самого пророка следующія слова 2): "Въ день страшнаго суда люди предстануть предъ Господомъ, исполнениие страха. Они возопіють: о, если бы мы могли найти предстателя предъ Господонъ! И люди обратятся къ Адану и скажуть ому: О, отоцъ человьковъ! Самъ Господь сотвориль тебя и вдунуль въ тебя дызаніе жизни. Онъ водвориль тебя въ раю и повельль ангеламъ своимъ почитать тебя; онъ научиль тебя именамъ всехъ вещей, будь нашимъ предстателемъ предъ Господомъ! Но Адамъ откажется, говоря: Господь Вогь гиввенъ сегодня, онъ запретиль инв вкушать нюдь оть древа познанія, а я ослушался! Я полонь смятенія на счеть собственной участи, обратитесь къ другому! Тогда люди обрататся по очереди ко всемъ пророкамъ и, наконецъ, къ Інсусу, который направляеть ихъ къ Мугаимеду".

"Тогда я припаду къ стопамъ Аллаха (разскавъ ведется, какъ уже уновянуто, отъ лица самого Муганиеда), умоляя выслушать ново просьбу, и онъ скажеть мив: О, Мугамиедъ, подыми голову твою, проси и получинь просимое! Будь предстателемъ и я ис-

<sup>1)</sup> Многіе севтанты возставали противъ этого чрезмернаго почитанія Муганиеда. Такъ напр., Мутадвилить Ахмедъ Ибнъ-Гантъ утверждаль, что Муганмедъ не годится въ святые, какъ слишкомъ страстный поклонникъ женправовър ные слабо возражали на это, чувствуя справедливость этого MYRHABIG.

<sup>2)</sup> J.-Ch. Scholl. op. cit., p. 309.

нолню! Тогда я подыму голову мою и скажу: Господи! сжањся надъ моимъ народомъ! И Господь отвътить миъ: Возьми сколько хочешь душъ отъ народа твоего и введи ихъ въ дверь одесную рая".

Если бы Мугаммедъ могъ слышать эти слова, вложенныя въ его уста его чрезмърноусердными поклонниками, онъ, подобно Моисею, разбившему нъкогда данныя ему для евреевъ скрижам, разорвалъ бы данный имъ арабамъ Коранъ! Со временемъ сунниты ношли еще дальше: они объявили безусловную святость Мугаммеда. По ихъ мевнію, душа пророка образована изъ искры божественнаго свъта, до сотворенія міра. Волье того: основатель ислама есть причина существованія міра, рая и ада. Самъ Богь, приступая къ міросовданію, произносилъ знаменитое: "Нътъ Бога, кромъ Вога, Магомметъ посланникъ Вога!").

Какъ скоро забили мусульнане ту глубокую покорность предъ Вогомъ, которую проявляеть пророкъ, говоря о себъ:

"Не быль им ты сиротою и не приняль им онь тебя? "Онъ нашель тебя заблудшимъ и направилъ,

"Онъ нашелъ тебя бъднымъ и обогатилъ" 2).

Не следуеть удивляться такому явному искажению идей исмама. Подобное явление не ново въ истории религий. Ученики, жемая увеличить славу учителя, часто прибавляють къ его словамъ
то, что, по ихъ мнению, можеть усугубить славу его учения и почти всегда достигають противоположнаго результата, безжалостно
калеча первоначальную мысль учителя. То же случилось и въ
исламе. Начиная съ 5-го века гиджры, славословие Мугаммеда
является существенной частью мусульманской молитен <sup>2</sup>). Почитание святыхъ, въ принципе противоположное исламу, стало принимать вее большие и большие размеры. Почитание святыхъ иметъ
своимъ основаниемъ учение Корана о "събдыкъ" ахъ (справедливыхъ, праведныхъ), которыхъ Мугаммедъ въ порядке небесной
іерархіи ставить тотчасъ же после пророковъ.

<sup>1)</sup> Kremer, Ideen des Islams.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Коранъ, XCIII, 6-8.

<sup>3,</sup> Си. молитву, приведенную Турнефоромъ (Tournefort, Voyage du Levan: Lyon, 1717, t. II. lettre XIV).

Названіе "сьідык" овъ получили также и сотоварищи пророка, его друзья, первые последователи и распространители его ученья, которыхъ народная набожность наградила ореоломъ святости. Арабы върнии въ нравственную связь живыхъ съ умершими. Это дълало для суннитовъ еще болве священнымъ святилище Медины, гдв паходятся могилы Пророка, Абу-Бекра и Омара. Съ своей стороны шінты (отридающіе Сунну и не признающіе законности правленія 3-хъ первыхъ халифовъ '), воздавали въ Куфъ чуть не божескія почести Али (4-му халифу, зятю Мугаммеда), а въ Кербелъ-сыновьямъ его Гасану и Гусейну. Голова Гусейна сохранялась въ Канръ, а обатренная кровью рубашка его въ главной мечети въ Испагани. Это неумъренное почитание святыхъ перешло спачала въ нъ обожаніе, а затімь святниь стали приписывать сверхъестественную силу и чудеса. Культъ святыхъ, не смотря на сильную, но тщетную оппозицію сначала мутадзилитовь 2), а потомъ, уже въ наши дни, вагобитовъ 3), пріобраль на востока большое развитів. Глава святыхъ (вали 4) назывался котоъ (полюсъ), т. е. полюсь милосердія; онъ пребываеть въ Мекк'в и им'веть своние помощниками святыхъ низшаго ранга, по одному на четырехъ полюсахъ и по одному на семи земныхъ зонахъ. Они собираются на молитву на легендарную гору Кафъ 5).

Неудивительне, что при такомъ жалкомъ состояніи суннизма, потерявшаго почти всякую окраску религін, обратившагося въ кавой-то пестрый калейдоскопъ предразсудковъ, грубыхъ повърій и нелъныхъ легендъ, выдаваемыхъ за догматы. сектантство, какъ оппозиція свъта мраку, какъ протестъ духа буквъ, должно было явиться и явилось.

Первый отноръ мертвищему сунназму явился изъ Васры. Тамъ,

<sup>1)</sup> О шінтахъ и шінтствъ будеть сказано подробно во 2-й главъ.

э) п з) О такъ и другихъ будетъ сказано подробно въ своемъ мъстъ.

<sup>4)</sup> Мусульманскій богословъ Ибнъ-Араби высоко ставить вначеніе "вали" святыхъ. По его мизнію, они несравненно выше пророковъ: миссія пророковъ временная и можетъ быть возобновляема, тогда какъ миссія святыхъ невемъчлена и вачна. Это мизніе Ибнъ-Араби несогласно съ Кораномъ.

<sup>5)</sup> Kremerr, op. cit., exp. 173.

уже въ первомъ въкъ гиджры возникла и развилась богословская мкола, пріобрътшая вскоръ громкую извъстность. Во главъ ея стоялъ Гасанъ Басорскій, сынъ вольноотпущенника Зейдъ-Ибнъ-Талиба и невольницы одной изъ женъ пророка. Гасанъ велъ въ высшей степени суровый образъ жизни и его, по истинъ, можно считать основателемъ мусульманскаго аскетизма. Взглядъ его на религію былъ мрачный, безотрадный. Въ Аллахъ онъ видълъ грозное карающее божество. На жизнь смотрълъ, какъ на трудный, тернистый путь, пройти который есть подвигъ.

Умершвленіе плоти, какъ средство возвышаться духомъ до понятія отвлеченныхъ истинъ въры, усердно имъ проповъдывалось. Хотя Гасанъ выдавалъ себя за правовърнаго изъ присущей его характеру осторожности, но, тъмъ не менъе, былъ творцомъ мусульманской экзегетики, которую, какъ свободомысліе, не допускалъ суннизмъ, закосиввшій въ буквъ закона, въ ней одной видъвшій спасеніе.

Васорская школа критически отнеслась къ Корану и Суннъ. Она стала свободно обсуждать и объяснять основныя доктрины ислама и, не ственяясь, указывать на нередко встречающияся въ Коране противоречия пророка, и съ саминъ собою, и, что еще куже, со здравынъ симсломъ.

Ученикъ Гасана Абу-Удайфа-Васыль-Ибнъ-Ата (+ 748 или 749 г.), по всей въроятности, персъ, основатель знаменитой впослъдствии секты мутадзилитовъ 1), пошелъ несравненно дальше своего учителя. Во-первыхъ 2), онъ отрицалъ аттрибуты Бога, исходя изъ того положенія, что, признавая въчныхъ начала, два Бога Это философское положеніе мы видимъ у него только еще въ зародышъ. Впослъдствіи оно было развито его учениками подъ вліяніемъ греческой философіи. Во-вторыхъ, онъ отстаивалъ свободу воли. Какимъ образомъ человъкъ отвътственъ за проступки, кон ему, по Корану, присуждено советилть заранъе? Или онъ не от-

<sup>1)</sup> Секта мутадзилитовъ основана между 718 и 746 гг. (Scholl, op. cit, crp. 308).

<sup>2)</sup> Dozy, op. cit. crp. 202.

ватствень за нихъ вовсе, или же онъ отвътственъ за нихъ, пользуясь свободой воли. Отсюда истекаеть, что догмать предопредылены пожно признавать лишь на столько, на сколько онъ относится до частныхъ случаевъ человъческой жизни, но не моральнихъ действій людей, ихъ внутренней жизни и интеллектуальних процессовъ. Въ третьихъ, Василь признавалъ существование чего-то вродъ католическаго чистилища для тяжко согръшившихъ правовърныхъ, вопреки мивнію хариджитовъ, утверждавшихъ, что тижній грівкъ ставить мусульманина на стецень "кафира", т. е. навърнаго, и морджитовъ, не считавшихъ, наоборотъ, тяжкіе проступки отнинающими у правовърныхъ счастью быть оными, если въра согръщившаго крънка, ибо, по ихъ ученію, одна въра исжеть спасти, добрыя же дела безъ веры безполезны. Этоть тезись быль вполив чуждь теорін Гасана, съ которымь Васыль мало по. малу, совершенно разошелся, вследствіе чего онь и ученики его и получили название мутадзилитовъ, т. е. отщепенцевъ, диссидентовъ 1). Въ третьихъ, онъ ставилъ очень низко преежниковъ пророка после Османа, сделавшихъ изъ религіи способъ достиженія политической власти. Изъ наиболіве выдающихся послівдоватеней Васния укажень Абу-и-Удайля (умерь между 840 и 849 г.). Овъ усердно развивалъ и разработывалъ иден Гасана, примъняя къ своимъ возаржніямъ метафизическія тонкости греческихъ философовъ. Такъ, Богъ, но его инанію, всепремудръ премудростью, субстанцію коей онъ въ себв заключаеть, всемогущъ — могуществомъ и т. далѣе <sup>2</sup>).

Онъ допускаеть свободу воли, но только въ границахъ немедленнаго примъненія ея въ дъйствительной жизни. Онъ върить въ будущую жизнь, въ существованіе рая и ада. Онъ старается согласить исламъ съ идеями Платона и Аристотеля. Следующая



<sup>1)</sup> Ихъ называли такие «кадаритами», т. е. сторовниками свободы воли. Мутадавляты считали за величайшее оскорбленіе, когда ихъ называли этимъ виевемъ, вслъдствіе существующаго преданія, приписывающаго Мугаммеду слъдующія слова: Кадариты-маги этой общины (т. е. правовърныхъ). (Dozy, ор. cit., стр. 205).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Scholl, op. cit., p. 362.

мысль его заслуживаетъ особенно вниманія: онъ утверждаетъ, что человъкъ долженъ дълать добро для добра и домогаться истины для истины, помимо какихъ бы то ни было религіозныхъ обязательствъ, помимо какого бы то ни было откровенія, безъ всякаго разсчета, что онъ будетъ за это вознагражденъ. Нельзя не замътить въ этомъ взглядъ неполноты и неясности. Абу-л-Удайль утверждаетъ, что нужно дълать добро ради добра, помимо откровенія. Но что же иное, какъ не внутреннее чувство, какъ не въчно живущее въ человъческомъ сердцъ стремленіе къ доброму, честному и свътлому, заставляетъ человъка стремленіе къ добру, ради добра? А это внутреннее чувство, это стремленіе къ добру что же иное, какъ не откровеніе, идущее къ человъку изъ невидимаго, сверхчувственнаго міра?

Названъ (около 835) вовставалъ противъ ученія суннитовъ о пеобходимости существованія зла въ міръ, какъ неизбъжнаго для міровой гармонін, --- ученія, къ которому прибъгли, чтобы примирить идею зла съ аттрибутомъ благости божіей. Зло, по инвнію Названа, не можетъ исходить отъ Вога, главивищий аттрибутъ коего составляеть справедливость, несовивстная, какъ таковая, съ фатализионъ, коинъ поддерживается теорія о міровонъ зяв. Вогь есть источникъ всякаго добра 1). — Въ ученіи о сотвореніи міра Названъ сходится съ Кораномъ: міръ биль созданъ словомъ Божіниъ. Форма вселенной была всегда та же. Всякое существо было создано согласно своему роду. Замъчательно его ученіе о взаимныхъ отношеніяхъ человека и матеріи. Человекъ имееть свою, ему свойственную силу, а матерія-свою. Человікъ береть камень н бросаеть его кверху; камень падаеть внизь: земля притягиваеть его къ себъ. Это ея сила, данная ей Создателенъ, ей присущая и съ ней нераздильная 1).

Ученіе Назвама о душ'в достойно прим'вчанія. Душа, которая вм'вст'в съ разумомъ, по его ученію, составляеть субстанцію челов'вческой личности, есть н'вчто матеріальное. Это тіло очень неопредівленной формы, тонкое, прозрачное и легкое. Развикая даліве

<sup>1)</sup> Мысль Платона.

<sup>2)</sup> Steiner, Die Mutaziliten, p. 68.

свои теорію о матеріальной душів, Наззамъ запутывается въ ней и ве доводить ее до конца, утверждая, что такая матеріальная душа обладаеть жизнью, силою и волей, т. е., другими словами, имбеть свою душу, одаряющую ее главнійшими аттрибутами человіческой субстанціи, что можеть наводить на мысль, что эта душа имбеть также свою душу и т. д. до безконечности. Теорія свободы воли иміла въ Наззамів євоего ревностнаго защитника. Аттрибуть справедивости Божіей быль въ подробности равсмотрівнь Висрь-Ибнъ-ал-Мутамиромъ.

По его мивнію 1), Богь не можеть наказывать малолітняго, не совершая песправедливости: еслибы онь наказываль малолітняго, онь тімь самымь смотріяль бы на него, какъ на человіка вміняечаго, дійствующаго сознательно, слід. малолітній не быль бы малолітникь и невміняемымь, что противорічногь посылків.

Бисръ-Ибнъ-ал-Мутаниръ быль горячимъ защитникомъ свободы воли. Человъкъ, говоритъ онъ, воленъ принять или не принять откровеніе. Обязанности Бога къ человъку въ этомъ отношеніи ограничиваются тъмъ, что онъ предлагаетъ людямъ откровеніе и только.

До сего времени у мутадзилитовъ не замвчается отрицанія основъ религін. Но со временемъ у нихъ стало появляться упорное стремленіе, освободиться отъ нихъ. Такъ, Муамиаръ-Ибнъ-Аббадъ совершенно обезличиваетъ Вога, отрицая въ немъ существованіе какихъ бы то ни было аттрибутовъ <sup>2</sup>). По его мивнію, Богъ не обладаетъ даже сознаніемъ, нбо, еслибы онъ обладалъ имъ, то былъ бы самъ объектомъ своего собственнаго сознанія, что, но мивнію Муамиара, невозможно депустить <sup>2</sup>). Однако, этому безсовнательному Вогу онъ приписываетъ волю, сотворившую вселенную, что, очевидно, является явнымъ противорвчіемъ ученію его объ отсутствіи аттрибутовъ у Вога. Ученіе о такомъ безсознательномъ Богѣ совершенно противорвчить учепію о немъ Корана <sup>1</sup>). Въ то же время онъ допускаетъ участіе воли Божіей въ сотвореніи міра.

<sup>&#</sup>x27;) Steiner, op. cit., crp. 58.

<sup>2)</sup> Kremer, op. cit., p. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Steiner, op. cit., p. 59.

Подобно Назваму, онъ также говорить о силъ матеріи, прицисывая ей еще большую роль, чънъ Наззанъ. Матерія, по его словамъ, непрерывно, вполнъ самостоятельно развивается, благодаря тъмъ сокрытымъ силамъ, которыя ей присущи и въ ней содержатся, съ того самаго момента, когда ей былъ данъ импульсъ, сообщившій ей движеніе 1).

Теорія Муаммара, при всень томь, не лишена, однако, идей спиритуализма: душа, говорить онь, управляеть тёломь; тёло повинуется душь; душа составляеть основу человьческой личности, тёло—инструменть проявленія этой личности.

По теоріи Тунамы (— около 213 года гиджры) въ способности творить заключается сущность божественной субстанціи. Сотвореніе является такинъ образонъ не актонъ божественной воли, а проявленіемъ божественной сущности. Міръ въченъ также, какъ въченъ Богъ.

Амръ-ибнъ-Бахръ-ал-Гахизъ 2) (умеръ около 849 или 850 г.) отличается чисто натуралистическимъ міровозървніемъ. По его мивнію, міромъ управляють законы необходимости. Свободы воли нътъ и быть не можеть: дъйствія людей зиждутся на неизбъжныхъ законахъ необходимости. Дълая что-либо, человъкъ дълаеть это не потому, что онъ такъ хочетъ, а потому, что онъ такъ долженъ сдълать, вслъдствіе массы предшествовавшихъ причинъ, имъ незамвчаемыхъ и несознаваемыхъ, сдълавшихъ его послъдующія дъйствія неизбъжными, необходимыми. Поэтому на такъ называемую свободу воли нельзя смотръть иначе, какъ на фикцію. Нъть ничего реальнаго, поми мо субстанціи, которая въчна. Различныя проявленія ея образуютъ: перемъное, измѣняемое и сложное.

<sup>1)</sup> Однаво, большинство мутадавлитовъ было гораздо умфренние въ своимъ заключеніяхъ. Извистный Замахшари, авторъ знаменитаго «Кушша» за (объяснятеля), лучшаго мутадавлитскаго катихвянса (такихъ катихнянсовъ у мутадавлистовъ было много), старается главнымъ образомъ доказать, что опредаленія Корана не составляютъ послидняго слова мудрости и что слова пророка могутъ быть объясняемы съ меньшей буквальностью, чинъ это диланотъ
сунниты. Dugat. Histoire des philosophes et des thèologiens musulmans (de
632 à 1258). Paris. 1878, стр. 7 и 187. Les colliers dór, allocutions morale:
de Zamakhschari t. par Meynard. Paris. 1876.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Kremer, op. cit., стр. 126, првы. 17.

Гоббан (ум. въ 914 или 915 г.) и сынъ его Абу-Гашимъ изъл о божествъ самое отвлеченное представленіе, какъ о Битіи-Идев, для однихъ необходимой, для другихъ безполезной 1).

Впосатьдствін, однако, отецъ и сынъ обратились къ болье простому ученію, признающему менье отвлеченнаго Бога, не совсьнъ чуждаго міру, правственныя обязательства и даже въру <sup>2</sup>).

Въ лицъ Муддара (или Моздара) мутадзилиты, вопреки Муганиеду, горячо возставали противъ ученія суннитовъ, что Коранъ не сотворенъ. Моддаръ поддерживалъ эту мысль такимъ силлогизновъ: если Коранъ въченъ, то существують два въчнихъ существа:-Вогъ и Коранъ, а это противоричить ученю самого Корана 3), егдо: Коранъ не въченъ, Коранъ сотворенъ, если же Коранъ сотворенъ, то, въ виду неняжвияемости божественной субстанців, его уже нельзя къ ней приравнивать. Этихъ положеніемъ подривался уже саный догнать божественнаго происхожденія Корана и его боговдохновенности. Ученіе мутадзилитовъ о будущей жени восьма не согласуется съ ученить о токъ же суннятовъ. Они объяснями алмегорически всё иёста, касающіяся будущей жизии. Въ этомъ они зашли такъ далеко, что объясняли аллегорически не только наслаждения раз и мучения ада <sup>4</sup>), но даже саное предстояніе предъ Вожествонъ толковали въ симсив созерцанія вычнаго разума в). Этоть вычный разумы, учили они, изъ ко-

¹) Steiner, op. cit., crp. 82.

<sup>2)</sup> Здась истоти будеть заматить, что, котя первоначальные мутадзилиты в отличались смалыми размахами силосоской мысли, но тамь не менае не обладали почти ни однимь точно опредаленнымь положение своего ученія, всладствіе чего посладующіе партизаны мутадзилитства, не пускансь въ глубь метасивник, старались исправить этоть недостатокь своимь предшественнивовь установленіемь болае или менае положительныхь принциповь (Steiner, ор. cit., стр. 84).

<sup>3)</sup> Менте рашительные утверждали тольно, что несотворенный Коранъ наколител на небъ, на свищенномъ стелъ, одесную престода Вожи. Коранъ не Мухамиеда есть лишь списовъ съ того несотвореннаго, въчнаго, на небъ накодящагося Корана (Kremer, ор. cit., стр. 248).

<sup>4)</sup> Вироченъ, первоначальные мутадзилиты маста Корана о раз и ада моимиали буквально.

s) Steiner, op. cit., crp. 80.

тораго истекають идеи—тним существующихъ преднетовъ, предстанетъ тогда мысленнымъ очамъ людей, какъ дуна, не подернутая тучами, во всемъ своемъ блескъ.

О душѣ возарѣнія мутадзилитовъ также не сходились съ ученіемъ суннизма. Сунниты утверждали, что души умершихъ продолжаютъ жить до скончанія міра нераздѣльно съ тѣломъ. Мутадзилиты же учили, что одна душа живетъ послѣ смерти, тѣла же умершихъ будутъ оживлены въ день страшнаго суда.

Поздивите мутадзилиты все болье и болье удалялись отъ припциновъ строгаго правовърія. Ихъ стремленія освътить религію разуномъ не удовлетворялись Кораномъ. Въ греческой философіи, у цернпатетиковъ, искали они разръшенія своимъ сомивніямъ. Секта, что весьна естественно, подраздвинись на толки. Въ главевинихъ своихъ положеніяхь все мугадзилиты сходились, однако, другь съ другомъ. Всь они отрицали существованю аттрибутовъ божінкъ; оспаривали возножность представленія Бога въ человіческом образв 1); признавали за челов' вкомъ полную свободу воли; утверждали, что все истины, необкодиныя для спасенія, принадлежать области разуна, что ихъ, при помещи разума, можно воспріять до откровенія также хорошо, какъ и после ного, такъ что человекъ, какъ навющій разумъ, долженъ всегда обладать этеми истинами; они учили, что Коранъ сотворенъ, хотя Муганиедъ училъ противному; отвергали возножность чудесь, описанных въ Корань, и относясь критическа къ дъйствіямъ пророка, смъло указывали на многія слабыя стороны его личности, какъ напр., на несколько неумеренное количество жень. Къ этемъ основениъ положенияв впоследствии мутадзилетскіе толки прибавляли каждый немало своего 3). Но при всемъ томъ мутадзилиты заслуживають подваго къ себъ внижнія. не удовлетворились, нодобно суннитамъ, обрядовой стороной рели-

<sup>1)</sup> Сунняты слова Корана: «Вы увидите ийкогдо Господа вашего также хорошо, какъ вы увидин полную муну во врема битвы при Бедри»—понималя вполни буквально.

<sup>2)</sup> Нѣкоторые, вапр., допускали переселеніе душь или учил, что животныя, подобно людямь, составляють свою религіозную общину со своимь пророкомь во главъ. Другіе склонялись на сторону вдей жристіанства, смъщанныхъ съ върованісмъ шінтовъ въ Мегди.

гів, пятикратной ежедневной молитвой, омываніемъ, раздачей милостыни, соблюденіемъ веката и постовъ '). Они стремились едухотворить мыслью мертвящую обрядность ислама, они хотъли освътить разумомъ то, что имъ давалъ Коранъ. Они не погрявли въ рутинъ обрядности, какъ сунниты, они жаждали истины и всъмъ сердцемъ стремились къ ней. Неръдко впадали они въ заблужденія. Неръдко, смъло развивая свои теоріи, они противоръчили самимъ себъ. Никогда и ни въ чемъ не заблуждается лишь тотъ, кто никогда и ни о чемъ не мыслитъ.

Не легко было суннитамъ бороться съ мутадзилитами. Сунниты мало смыслили въ греческой философіи, знакомой мутадзилитамъ, и не имъли навыка въ діалектикъ, въ которой такъ были сильны ихъ противники. Сунниты, однако, боролись, какъ могли. Они проповъдывали золотую середину, утверждая, что тъ мъста Корана, которыя подвергаются анализу разума, должны быть

<sup>1)</sup> Зеватъ или садаватъ есть обязательная для каждаго правовърнаго подача мысстыми сообразно съ размеромъ имущества. Есть много местъ нь Коране, гат эта обяванность предписывается вообще заодно съ молитвою (Кор. II, 2, 40, 77, 104, 172, 255, 277; III, 15; IV, 79, 160; V, 15, 60; VIII, 5; IX, 18, 72, 104, 105; XIV, 32; XIX, 32, 56; XXI, 73; XXII, 42, 78; XXIII, 4, 62; XXIV, 37, 55 м т. д.), при чемъ очащение вмущества отъ скверны граха вы ставляется накъ raison d'être es. Инущества, подлежащія векату, суть всё предметы собственности, приносящія выгоду, в именно: скоть, ценности, произведенія полей, произведенія деревьевъ, товары. Доходъ, получаемый отъ зеката, раздвляется между біздыми, нуждающимися, сборщинами, обращенными въ ясламь наи склоняющимися къ его принятію, должниками, несостоятельными, рабами, военами и путешественниками. Следующія же лица не получають ничего жать доходовъ веката: Бену-Гашинъ и Бену-л-Муталлибъ, т. е. родотвенвики пророжа и ихъ потожки, лица, содержимыя плательщикомъ податей (т. е. жевы его, дати и рабы) и неварующіе. (Основи начала мусульи, права Фанъденъ-Берга. Спбургъ, 1882, стр. 34-39). — Обязательный пость у мусульманъвъ теченіе одного мъсяца рамазана, такъ какъ Мугамедъ въ втотъ мъсяцъ получиль первое откровеніе (Кор. XLVI, 1-5). Впродолженіе дней этого мъсяца мусульмане соблюдають строгое воздержаніе, ночами же (такъ какъ поститься следуеть только днемь), они предаются всевозножнымъ излишествамъ, старансь тамъ наверстать потерянное время. Необязат. посты: «балые дии», т. е. 13, 14 и 15-го каждаго мъсяца, -- дин, когда луна достигаетъ высшей точки на небъ; понед. и четв. каждой недъле; 9 и 10 числа мъсяца мухаррама; во время солнечи. и лун. зативній и большой засухи. (Ibid., 41—42). Digitized by Google

объясняемы до возможной ихъ ясности; тѣ же, гдѣ умъ ничего не въ состояніи сдѣлать, должны быть понимаемы вполнѣ буквально.

"Господь возсѣдаеть на тронѣ, читаемъ мы въ Коранѣ, говоритъ знаменитый Маликъ, основатель маликитской школы 1),— это безспорно. Какимъ образомъ возсѣдаеть онъ на тронѣ своемъ, мы не знаемъ; намъ нужно слѣно вѣрить въ это и только, всякое сомнѣніе на этотъ счеть уже есть ересь!"

Наиболье выдающимися борцами за правовъріе являются Ал-Газали и Ашари.

Абу-Гамедъ-Мугамиедъ-Ибнъ-Мугамиедъ-Газали родился въ гор. Тусѣ, въ Хорасанѣ, около 1058 года, умеръ же около 1111. Отецъ его былъ хлончатобумажный торговецъ; отсюда и прозваніе Газали. Газали учился мусульманскому богословію въ Багдадѣ и Нишапурѣ. Сначала Газали былъ страстнымъ поклонникомъ свободы мысли, но впослѣдствіи, видя, какъ эта свобода, быстро несясь впередъ, яростно нападаетъ на ту самую религію, во имя которой она ратуетъ, Газали перешелъ на сторону суннитовъ и сдѣлался горячимъ защитникомъ правовѣрія. Но онъ не былъ его рутиннымъ защитникомъ. Съ удивительной мягкостью и терпимостью относился онъ ко мнѣніямъ своихъ противниковъ. Его

<sup>1)</sup> У суннитовъ существують четыре оплосооскихъ школы, основателями которыхъ были: Абу-Ханиев (ум. 767 г.), персъ по рождению, живший въ Иранъ, Маликъ (ум. 795), знаменитый ученый Медины, Аш-Шаон († 820), нурайцитъ, подобно Мугаммету, и Ибнъ-Гамбаль († 855), преподававшій въ Багдадъ. Эти четыре ученые были въ общихъ чертахъ согласны другъ съ другомъ въ объясненіяхъ догивтовъ и обрядовъ. Ученики же ихъ, которые и до нашихъ дней носять название ханиентовъ, маликитовъ, шаейитовъ и гамбалитовъ, расходись другъ съ другомъ въ весьма значительной степени въ объясненіяхъ Корана и Сунны, отинчаются главнымъ образомъ другь отъ друга духовъ своего ученія. Гамбалиты-это пуритане Востока; въ ученів о Бога они впадають въ грубый антропоморенамь. Не разъ во имя религи они подымали знамя возстанія, особенно въ последніе годы правленія Абассидовъ въ Багдадъ. Они проникали въ дома, уничтожали предметы роскоши и яростно истребляли музыкальные инструменты. Ханнонты придерживаются возврвній болже леберальныхъ. Шаеінты и маликиты составляють среднеу между ними. (Dozy, ор. сіt., стр. 234). Digitized by Google

апологія исдама имъла въ высшей степени изящную форму 1). Подъ конецъ жизни, однако, онъ впалъ въ мистицизмъ и примкнуль къ суфіямъ. Признавая большую часть идей Корана 2), Газали имъетъ свое особое, исключительное міровоззрѣніе, близкое къ міросозерцанію суфієвъ. Существуютъ не однѣ истины, воспринимаемыя разумомъ, говорить онъ, есть и такія, которыя не могутъ бить постигнуты нашимъ пониманіемъ; мы принимаемъ ихъ, хотя не въ силахъ признать ихъ логически; нѣтъ ничего неразумнаго въ предположеніи, что, помимо области разума, существуєть другая область, область божественнаго проявленія; ея законовъ мы не знаемъ; разумъ, однако, долженъ признать возможность ея существованія 3).

Другой крупный защитникъ правовърія быль Абу-л-Гасанъал-Ашари (ум. въ 941 г.). Сначала Ашари быль ревностнымъ поборникомъ ученія мутадзилитовъ. Но потомъ, въ силу искренняго убъжденія, онъ перешель на сторону суннитовъ. Его переходъ на сторону правовърія быль событіемъ такой громадной важности въ религіозной жизни ислама, что мусульмане переходъ этотъ объясняли чудомъ. Однажды, говорять они, явияся къ Ашари во сиъ Пророкъ, доказаль ему его заблужденія и наставиль на путь истины 4).

**Но ист**орія передаеть нашь слідующія обстоятельства, при которых совершилось отпаденіе Ашари оть мутадзилитства.

Однажды, бесердуя со своимъ учителемъ, знаменитымъ мутадзилитскимъ ученымъ Ал-Джуббаи, Ашари завелъ следующій разговоръ.

- Представинъ себъ, сказалъ ему Ашари, трехъ братьевъ: одинъ былъ истинно върующій и благочестивый человъкъ, другой невърующій, третій—ребенокъ. Представинъ себъ далье, что они всь трое умираютъ. Скажи мнъ, какая участь ожидаетъ ихъ?
  - Върующій, отвъчаль Джуббан, достигнеть неизивриной



<sup>1)</sup> Steiner, op. cit., crp. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Обзоръ главивищихъ положеній теоріи Газали си. у Kremer'a, ор. cit. стр. 44—46.

<sup>3)</sup> Sédillat, Histoire des Arabes, p. 401.

<sup>4)</sup> Ibn-Asakir, man 698. fol. 10.

высоты на небесахъ, невърующій понадеть въ адъ, а ребеновъ, хотя и будеть спасенъ, но, однако, не будеть превознесенъ наравиъ со своимъ върующимъ и благочестивымъ братомъ.

- Представииъ себъ, продолжалъ Ашари, что ребенокъ возгоръдся желаніемъ подняться на ту же высоту, на которой находится братъ его, — будетъ на ему это дозволено?
- Нать; ему скажуть: брать твой достигь своего маста благодаря постоянному послушанию вола Божией, которое онъ много разъ высказываль въ своей жизни; ты же не дълаль этого.
- А если ребенокъ отвътитъ: въ томъ не моя вина; Богъ далъ мнъ слишкомъ мало жизни и тъмъ лишилъ меня возможности выказать ему мою готовность повиноваться его волъ.
- На это Господь возразить ему: Я зналь, что если бы Я дароваль теб'в более продолжительную жизнь, ты сдёлался бы ослушникомъ моей воли и заслужиль бы мученія ада. Назначивъ теб'в раннию смерть, я сдёлаль теб'в темъ благо.
- Хорошо! Но представь себъ, что невърующій, услыша это, скажетъ: Алла! Ты зналъ также, что и меня ожидало, почему же ты не сдълаль для меня такъ, какъ было бы для меня лучше?
- Ты одерживъ нечистой силой, если позволяеть себъ подобныя разсужденія, всеричаль въ негодованіи Джуббаи.
- Ничуть! Ты же не можешь, я вижу, разръшить моихъ недоразумъній, отвътиль спокойно Ашари 1).

Съ того времени мало по малу онъ сталъ расходиться съ мутадзилитами и кончилъ открытымъ торжественнымъ отреченьемъ отъ нихъ. Сунниты сначала не довъряли искренности его обращенія въ правовъріе и относились къ нему недовърчиво: ихъ пугала философія, даже когда она защищала исламъ! Гамбалиты выказывали открыто къ нему враждебность. Когда онъ умеръ, они хотъли вырыть его трупъ и предать его сожженію, и привели бы свой замыселъ въ исполненіе, если бы правительство не воспрепятствовало этому. Но они не успокоились и возобновили первоначальную попытку. Кончилось тъмъ, что пришлось скрыть то мъсто, гдъ Ашари быль погребенъ.

<sup>1)</sup> Dozy, op. cit., exp. 252.

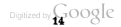
Но не всё относились къ философу съ такой же враждой. У него было много истинныхъ поклонниковъ, и заслуги его, оказанния нравовърію, оцівнились по достоинству. Мало по малу слава его все росла и росла и, наконецъ, его стали считать непогръщимить. На несогласныхъ съ его воззрівніями смотрівли прямо какъ на невърныхъ.

Главный аттрибутъ Вога, по ученю Ашари, — творческая сила. Богь Ашари видить и слышить и праведники узрять въ раю его величе. Но это не антропоморфизиъ узкаго правовърія. Ашари постоянно развиваеть доктрину духовности божества, проявляющейся въ неизитримомъ количествъ вивщаемыхъ имъ въ себъ совершенствъ.

Въ ученіи о свобод'в воли Ашари р'вако расходится съ мутадзилитами. Посл'вдніе ставили нравственный законъ ("категорическій ниперативъ" Канта) выше предписаній религіи: Вогъ, по ихъ учевір, есть абсолютное добро и отождествленъ съ моральнымъ заковомъ. Ашари оспарираетъ эту доктрину и подчиняетъ нравственний законъ исламу; нравственный законъ истекаетъ изъ религіи.

Система Ашари придежно разработывалась мусульманскими богословами. Въ своей позднъйшей формъ она уже не имъетъ чисто догматическаго характера, но касается вопросовъ чисто философскихъ, трактуя объ онтодогіи, космологіи и проч. Но мутадзилиты и правовърные боролись не только однимъ словомъ и перомъ, но и менъе миролюбивыми средствами.

Въ 1017 и 1018 годахъ халифъ Кадиръ <sup>1</sup>) воздвигъ сильный с гоненіе на мутадзилитовъ (и другія секты). Ихъ распинали, сажали на колья, отрубали головы и цёлыми массами высылали изъ предъловъ халифата. Но и мутадзилиты не оставались въ долгу. При халифъ Ал-Мамунъ (813—833) <sup>2</sup>) и Ватыкъ (842—847 г.<sup>2</sup>), когда мутадзилиты были въ силъ, благодаря сочувствію къ ихъ ученію халифовъ и покровительству, оказываемому имъ халифами, они высказывали въ отношеніи своихъ противниковъ безпримърную жестокость.



<sup>&#</sup>x27;) Weil, Geschichte der Chalifen, 4. III, crp. 45.

³) Ibid, ч. II, стр. 198.

Ibid., ч. II, стр. 337.
 «Христ. Чтин.», № 1—2, 1887 г.

При халифъ Мутевеккилъ (847—861) <sup>1</sup>) правовъріе торжествовало побъду. Коранъ былъ прововглашенъ въчнымъ, несотвореннымъ, и все то, что было сдълано для сектантовъ Ал-Мамуномъ, было отмънено.

Время халифа Мутевеккиля отличается крайней религіозной нетершиностью. При немъ начались сильнейшія преследованія не только мутадзилитовъ, но вивств съ ними и христіанъ и овроовъ 2), пользовавшихся до сего времени сравнительной свободой върм. Переходъ Ашари на сторону правовърія нанесъ мутадзилитамъ неизлъчимую рану, отъ которой они уже никогда не могли оправиться. "Мутадзилиты, говорить одинь мусульманскій авторь, нівкогда высоко держали голову, но ихъ царство кончилось, когда Богъ послаль Ашари". Съ XI в. мутадзилиты не инвли уже ни одного ученаго съ именемъ. Съ этого времени ихъ сила и вліяніе стали падать и они никогда уже не могли сделаться темъ, чемъ они были прежде. Они, однако, не исчезли окончательно и, въроятно, горсть ихъ существуетъ и до сего времени 3), въ накоторыхъ полосахъ Аравін. Современныя секты ибадитовъ и дзейдитовъ въ Ісменъ, Триноли и Алжиръ сохранили иного догнатовъ мутадзилитскаго толка. Такъ боролись сунниты съ мутадзилитали и, чемъ боле боролись, тъмъ болъе воспламенялись обоюдной враждой, недопускавшей никакого перемирія, никакихъ компромиссовъ. Суннизмъ гордо ушель въ самого себя, съ презріньемъ отвергнувъ все то, что, для пользы ислама, могь бы почерпнуть въ учени мутадзилитовъ, полномъ гуманности, светлыхъ идей и образовъ, проникнутомъ жаждою примирить редигію съ философіей, очистить въру отъ предразсудковъ, оживить мертвую букву Корана и осмыслить рутину, въ которую превратился мало по малу завътъ творца ислама.

Въ 9-иъ въкъ гиджри у суннитовъ появился уже катихизисъ 4).

<sup>1)</sup> Ibid., ч. II, стр. 347.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Впервые преследованія христіанъ начались при халиот Омарта.

<sup>3)</sup> Dozy, op. cit., crp. 256.

<sup>4)</sup> Наиболе замечательные изъ катихизисовъ «Фикхъ-ал-акбаръ» и катижизисъ Назаен, пользующійся до сего времени большинъ уваженіемъ на Востоке особенно у турокъ. Онъ предлагаетъ, какъ строго установленный дог-

Строго правовърные ни на одну іоту не отступали отъ него и считали его чуть не непогръщимымъ. Въ немъ встръчаются, однако, несогласимыя противоръчія. Такъ о предопредъленіи, вопросъ важевъщемъ для каждаго мусульманина, онъ учить въ слъдующихъ, совершенно непонятныхъ, по нашему мнънію, выраженіяхъ.

"Всъ дъйствія людей совершаются по воль Творца, Онъ знаеть о нихъ и заранье не даеть имъ совершиться (если такъ Ему угодно); всъ добрыя дъла неизбъжно совершаются по приказанію Божію, его любовью, добрымъ изволеніемъ, предвидъньемъ, по воль его, въ силу предопредъленія; то же и относительно злыхъ дъль: они совершаются въ силу его предвидънія, по воль его, но не любовью, ни добрымъ изволеніемъ, но по его приказанію".

Врядъ ли можно уяснить себѣ смыслъ этихъ словъ. Какую установить грань между волей Господа, неограниченнаго владыки міра, я его приказаніемъ? Приказаніе его не есть ли слѣдствіе его воли? Все, что совершается, есть результать его воли, саман воля его есть въ то же время и приказаніе.

Говоря о мутадзилитахъ, нельзя обойти молчаніемъ секту морджитовъ, имъющую общія черты съ ученіемъ мутадзилитовъ. Одинъ изъ первыхъ мутадзилитскихъ богослововъ Абу-Мерванъ-Хайланъ Дамасскій 1) былъ морджитъ. Ученіемъ морджитовъ были проникнуты и многія сочиненія знаменитаго основателя секты мутадзилитовъ Васыля-Ибна-Ата, о которомъ подробно мы говорили выше.

О сектъ морджитовъ <sup>2</sup>) намъ извъстно весьма немного <sup>3</sup>). Она процвътала приблизительно между 670 и 767 годами. Морджиты занимались главнымъ образомъ вопросами о въръ и безвъріи и о воздалніи за дъла на томъ свътъ. Они были противъ фатализма, не оспаривая, однако, догмата предопредъленія. Надеждою на благость и милость Творца проникнута вся ихъ религіозная система.

выть, учение о несотворенности Корана и о лицеврвнии праведниками Господа въ рако твлесными очами (а не умственнымъ окомъ, накъ учили мутадзилиты).

<sup>1)</sup> Scholl, op. cit., etp. 361.

<sup>2)</sup> Севта основана между 670 млн 680 и 718 гг. (Scholl, op. cit., стр. 308).

<sup>3)</sup> Ibid., crp. 355.

Гуманные взгляды морджитовъ въ высшей степени замѣчательны въ описываемую нами эпоху фанатизма и религіозной нетериимости. Въ то время, какъ хариджиты отвергали возможность спасенія для человѣка, разъ тяжко согрѣшившаго, морджиты, напротивъ, утверждали, что спастись никогда не поздно, ибо милосердіе Творца неизмѣримо.

Въ уцѣлѣвшемъ донынѣ стихотвореніи арабскаго поэта Табита Котнаба, временъ халифа Абу-ул-Малика (685—705), мы зна-комимся съ краткимъ катихизисомъ этой замѣчательной и, къ со-жалѣнію, мало знакомой изслѣдователямъ, секты. Вотъ отрывокъ изъ этого стихотворенія ¹).

"О, Гиндъ, я чувствую, что жизнь моя клонится къ закату, ибо силы мои слабъютъ <sup>3</sup>). Я еще въ живыхъ только для того, чтобы встрътить день, котораго не могу избъжать <sup>3</sup>). Если судъ еще не произнесенъ, ста замедлитъ совершиться. Я заключилъ союзъ съ Богомъ и, если я останусь въренъ этому союзу, я буду наслаждаться (въ раю) съ мучениками. О, Гиндъ! выслушай меня! Въра наша состоитъ въ почитаніи единаго Бога. Мы не знаемъ природы вещей и поэтому не произносимъ нашего суда надъ ними. Мы одобряемъ приговоръ, произнесенный надъ несправедливыми и мятежными <sup>4</sup>).

Всъ мусульмане составляють, по нашему мижнію, единую религіозную общину <sup>5</sup>).

Невърные равны между собою, сколько бы ни было у нихътолковъ. Но я не допускаю мысли, чтобы одинъ гръхъ могъ сравнять съ невърными того, кто въритъ въ единаго, въчнаго Бога " ).

Нъсколько далъе:

"Османъ и Али будутъ судимы по дъламъ ихъ, я же не могу сказать, слъдовали ли они завътамъ откровенной книги. Господъ

<sup>4)</sup> Kremer, Culturgeschichtliche Streifzüge auf dem Gebiete des Islams, Leipzig, 1873, crp. 3-5.

<sup>2)</sup> Поэтъ обращается къ женв наи фавориткв.

День страшнаго суда.

<sup>4)</sup> Намекъ на бунтъ противъ Османа.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Догиатъ морджитовъ.

<sup>•)</sup> Догиатъ морджитовъ, противоположный учению жариджитовъ

мають, какія дёла представять они (въ день страшнаго суда). Ибо настаноть день, когда всякій рабъ Божій предстанеть предъящо Его! "

Закончимъ главу упоминаніемъ еще о двухъ сектахъ—о джабаритахъ и сифатитахъ, изъ которыхъ первые имъли въ своемъ ученіи нъкоторыя общія черты съ теоріей мутадзилитовъ, вторые же, наоборотъ, являлись въ ученіи объ аттрибутахъ божіихъ яростными ихъ противниками.

Джабариты <sup>1</sup>), подобно мутадзилитамъ, отвергали аттрибуты Божів и утверждали, что Коранъ сотворенъ.

Несогласнымъ съ системою мутадзилитовъ является у джабаритовъ ученіе о предопредъленіи, получившее у нихъ весьма сильное развитіе. Мутадзилиты, не отвергая догмата о предопредъленіи, принисывали человъку извъстную долю свободы воли; джабариты же ночти совсъмъ лишили человъка свободы воли, сдълавъ изъ него слъпое орудіе предопредъленія.

Сифатиты <sup>2</sup>) являются яростными противниками мутадвилитовъ въ ученін объ аттрибутахъ Божіихъ. Мутадвилиты отвергали существованіе аттрибутовъ Божіихъ, сифатиты же принимали ихъ до такой степени буквально, что впадали въ грубый антропоморфизмъ.

С. И. Уманенъ.

(Продолжение будеть).

<sup>&#</sup>x27;) n i Dozy, op. cit., crp. 209-209

## Ръчь, передъ защитой диссертаціи на степень магистра: "Собесьдованія св. Григорія Великаго о загробной жизни",

провзнесенная и. д. доцента с.-петербургской д. академін А. Пономаревымъ 16 ноября 1886 г.

## Преосвященнъйшіе Архипастыри и Милостивые Государи!

По окончаніи курса, я быль оставлень при академін въ качествъ преподавателя такого предмета, который до той поры совсьмъ неизвъстенъ быль въ общемъ курсь академическихъ наукъ, предметь этоть--- Обзоръ исторіи важивищихь иностранныхъ интературъ", или точнъе-псторіи западныхъ европейскихъ литературъ, средневъковой и новъйшихъ временъ. Пришлось учиться, и прежде всего изучать некоторые изъ такихъ европейскихъ языковъ, для которыхъ на русскомъ тогда еще буквально не существовало ни грамматики, ни словаря, какъ, напримеръ, для языка итальянскаго. Но это еще не важно и не представляло особеннаго затрудненія, гораздо важнье — приходилось сразу же преподавать такой небогословскій предметь, для котораго, при всей его обширности и богатствъ отдъльныхъ монографическихъ изслъдованій, не было не только на русскомъ, но и на другихъ языкахъ ни определенной программы, ни руководящихъ, систематически обработанныхъ пособій и который и въ университетахъ нашихъ только что начиналь получать нёкоторую опредёленную постановку. воть, въ это время, спустя годъ по окончанім курса, великимъ счастіемъ для меня было, что мнв представилась возможность слушать лекціи проф. здівшняго университета и академика А. Н. Веселовскаго, пользующагося вполнъ заслуженною европейской извъст-

ностію въ той спеціальности, къ которой относятся и мои спеціальния занятія, — слушать прежде всего рядъ его лекцій, посвященних изученію "Вожественной Комедін" великаго итальянскаго поэта-теолога Данте, въ связи съ общей средневъковой литературой и съ литературой эпохи возрожденія. Величавый образъ Данте, изстерски представленный въ этихъ лекціяхъ, съ тёхъ поръ не покидаль меня, заставиль ближе и ближе знакомиться съ его знаинитой трилогіей-- эпонеей загробной судьбы человёка и незамётно ввель меня въ ту сокровеннъйшую область богословского знанія, нзь которой самъ онъ бралъ мысли и отдёльныя черты для своихъ живописныхъ, высокохудожественныхъ изображеній, и которая извъстна въ богословской наукъ подъ особымъ названіемъ эсхатоми - ученія о конечныхь, потустороннихь вещахь въ судьбъ піра и человъка. Результатомъ моихъ занятій въ этой области и служеть представленная иною работа, посвященная изследованію , Собесъдованій св. Григорія Великаго. Это святоотеческое твореніе, въ большей своей части-въ трехъ первыхъ книгахъ-принадлежить агіологіи или агіографіи, представляеть собою то, что на востокъ, а затъпъ и на западъ было извъстно подъ названіемъ патериковъ и только въ своей последней-четвертой книгесодержить разсказы о переходъ человъка въ загробную жизнь и о жизни за гробомъ и, следовательно, собственно въ этой только книгь относится въ области эсхатологіи. Взятое въ цівломъ, оно столько же важно само по себъ и въ отношеніяхъ къ ученію и личности св. Григорія Великаго, сколько съ одной стороны, въ его отношеніяхъ и въ связи съ древнехристіанской агіологіей н агіологической эсхатологіей, и съ другой, но его церковно-литеретурному значенію, въ средніе віжа. Съ этихъ именно сторонъ я старался осветить это произведение своимъ изследованиемъ, ставя на первомъ планъ находящіеся въ немъ эсхатологическіе разсказы. Вжледуя последніе, естественных образовь я должень быль коситься и общаго ученія св. Григорія Великаго о загробной жизни, насколько можно въ цельномъ виде возстановить его по разнымъ сто твореніямъ и насколько оно проходить и по сообщаемымъ имъ «матологи ческинъ сказаніянъ въ "Собестрованіяхъ" долженъ быть коснуться его общаго богословскаго ученія до конечных вещахъ" и при этомъ неизовжно встретиться лицомъ къ лицу съ нъкоторыми важивищими вопросами чисто догиатическаго характера. Эсхатологія въ общей ціни христіанскаго богословскаго умоэрвнія представляеть лишь последнее заключительное звено, и все важивите вопросы, подлежащие ея разспотринио-о смерти и безсмертін, о жизни души за гробомъ, о загробныхъ мученіяхъ и о блаженствъ, о концъ всего міра, о всеобщемъ воскресенія и о последнемъ страшномъ суде — все эти вопросы до такой стецени твсно связаны съ кардинальнъйшими пунктами всякого богословствованія-съ ученіемъ о созданіи міра, о гръхопаденіи, объ искупленін и благодати, что только въ связи съ ними и подъ ихъ освъщеніемъ они получають для върующей мысли свое опредъленное разръшение, какъ въ свою очередь и всякое цъльное богословское міросозерцаніе въ такой или иной постановко и въ разрътеніи вопросовъ эсхатологическихъ должно искать и находить для себя опору и свою выстую цель... Поэтому-то вопросы эсхатологическіе въ ученім мочти всёхъ отповъ и учителей церкви, съ самыхъ первыхъ въковъ христіанства, занимаютъ одно изъ самыхъ видныхъ мъстъ, --- поэтому-то, съ другой стороны, изслъдуя какой нибудь вопросъ христ. эсхатологів, по твореніявъ того или другого отца церкви, или изучая какое-нибудь спеціально эсхатологическое произведение всегда, въ концъ концовъ, до извъстной стечени полное разръшение и освъщение всъхъ затронутыхъ въ такихъ случаяхь частныхь проблемиь эсхатологіи, а въ ней ихъ такъ много, можно находить только при соображении какъ общаго учения по указаннымъ кардинальнымъ вопросамъ христ. богословствованія, кому изучаемый памятникъ принадлежитъ, такъ и трхъ частныхъ характернейшихъ особенностей, которыя отличають его учене этимъ вопросамъ-по вопросамъ о гръхопаденіи, объ искупленіи и пр. Я сознаваль важность этого требованія и въ отношеніи того эсхатологическаго памятника, который подлежаль моему изученію, но удовлетворить этому требованію во всей широтв я не рышился, да это и несовивстимо съ моей задачей.

Прежде, при знакоиствъ съ твореніями Григорія Великаго и

руководясь хотя бы, напр., Wiggers'on's или Lau, не трудно было представленное мною въ 1 гл. сочиненія общее ученіе Григорія Великаго о загробной жизни поставить въ связь съ некоторыми видающимися пунктами его догматическаго ученія о созданіи человъка, о гръхопаденіи, объ искупленіи и о благодати. Но эти яко би и "выдающіеся пункты" его догнатики, по сознанію даже таких ученыхъ богослововъ, какъ только что названные мною, столь неясно и неопредъленно ставятся въ его твореніяхъ, что трудно свести ихъ къ опредъленнымъ положениямъ и что только въ связи съ ученіемъ блаженнаго Августина, подъ вліяніемъ котораго сложилось его богословствованіе, можно отъискать для нихъ нъкоторое разъяснение, изъ бл. Августина восполняя недостающия званья въ его изложеніи. Требовалась, следовательно, спеціальная и, пожалуй, еще и не одна работа, въ которой къ тому же наибольшую долю труда пришлось бы уделить бл. Августину, чтобы въ силу этого имъть возможность и право представить въ полномъ догнатическомъ освъщени всю эсхатологію Григорія Великаго и затыть уже разъяснять ею тотъ отдёльный памятникъ, который быль избрань иною для историко-литературнаго изученія. Но въ таковъ случав, мнв пришлось бы если не совсвиъ забыть о его "Собесвдованіяхь", то ужь конечно рашительно отказаться оть той задачи, какую я ставиль при ихъ изученіи, темъ более, что въ указанномъ случаћ, ни въ вопросахъ догматического характера, ни въ отношеніяхъ последнихъ къ осхатологіи отцовъ западной церкви и въ частности къ эсхатологіи бл. Августина и Григорія Великаго наша православная богословская наука пока еще не имъеть решительно никакихъ руководящихъ или вспомогательныхъ работь, да и не будеть имъть до тъхъ поръ, пока не обогатится детальнъйшими монографическими изследованіями какъ отдёльныхъ памятниковъ святоотеческой и церковной литературы, такъ и частныхъ вопросовъ историко-богословского знанія. Западная богословская наука католическая, какъ и протестантская, именно и богата такими изследованіями, почему тамъ всякая более или менье самостоятельная, до извъстной степени, всесторонне-исчерпываюмая богословская работа не представляеть такихъ подъ часъ непреодолимыхъ трудностей, какъ у насъ... Для Григорія Великаго на русскомъ языкъ существуетъ всего лишь одно изслъдованіе проф. Пъвницкаго, который, также, не смотря на то, что прямо имълъдъло съ главнъйшими твореніями св. Григорія, каковы "Moralia"— толкованія на кн. Іова,—не ръшился коснуться основныхъ вопросовъ его догматики,—его ученія, напр., о благодати и предопрельденіи...

Единственный вопросъ прямо догматическаго характера, подробно обследованный мною въ "Собеседованіяхъ" св. Григорія Великаго, касается ученія о временныхъ наказаніяхъ за гробомъ, объ огнё очищенія и о молитвахъ за умершихъ. Я долженъ былъ остановиться на этомъ вопросё, прежде всего потому, что съ нимъ единственно связывается некоторое историко-догматическое значеніе за этимъ святоотеческимъ твореніемъ церковной литературы, а также потому, что имъ въ значительной мере определяется и значеніе этого произведенія по отношенію къ средневековой агіологіи и эсхатологіи.

Средневъковые богословы-какъ догиатисты, такъ и не догиатисты, начиная съ VII в., въ подтверждение своихъ иыслей объ огий очищенія, въ числи святоотеческих свидительствь, приводять уже большею частію соотв'ятственныя м'яста мов .Собес'ядованій св. Григорія. Въ длинныхъ богословскихъ пререканіяхъ, относительно ученія о чистилище въ XV, XVI и XVII в., защитники какъ и противники этого ученія постоянно обращались къ нъкоторымъ главамъ IV книги "Собесъдованій", которыя для однихъ являщись въ качествъ положительнаго святоотеческаго свидътельства за это ученіе, для другихъ, какъ напр., для грековъ на ферраро-флорентійскомъ соборв въ накоторомъ рода пунктомъ преткновенія, обойти который, повидимому, не представлялось возможности, не лишая это произведение общепризнаннаго за нимъ значенія "святоотеческаго". Равнымъ образомъ, и въ новъйшее время не только католические и протестантские богословы, но даже наши православные, котя последніе не решительно, но допускають, что въ "Собеседованіяхъ", следовательно, въ одновъ взъ известнъйшихъ церковно-учительнихъ памятниковъ древности, ученіе о

честилищномъ отнъ—ignis purgatorius—имъетъ для себя подтвержденіе. Американецъ Вильямъ Алджеръ, авторъ извъстнаго труда—"Критическая исторія ученія о будущей жизни"—съ ръшительностію утверждаетъ, имъя въ виду главнымъ образомъ "Собесъдованія" св. Григорія, что "папа Григорій Вел., какъ онъ говоритъ, въ VI в., построилъ, узаконилъ и далъ надлежащее догиатическое значеніе ученію о чистилищъ" 1).

Нашъ православный догнатисть преосв. Филареть черниговскій, также въ виду "Собеседованій" св. Григорія, пишеть: "онъ первый сталь говорить Западу объ огить очистилищномъ, напрасно указывая на слова Писанія І Кор. III гл. 12 и 31 ст. " 2). Проф. Пъвницкій въ своемъ сочиненіи о св. Григоріи Вел., соглашаясь съ этой имелью, считаетъ, по его скромному и насколько фигуральному выраженію, "одною изъ обмолеокъ слова... представленіе св. Григорія о чистилищномъ огив. . " 3). При такомъ положени даннаго вопроса въ отношенияхъ именно къ "Собесъдованіять св. Григорія Вел., я, насколько съумель, старался разъяснять его въ томъ видь, какъ онъ поставленъ въ "Собесъдованіяхъ". не разбрасываясь при этомъ по его длинной исторіи, а ставя въ прякую связь съ ученіемъ объ этомъ предметь бл. Августина, насколько оно изложено главнымъ образомъ въ его знаменитомъ творенін о "Градъ Вожісиъ" — въ томъ самомъ творенін, вліяніе котораго, по крайней мере на IV книгу "Собеседованій" св. Гриторія, какъ мив кажется, можно считать доказаннымъ.

И я пришель къ тому заключеню, что во всякомъ случав, если и можно искать у кого-либо изъ отцовъ западной церкви начальныхъ и главныхъ историко-догматическихъ основаній для ученія о чистилищномъ огив, то преимущественно у бл. Августина, и что если ученіе это или—представленіе объ немъ, двйствительно, было "одною изъ обмолюкъ слова", какъ говоритъ проф. Півницкій, говоря же точніве одною изъ обмолюкъ мысли" кого

<sup>1)</sup> Alger, A critical History of the Doctrine of a Future Life, 1871, crp. 401, 411.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Филаретъ, Историч. уч. объ отцакъ Цериви, изд. 2, т. III, стр. 143.

<sup>3)</sup> Св. Григорій Двоесловъ и пр., стр. 104.

нибудь изъ нихъ, то всего скоръе именно бл. Августина, величайшаго богослова-мыслителя первыхъ въковъ христіанства на Западъ, который, какъ извъстно, нимало однако не стоялъ за непогръшимость своихъ личныхъ и частныхъ мивній, напротивъ, въ духв истинно-философскаго пониманія, научаль такъ смотреть на свои произведенія: "Sane cum in omnibus litteris meis,— говорить онь въ трактать о св. Троиць (III, 2)-non solum pium lectorem, sed etiam liberum correctorem disiderem, multo maxime in his, ubi ipsa magnitudo questionis utinam tam multos inventores habere posset, quam multos contradictores habet. Verum tamen sicut lectorem meum nolo mihi esse deditum, ita correctorem nolo sibi. Ille me non amet amplius quam catholicam fidem, iste se non amet amplius quam catholicam veritatem. Sicut illi dico, noli meis litteris quasi Scripturis canonicis inservire; sed in illis et quod non credebas, cum inveniris, incunstanter crede, in istis autem quod certum non habebas, nisi certum intellexeris, noli firmiter retinere: ita illi dico, noli meas litteras ex tua opinione vel contentione sed ex divina lectione vel inconcussa ratione corrigere" ')...

Я показываю въ своемъ сочинения, что и въ "Собесъдованіяхъ" въ ученіи о неръшенномъ состояніи человъка за гробомъ и объ огиъ очищенія, Григорій Вел. съ теоретически-богословской

<sup>1) «</sup>Подлино, для всвять своихъ книжныхъ проязведеній желаль бы я не только набожнаго читателя, но и свободнаго испытателя-справщика, особенно тамъ, гдв самое величіе вопроса можеть вызывать столь же многихъ изыскателей, сколь многихъ имать и возражателей. Я не хочу, однако, чтобы тотъ и другой были безусловно за меня-были мив преданы, потому что въ такомъ случав первый, набожный читатель мой, показоль бы, что меня онь больше дюбить, нежели въру вселенскую — канолическую. и второй — что себя онъ больше любить, а не наволическую истину. Не смотря на мои провзведенія. какъ на каноническія книги св. Писанія, говорю я первому изъ нихъ, въ сихъ, т. е. въ внигахъ св. Писанія, еслебъ в вашель ты что-нибудь, чому ватрудился бы дать въру, върь безпрекословно; въ монхъ же книжныхъ трудажъ не отстанвай упорно то, что не есть доказанное и несомивненое или что, по твоему пониманію, не можеть быть таковымъ. Такъ и второго ваъ свонкъ читателей, свободно испытующаго мон произведенія, я прошу-исправляй ихъ, но не по твоему личному мивнію или предубъжденію, а на основанів св. Писанія или неоспоримыхъ доводовъ разума»...

сторони оставляеть спорные вопросы въ томъ же самомъ положенін. въ какомъ истрівчаемъ ихъ у бл. Августина, не стоить за догнатичность приводимаго имъ ученія, а просто высказываеть свое инвніе, причекъ относительно спорныхъ вопросовъ и у него также явственно слышится чисто августиновское-, non redarguo, forsitan verum est-не отрицаю, можеть быть это истина, а можеть быть и нътъ . Римско-католическій догмать объ огив очищенія, а затемъ и о чистилище, съ разнаго рода отпущеніями-индультенпіяня, святоотеческія свидітельства, въ пользу котораго католическіе богословы отъискивають не у одного Григоріи Вел. или ба. Августина, но и у вебхъ почти другихъ отцовъ церкви, догиатъ этотъ въ сущности-во всей своей постановки и разработки-продить средневъковаго и въ частности схонастическаго богословія. Зная при этомъ церковно-общественную жизнь Запада среднихъ вековъ, зная ту легкость, съ какою въ средніе века подъ прикрытіемъ авторитета приводилась всякая догма, выгодная для усиленія вліянія духовенства, можно сказать съ увібренностію, что не будь имени Григорія Вел. подъ ученіемъ о чистилищномъ огив, все равно-ученіе о чистилищъ явилось бы подъ другинъ имененъ, столь же авторитетнымъ и въ немъ не произошло бы ни малейшаго намъненія--- ни въ сущности, ни въ доводахъ, потому что въ своихъ главныхъ чертахъ оно, действительно создание среднихъ въсовъ. Однако, прежде чемъ это учение появилось на западе въ видь опредыленной догмы, разработанной въ трудахъ богослововъсмоластиковъ, оно незамътно, мало по малу, но дъятельно развиваюсь на почвъ различныхъ агіологически-эсхатологическихъ скажий и ивкоторыхъ церковно-обрядовыхъ установлений, имвешихъ отношение въ загробной участи усопшихъ. Действительность одного инь такого факта, какъ целый циклъ легендарныхъ сказаній о чистилищъ св. Патрика, путепнествія къ этому чистилищу на край западнаго света-въ Ирландію и обряды, которыни сопровождались странствованія по чистилищу не высленно только или въ фантазін, но и реально, съ доказательными королевскими грамотами, по возвращении изъ него, показываетъ, какимъ путемъ развивалось это ученіе. Но можно ли отв'ютственность за это воздато с гать на св. Григорія Вел. или какого-либо изъ великихъ отповъ церкви только потому, что въ ихъ твореніяхъ по вопросамъ эсхатологическимъ встръчаются такія или иныя мненія, за истинность которыхъ они сами не ручаются? Впрочемъ, хорошо извъстно, что въ средніе въка, богословская мысль которыхъ такъ много обязана твореніямъ бл. Августина, --- вышеприведенная просьба его --- понииать и истолковывать святоотеческія творенія не по личному усмотрвнію или предуб'яжденію, а въ согласіи съ ученіемъ Слова Божія и неоспоримыми доводами разума — менье, чымь когда-либо имъла мъсто, и потому удивляться тутъ нечему.. зокъ, вопросъ объ ignis purgatorius, затронутый въ содержани "Собесъдованій" св. Григорія, представляль для меня интересь, какъ въ своемъ спеціально-перковномъ или если угодно полемически-догиатическомъ значеніи, такъ и потому, что это - одинъ изъ важивищихъ въ средневековой агіологической эсхатодогіи, историколитературныя отношенія къ которой этого произведенія я нивлъ въ виду показать...

Всявдъ за изложениет общаго учения Григорія Вел. о загробной жизни, насколько это нужно было для уясненія содержанія IV книги "Собесьдованій", я перехожу къ своей ближайтей задачь-къ обследованию эсхатологическихъ разсказовъ изъ "Собесъдованій" св. Григорія, съ принятой мною точки эрънія, и къ изложению ихъ литературной истории. Но и здесь точно также, какъ и въ вопросъ объ "ignis purgatorius" я считалъ нужнымъ прежде всего установить, по крайней мере, въ самыхъ существенныхъ чертахъ общее отношение не только къ содержанию, но и къ самой формъ сообщаемаго въ этихъ разсказахъ — къ тъмъ образамъ и картинамъ, какими изображается въ нихъ загробный міръ. гордо выставляемое въ наше время, такъ сравнительное изучение въ области языка, миса, народной исихологін, литературъ и исторіи религій, коснулось уже и области христіанскаго ученія о безсмертін души и о загробной жизни. Собирая разровненныя черты изъ различныхъ религіозныхъ върованій и, путемъ сравненія, восходя отъ отдільныхъ представленій о загробной жизни къ обобщеніямъ и выводамъ и относительно хри-

спанскаго ученія о безспертін, изследователи этого направленія, въ родъ напр. самаго новъйшаго cultur-historic'a изъ школы сравнислываго изученія — нъмца Липерта стараются лишить это ученіе его отличительнаго богооткровеннаго характера, при чемъ, разуквется, широкое місто отводять и столь излюбленным въ наше время гипотезанъ разнаго рода заимствованій. Въ действительности, опыты такого изучения не только не ведуть къ цвиямъ, враждебнить христіанству, въ каковыхъ они предпринимались и предпринимаются, но и приводять прямо къ противному -- къ признаню факта, что для сравненія приходится брать величины въ основаніять неисоизм'вримыя --- христ. богооткровенное ученіе и натуралестически-пантенстическое, каковы по существу всв явыческія религозныя въроученія, что гипотеза заимствованій при этомъ просто неивность, какъ напр. относительно христіанскаго ученія о всеобщемъ воскресеніи въ концъ міра, что, наконецъ, сходство въ отдывныхъ чертахъ ученія-въ образахъ и картинахъ, въ которие оно облеклось, явление чисто вившиее, не касающееся основъ учени и міросозерцанія. Къ признанію этого факта мало по малу вачивають приходить даже и сами представители сравнительноисторическаго изученія религіозныхъ вёрованій, по мёрё того какъ увлечение новизною иннуты, въ виду недавно сделавшагося доступенить наукъ общирнаго и интересныйшаго матеріала, ослабъваеть и мъсто легкомисленнаго предубъяденія заступаеть серьезное и непредубъжденное научное отношение къ добытымъ уже резульгатанъ. Темъ не мене, опыты такого изученія и обобщенія, какакіе выводятся на основаніи его, неизбіжно иміть въ виду и при изучении христіанской осхатологіи. Особенно же нужно сказать это о томъ круге эсхатологическихъ данныхъ, который предлежалъ исеку изученю, - данных в в пологін и в пологической осхатологін. Туть собственно не съ принципами приходится имъть дъло, не съ бщими положеніями и последовательнымъ раскрытіемъ и уясненеть ихъ, а съ такъ навываемыми "свидътельствами отъ факта", которыми потусторонній загробный мірь-мірь высшаго отвлеченія в созерцанія живописуется яркими чертами, взятыми отъ міра сего и отъ сей жизни, чертами, которыя хотя и суть только образы вещей — imagines rerum", по словамъ св. Григорія Великаго, темъ не менье въ цъломъ представляютъ живую реальную картину, доступную чувственному воспріятію, а чрезъ него и "ограниченному пониманію нашему", какъ говорить тоть же св. отецъ (Діал. IV, 31 и 37). Но въра въ безспертіе всеобщій фактъ, а связанныя съ нею представленія о загробномъ мірів всюду, начиная съ самыхъ младенческихъ народовъ и до самыхъ культурныхъ въ дохристіанскомъ міръ, выражалась также въ свидътельствахъ факта-въ образахъ вещей или же въ образно-поэтич. представленіяхъ, открывающихъ много сходныхъ чертъ съ теми, какими изображается загробный мірь, какъ въ агіологіи вообще, такъ особенно и спеціально въ эсхатологическихъ панятникахъ христіанской агіологіи, а въ связи съ нею и въ памятникахъ христіанскаго искусства. Изучающій памятники этого рода, къ числу которыхъ но агіологіи относятся "Собесьдованія св. Григорія, не можеть пройти мино даннаго факта, не указавши его значиность, какъ въ основаніяхъ такъ и въ частныхъ явленіяхъ и отношеніяхъ. Я съ своей стороны сделаль это, представивши кратко, въ самыхъ существенных чертахъ, дохристіанскую эсхатологію, сравнительно съ христіанской агіологической, — заключеніе. къ какону я пришель въ этомъ случать, изложено мною въ 2-хъ изъ моихъ положеній, а именно: "въ изображения загробнаго міра по разсказамъ "Собесьсв. Григорія, а въ связи съ ними и въ памятникахъ древне-христіанской агіологической эсхатологіи можно находить черты сходства съ образно-поэтическими представленіями общей до христіанской эсхатологіи, но въ основъ и въ своемъ историческомъ развитіи первые стоять внъ связи и зависимости отъ послъднихъ"...

Для историко-литературнаго собственно изученія избранное мною произведеніе изъ свято-отеческой литературы представляетъ драгоцівнивій памятникъ, щедро вознаграждающій изслідователя за ней трудности, какія онъ долженъ преодоліть по нікоторымъ вопросамъ, связаннымъ съ его изученіемъ... Въ немъ, не смотря на отрівшенность содержанія отъ всего земного и исключительность формы, ярко отразились и личныя черты его автора, и его вікть. Въ священномъ авторів этого произведенія, который и самъ по мівстамъ

является действующимъ лицомъ въ томъ мірф, о которомъ онъ разсказываеть, видно, съ одной стороны, суровость истаго римляния лучшихъ временъ, жельзная воля въ отношении требованій долга — личнаго и общественнаго, не оставляющая мъста мягкосердечию и внушениямъ снисходительности къ людскимъ слабостянъ, какъ къ своимъ, такъ и въ другихъ, -- истаго римлянина, какить онъ представленъ на одной превосходивищей греко-славянской миньятюрь, недавно изданной г. Ганзеномъ; но на ряду же съ этимъ, въ его разсказахъ — въ содержании, въ характеръ, въ сановъ тонъ разсказа постоянно слышатся иногда тихія и ровныя, неогда возбужденныя и порывистыя движенія святой восторженной души высокаго подвижника, то всецью отрышенняго отъ адышняго граховнаго міра, то томинаго духовной жаждою отрашиться отъ него, всемъ существомъ уйти въ міръ высшаго духовнаго созерцанія, жить вий плоти, вий міра. Вийсті съ тімъ и тогдашній пръ-перковный, политическій, общественный, живо рисуется въ его разсказахъ, котя конечно этого онъ и не имълъ въ виду: развадины, полное разрушение по встить частямъ прежняго могу**мества** и гордаго мірового величія, и—надъ развалинами — варвары, нествиныя дикія полчища варваровь, наханнувшихь со всёхь сторонъ, производящихъ разрушение и любующихся действивы разрушительных силь-воть одна спорона картины, а на другойновая власть, новый всемірно-властительный институть, не располагавній еще богатствами и легіонами старыхъ римскихъ цеварей. но уже настолько властительно начинавшій заступать ихъ идсто, что слову его поркнуются, предъ нимъ склоняютъ голову и необузданные какъ вихрь въ своихъ дикихъ порывахъ несивтныя полчища варваровъ, — этотъ новый институтъ — церковь и ея правители, первосвященники Рима: таковы две противоположныя стороны картины, все содержаніе которой затімъ представляеть рядъ такихъ же непримиримо-разкихъ противопоставленій, контрастовъ, сивну свыта и густых тыней, съ одной стороны въ обществы, въ вародъ-поливищая грубость нравовъ, или еще нетронутыхъ вліянісиъ старо-римской явыческой культурной жизни. или уже раздагавшихся и разложившихся подъ ихъ вліяніемъ, невъжество и не-«Христ. Чтвн.», № 1-2, 1887 г.

лъпъйнія суевърія въ міровоззрыни и жизни, и туть же страшныя народныя бъдствія, бъдствія безъ конца, а на другой сторо нъ—тихая обитель мира, монастырь, множество монастырей, являвшихся уже не только средоточіемъ высокихъ христіанскихъ добродітелей, знанія и просвішенія, но и начавшихъ оказывать во-вні, въ міру свое высоко-благотворное и просвітительное и гуманновоспитательное вліяніе. Вотъ черты, въ какихъ рисуется въ разсказахъ "Собесіздованій" св. Григорія его время, производящія тімъ большее впечатлівніе, что онів не стоятъ на первомъ планів, скрываются за величіемъ тіхъ идей и образовъ, которыми поглощено все его вниманіе, —напротивъ, онів незамітны и незамітно, независимо отъ него, какъ-то такъ, сами собою выступаютъ для изслідователя на видъ и вызывають глубокій интересъ...

Въ отношения содержания и формы "Собесвдования" св. Григорія для историко-литературнаго изученія имъють то особенное преимущество, что представляють возножность разсматривать его не изолированно, не какъ отдъльное произведение, а какъ одно изъ целаго ряда однородныхъ съ нипъ, появившихся въ церковной литературъ еще до него-въ въка христіанской древности, и въ последующее время, въ средніе века, когда оно пользовалось значеніемъ вполив церковно-учительнаго свято-отеческаго TBODOHLA. такъ просматривалъ его, и особенно имълъ въ виду уяснить его отношение къ памятникамъ средневъковой агіологіи, въ частности же его эсхатологическихъ разсказовъ къ средневъковниъ такъ называемымъ "Visiones", для которыхъ оно считается однивъ изъ церковнихъ источниковъ и котория въ свою очередь стоятъ въ числъ ближайшихъ литературныхъ источниковъ для "Divina Comoedia" Данте. Въ сожалению, подавляющая масса агіологическаго матеріала, еще почти не разобраннаго и не разработаннаго научно, не дозволила мив сдвлать все, что требовалось моей задачей въ этомъ направленіи, равно какъ отчасти по той же причинъ я долженъ быль отказаться отъ своего намеренія проследить судьбу "Собесьдованій" св. Григорія въ византійской и церковно-славянской литературахъ: для такой работы требуется особое изследование. У насъ, въ старину, "Собесвдованія" св. Григорія были одною изъ

известнейшихъ церковно-учительныхъ книгъ: изъ нея предлагалесь отдельныя чтенія въ разные дни въ церкви, ее читали и за ионастырской траневой, и въ домахъ набожныхъ мірянъ. Въ печатновъ Прологъ, по изданію 1589 г., помъщено изъ "Собесъдованів", а главиниъ образомъ изъ IV книги — 14 разсказовъ, въ чисяв которыхъ есть и тв главы, которыя служать предистокъ пререканій по вопросу о чистилищь, въ Прологахъ рукопесения, а затемь и въ Макарьевскихъ Четьи-Минеяхъ этихъ чтеній еще больше: такъ, въ одномъ Кириловскомъ Прологів я насчиталь ихъ до 24, а въ Четьи-Минеи Макарія вошли чуть ве цванкомъ всв четыре книги "Собесвдованій". Разумъется, въ старину у насъ это свято-отеческое твореніе никакихъ сомнаній, пререканій и изысканій не вызывало и никаких со стороны набожних русских людей—ни "inventores", ни "contradictores", употребляя вышеприведенныя слова бл. Августина, оно не имвло, по грайней ивре о таковыхъ я ничего не знаю. Но въ новейшее время, въ нашей духовной митературів и, пожалуй, въ богословской наукъ отношение къ нему, нельзя сказать, чтобы было ясное и достаточно опредъленное: съ одной стороны, по вопросамъ эсхатологін оно пользуется всецько авторитетнымъ значеніемъ свято-отеческаго творенія и въ изложеніи ученія, напр., о молитвахъ за умершиль изъ него приводятся тё самыя главы, въ которыхъ говорится объ огить очищения, какъ приводятся они и въ нашихъ синодикахъ, особенно раскольничьихъ, а съ другой стороны по поводу этихъ же самыхъ главъ дёлаются отзывы въ родё вышепривъденнаго преосв. Филарета черниговскаго, проф. Пъвницкаго и др. Но этого мало. Недавно проф. Петровъ въ своей докторской диссертаціи о печатномъ Прологів, коснувшись въ числів другихъ пат-риковъ и "Собесъдованій", какъ однороднаго съ ними произведенія, выразиль даже такой взглядь, что въ сообщаемыхь вь немъ ражсказахъ въ ученіи и въ нравоученіи замітны сліды новопи-<sup>д</sup>агорензма <sup>1</sup>). На чемъ основанъ такой взглядъ, я не могь до-

<sup>1,</sup> Петровъ, О происхождения и составъ славяно-русскаго продога, стр. 1-164.

искаться, такъ какъ слёдовъ ново-писагорензма въ обслёдованномъ мною произведени не нашель, если не относить къ этимъ "слёдамъ" затронутый въ немъ вопросъ все о томъ же ignis purgatorius, но самая возможность такого взгляда уже показываеть, что относительно этого произведенія въ нашей литератур'в существуеть, действительно, довольно неопред'еленное представленіе и если мне удалось до некоторой степени установить более правильное отношеніе къ нему, то думаю мой трудъ не будеть безполезенъ.

## Культурно-религіозныя движенія въ Лифляндін.

Въ исторіи Лифаяндін совершился крупный повороть во второй четверти настоящаго стольтія. Съ этого времени содержаніе ея, досель столь однообразное, почти внезапно пополняется совершенно, можно сказать, новыми элементами: движенія культурныя и редигіозныя беруть свое начало именно съ этого времени. объ исторін Лифляндін, я разумъю исторію коренныхъ жителей этого края (эстовъ и латышей), которые въ теченіе почти шести въковъ только участвовали въ этой исторіи или върнъе являлись пассивными врителями ея и слепыми орудіями своихъ господъ, распоряжавшихся судьбою края. Вторая четверть настоящаго стольтія есть начало всеобщаго пробужденія туземцевъ изъ многовіковой рабской спячки. Пробужденіе это имеють глубокій смысль, будучи разснатриваемо въ общей связи прошлыхъ народныхъ движеній. Въ древности до этого времени оно выражалось въ формъ возстаній противъ господъ-сначала почти всеобщихъ, а потомъ ивстныхъ, частныхъ. Первоначально народъ върилъ еще въ собственную силу н надъямся безъ посторонней помощи сбросить съ себя иго рабства, но съ теченіемъ времени горькимъ опытомъ онъ пришелъ къ убъедению въ недостаточности собственныхъ силъ и средствъ для этого, онъ сталь обращаться за помощью то къ роднымъ соплеменникамъ за Финскимъ заливомъ, то къ могучему русскому народу за Пейпусовъ и р. Великой. Но такъ какъ положение туземпевъ пость оказанной имъ физической помощи оставалось темъ же какъ и прежде, то народное саносовнание должно было пробудиться въ нной формы; долгій историческій опыть научиль его не довырять силь физической; онъ инстинктивно обратился къ силь духовной,

къ духовному міру, ища въ немъ и утіменія, и облегченія: отсюда религіозныя движенія сороковыхъ годовъ настоящаго стольтія.

Гернгутерство удивительно быстро распространилось по всему краю, — фактъ знаменательный — туземцы погрузились въ религіозный мистицизмъ. На гернгутерскихъ молитвенныхъ собраніяхъ, гдъ исключительно оплакивалось горе земное, гдѣ жизнь земная признавалась по божественному домостроительству юдолью плача, а радости бытія переносились въ горьній міръ, проснувшееся отъ застоя самосознаніе народное нашло себѣ вполнѣ соотвътствующее выраженіе: здѣсь народъ могъ на время вполнѣ забыться. Это было чисто религіозное движеніе безъ примъси постороннихъ мірскихъ элементовъ. Но нѣсколько позже проявилось другого рода движеніе, которое выразилось въ формѣ массоваго перехода въ православіе. Это движеніе по своимъ размѣрамъ далеко превосходило первое.

Въ основани его лежала безспорно религіозная подкладка, но къ ней принашивались и политическія тенденцін. Посладнее движеніе по справедливости полагаеть начало новой эрв лифляндской исторін. Отсель совершается повороть въ пользу сближенія края съ остальной Россіей, отсель беретъ свое начало у лифляндскихъ свытскихъ и духовныхъ господъ усиленное стремление развить въ тузенцахъ съ одной стороны нерасположение и ненависть къ Россія, а съ другой — воспитать въ престыянства уваренность, что будущность и блага національныя исключительно покоятся на лютеранствъ и вообще на германской культуръ, и въ то же время посредствомъ приходскихъ и городскихъ школъ постепенно германизировать туземное юношество; отседь въ крав зарождаются въ средъ самыхъ туземцевъ національныя враждебныя партів, въ род'в того, какъ это было въ XIII столетін, когда решался вопрось о томъ, какую культуру принять: католическо-немецкую или православнорусскую; наконецъ, что важное всего, въ это время положено начало новому культурному развитію прибалтійских туземцевь, исключительно благодаря ихъ движению въ православіе. по справедливости можно сказать, было и есть единственный культурный двигатель для туземцевь въ краж, конечно, болже въ синсив отрицательномъ, чвиъ положительномъ. Оно есть сила, су-

ществованіе которой въ краї волей-неволей заставляеть лифляндскихь господъ употреблять всй мізры для поднятія умственнаго уровня туземнаго населенія. Великая отрицательная заслуга православія не можеть быть отвергаема и самими противниками его.

Въ последнее время уже столь много писано и говорено о движения въ 40-хъ годахъ, что мне излишне повторять здесь уже известное. Я поинтаюсь ниже осветить это движение въ общихъ чертахъ, лишь на основании устныхъ преданий и обращающихся въ народе песенъ касательно его. Нужно заметить, что вопросъ о мотивахъ этого великаго движения столь запутанъ и сложенъ, столь близко затрогиваетъ интересы русско-православные и немению лютеранские, что суждения о немъ выражаются въ диаметрально-противоположной форме. Лишь благодаря недавнему новъймену движению въ Эстляндии, противоположные взгляды на этотъ вопросъ начинаютъ несколько сближаться; делаются взаимныя уступки съ объехъ сторонъ, и вследствие этого мнения становятся ближе къ истинъ.

Причины и мотивы движенія 40-хъ годовъ, какъ и всякаго массоваго движенія, сложны и разнообразны; вопросъ можеть быть только въ преобладающихъ мотивахъ его, и въ этомъ отношении една-ин когда нибудь сойдутся взгляды враждебныхъ сторонъ. Друзья и защитники православія едва ли будуть теперь отвергать, что въ то смутное время происходило немало безпорядковъ при присоединеніи. Все это вполять понятно и извинительно, ибо ни правительство, ни мъстное начальство не было достаточно подготовлено для того, чтобы разумно руководить столь внезаинымъ движеніемъ. Присоединяющіе, не зная ни языка, ни правовъ присоединяемыхъ туземцевъ, поневолъ должны были ограничиться при совершенін самаго обряда и нри богослуженін визшникъ дъйствіемъ, оставляя новообращаемыхъ почти въ нолномъ невъденім о новой въръ, и лишь вижшиня обстановка и обрядовая сторона богослуженія могли дать новообращенному нівкоторое понятіе о принатой новой въръ. Но все же для чувства новообращенныхъ богослужение православное давало болье пищи, чънъ прию духовнихъ пъсенъ въ киркахъ и слушание брани пасторовъ съ каоедры,

которые котя и болье владели туземными языками, но не настолько, чтобы быть въ состояніи или желать объясняться на нихъ о возвышенныхъ предметахъ. Что въ это смутное время въ некоторыхъ темныхъ уголкахъ Лифляндіи мотивы и форма присоединенія были довольно неблаговидны, объ этомъ можно судить отчасти по разсказу, который я слышаль изъ несколькихь усть, что когда въ одномъ имъніи во время присоединенія вдругь распространился слухъ, что кто до вечера не присоединится, тотъ не получитъ земли, то произошель такой наплывь желающихь, что священникъ едва усивваль муропомазывать. Понятно, что въ данномъ случав не могло быть никакого предварительнаго оглашения, и даже записывались после муропомазанія. Впрочемъ, что касается восточной окраины лифляндской губернін, то здісь туземцы были довольно хорошо знакомы съ вившней стороной богослужения православной церкви, благодаря близкому сосёдству русскихъ. Исковопечерскій монастырь оказаль въ этомъ отношеніи великую услугу дълу православія въ Лифляндін, ибо здісь впервые зародилась въ лифаяндскихъ туземцахъ, преимущественно въ эстахъ, мысль о переходъ въ православіе. Затъть перковь наниковская и щемерицкая играли такую же роль для латышей. Многіе тузенцы, страдавшіе больвнями, особенно господствующею въ то время былою горячкой, посъщали Печерскій монастырь, служили здісь молебны, ставили свечи и молились. Во время голода въ 1814 г. крестьяне изъ Лифляндін толиами отправлялись въ Печеры за милостынею, и тамъ полувърцы и русскіе щедро помогали ихъ нуждъ. Я приведу ниже любопитныя извлеченія изъ літописи о-ской неркви (лифляндской губ.), въ которыхъ довольно хорошо представляется намъ дело православія до последняго времени. Въ виду повсемъстнаго однообразія движенія и последующаго положенія православія, мы получаемъ нікоторое понятіе о положеній православія во всемъ крав. Вотъ данныя изъ этой літописи.

По разскаву одного очевидца; сторожа Даніила, въ то время въ Печерсковъ монастыръ былъ какой-то длиннополий причетникъ, который немного зналъ по-эстонски. По просыбъ болье 100 ни- щихъ изъ Лифляндіи онъ началъ разсказывать имъ о православ-

ной въръ и обрядахъ. Слъдствіемъ этого было то, что на другой день болъе 50 человъкъ изъявили желаніе принять православіе. Изъ нихъ только 16 человъкъ, знавшіе неиного по-русски, были охотно присоединены однимъ монахомъ. Это было въ іюль мъсяцъ 1844 года. Но еще до этого времени многіе были присоединены тамъ же. Присоединенные получали изъ монастыря на дорогу нечены хльбъ, нъсколько денегъ и по мъщку муки для семейства. Мього присоединилось и въ паниковской и въ щемерицкой церквахъ, хотя документальныхъ свидътельствъ объ этомъ не сохранилось. Новоприсоединенные, по разсказамъ очевидневъ, оставались безъ причастія 2—3 года. Въ голодное время 1839—1850 годовъ крестьяне снимали кору съ березъ и липъ и варили мохъ съ прибавкой соли.

Для характеристики обстоятельствъ, при которыхъ совершалось присоединеніе, я приведу одно извлеченіе изъ той же летописи. По разсказамъ очевидцевъ въ 1845 году въ Маріенбургъ прітхаль какой то царскій священникъ (о. Як. Михайловъ) съ двумя причетниками (Дав. Баллодъ и Оед. Бычковскій) и началъ проповедивать о православін на латышскомъ языкъ. Крестьяне степались массами. Одни надъялись получить хлеба и денегь, другіе желали просте принять царскую віру. Містныя нівмецкія власти приняли строжайшія ибры для предупрежденія собиранія народа въ Маріенбургъ. Крестьянамъ подъ страхомъ наказанія было запрещено отправляться въ Маріенбургъ ("ослушники будутъ посланы въ русскимъ людовдамъ"); всв дороги были заграждены и на перекресткахъ разставлены сторожа Очевидцы передають, что баронъ Ф-гофъ прогналъ какого-то прівхавшаго изъ Петербурга чиновника и связалъ священника съ причетниками. Священникъ показалъ ему "царскую бумагу", но тотъ бросилъ ее на земию и началъ топтать ногами. Не смотря на то, народъ не терязъ довърія къ русскому правительству и присоединенія продолжались. Новоприсоединенные для совершенія религіовныхъ обрядовъ по ночамъ отправлялись съ семействами въ Маріенбургъ, Верро, Паниковичи и Печеры.

Другой факть. Въ 1849 году вся Земмергофская волость изъ-

явила желаніе принять православіе. Узнавъ объ этомъ, мъстний помъщикъ, баронъ В., приказалъ всъмъ собраться на мизу, гдъ около 30 человъкъ, считая каждаго черезъ пять человъкъ, получили по 20 ударовъ розгами. Затъмъ баровъ объявилъ: если кто язъ крестьянъ перейдетъ въ православіе, тотъ будеть выгнанъ изъ волости, а если кто-либо изъ новоприсоединенныхъ получитъ землю. то онъ дастъ всвиъ оставшиися въ лютеранстве въ два раза больше. Говорять, что после этого никто не присоединился. Въ то же время оппекальнскій пасторъ Фр. Т. съ церковной каоедры открыто призываль благословеніе Божіе на всехъ гонителей православія и проклятіе на его защитниковъ. Со времени открывшагося движенія въ православіе онъ сділался другомъ прихожанъ, оказываль разныя благодъянія, раздаваль деньги, ходатайствоваль за прихожань-лютеранъ въ судахъ; въ тяжбахъ православние били вдвое строже наказуемы, чёмъ лютеране. Онъ же распространиль слухъ въ народф, что предложенный на ландтагь лифляндского дворянства въ 1846 г. крестьянскій банкъ назначенъ единственно для техъ крестьянъ, кои навсегда останутся въ спасительной въръ, т. е. въ лютеранствъ. Однажды, явившись въ деревню Сипинь, жители которой желали принять православіе, тоть же Т. началь при многихь свидітеляхь ругать одну женщину: "русская въра поганая, чертова часть (Welle Sprahkle), ты своихъ дътей бросила въ адскій огонь, да и сама туда же кочешь отправиться" и т. д.

Немало приводится въ упомянутой летописи и другихъ сведеній о мерахъ, къ которымъ прибегали духовные и светскіе лифляндскіе господа для отвращенія лютеранъ отъ православія и для совращенія обратно присоединившихся. Такъ напр. тотъ же знаменитый Т. въ 1864 году началъ съ церковной каесдры и въ частныхъ беседахъ проповедывать, что государь желасть, чтобы все погибшія чрезъ православіе души возвратились въ лютеранство и что возвратившісся получать отъ помещиковъ землю. Въ следующемъ году рамесхальнскій помещикъ В. Тр., возвратившись съ ландтага, разсказывалъ, что лифляндское дворянство собрало значительную сумму, чтобы предложить ее министру, который будто бы согласился искоренить православіе въ Прибалтійскомъ краё и что восемь

нфізидскихъ лютеранскихъ пасторовъ рішились вінчать, крестить ділей, принимать на причастіе и погребать православныхъ, при четь дворянство обязалось въ случай лишенія каеедръ обезпечить из безобідное существованіе. Въ числі этихъ восьми быль и уполянтий Т. Въ марті мізсяці 1865 года онъ началь открыто ділать воззванія къ присоединившимся возвратиться въ спасительную лютеранскую віру, ибо вся-де царская фамилія образумилась и перейдеть въ лютеранство, и по волі государя всі могуть крестять дізтей въ лютеранство. "Народъ ждаль кончины міра".

Кромъ устной проповъди противники православія прибъгли и къ письменнымъ средствамъ: ходили по рукамъ брошюры на латишскомъ и нъмецкомъ языкахъ, напечатанныя за границей, въ нить всячески поносилось православіе и его представители и даже сообщались діавольскіе слухи относительно царской фамиліи и послательства со стороны представителей православія на священную есобу государя. Все это было направлено къ тому, чтобы подорлать въ народѣ расположеніе къ православію и довѣріе къ русскому правительству.

Приведу адфсь еще несколько характерныхъ фактовъ, свидътельствующихъ, какъ до последняго времени господа страны относатся въ православію и въ представителявъ русскаго правительства. Последній подвигь знаменитаго настора Т. состояль въ следуюмень: 8 марта 1881 года, въ воскресенье, онъ объявиль съ каедри народу о цароубійстві и приказаль всімь прихожанамь, начивы съ 18-ти-летняго возраста, явиться 15-го числа того же пісяца въ вирку для присяги новому государю. Затімь онъ началь проповъдь о православной въръ, сравнивая ее съ языческой, ибо русскіе поклоняются доска, считая ее за Bora; изъ этой темной веры могуть-де выходить только нигилисты. Кто не пойметь, для чего пастору понадобилось произнести такую проповёдь именно предъ присагой? Народъ однако останся веренъ своему царю, и напелся одинъ сивльчакъ-крестьянинъ, Генрихъ Гейдеманъ, который въ киркъ же публично во всеуслышание протестовалъ противъ процоведи Т. За это онъ немедленно быль въкандалахъ отправнь кирочнымъ попечителемъ барономъ А. В. въ волкскій орд-

нунгстерихть, какъ бунтовщикъ; здёсь после разныхъ угрозъ и оскорбленій онъ быль заключень въ тюрьму. Въ первыя сутки онъ не получалъ никакой пищи; потомъ въ течение 14 дней ареста онъ каждый день быль приводинь въ кандалахъ въ присутствіе, гдв его всеми мерами заставляли отрицать содержаніе проповъди Т., ибо онъ грозилъ повхать съ жалобой въ Петербургъ. Но этому злополучному летту не суждено было довести дело до конца, ибо выпущенный изъ тюрьмы, онъ скончался весной 1884 г. Другой фактъ случился въ той же местности несколько повже. 4 марта 1883 года въ веммергофскомъ волостномъ правлени было очередное присутствіе, въ которомъ принимали участіе около 70 человъкъ крестьянъ. Во время присутствія пріткаль въ волостное правленіе земмергофскій баронъ фонъ-В. Сначала онъ повелъ съ крестьянами рачь о кредитной касса, учреждение которой было необходино, такъ какъ всв крестьяне означенной волости желали выкупиться; затемъ онъ измениль тонъ и началь бранить ихъ приблизительно въ следующихъ словахъ: зачемъ вы просите новыхъ судовъ, и при томъ столь глупыхъ какъ у русскихъ въ Россін, гдв только тотъ правъ, кто богать, а у насъ всякій бъднякъ легко найдетъ свое право. Какую пользу вы извлекли изъ того, что подавали въ 1882 году прошенія, доноси и жалоби? Только причинили себъ вредъ на будущее время. Вотъ теперь разъвзжаетъ и самъ собираетъ прошенія какой-то ревизоръ сенаторъ Манассеннъ, котораго я могу сравнить съ католическимъ оселковъ (tezihla), который въ древнее время разъвзжаль съ ящикомъ и раздавалъ разръшительныя молитвы (индульгенціи). И этотъ сенаторъ, собравши прошенія и деньги, увдеть во свояси; спрашивается, какое благодівніе онь можеть вамь оказать, кром'я явнаго бунта, и т. д. Крестьяне, подавъ жалобу на барона за эту рачь, согласились дать присяту только въ Рага, а не на мъсть, гдъ они ожидали противъ себя преслъдованій. Поэтому двио это такъ и останось на бумагв, безъ дальнейшаго движенія.

Сиутныя тяжелыя времена перваго движенія въ православі отразились и въ народномъ творчествъ. Въ одной пъснъ, на вер

роскоит наржчін, ходящей въ рукописи по рукамъ, певецъ съ полвалой вспоминаетъ извъстнаго въ Эстляндіи джепророка Мальцфельда, который со всёми своими последователями бежаль въ Россів всліндствіе внутренних смуть въ эстонском народі и боліве не увидель горя въ родной Эстаяндіи. Певець помнить то смутное время 50-хъ годовъ, когда въ деритскомъ увздв въ приходе Пигагерве происходила страшная сеча: "родина димилась тогда въ крови, ради некоторыхъ писцовъ гнали народъ сквозь строй; каждый получиль пятьсоть ударовь большими пучками розогъ, которыми были снабжены солдаты. Влагодареніе солдатамъ, говорить ифвець, которые были милостивы, старались бить сластв. Страхъ передъ помъщикомъ и боль отъ палокъ гнали насъ въ русскому священнику. Тенерь эстонскій народъ смішань: причина этого-страхъ и страданія. Много есть среди ихъ такихъ, готорые вздыхають ради втры: не находять они никакого состраданія, живя въ этой въръ (русской): не умъють они хвалить ее, а равно и считать ее драгоценною; многіе ходять по старому въ лотеранскую кирку и молитвенный домъ". Пъсня эта, составленная къмъ-либо въ народъ, по моему мивнію, представляеть дело въ самомъ истиномъ положении и върно изображаетъ причины движенія и народное настроеніе по переходів.

Гораздо болье можно найти въ народъ пъсенъ, составденныхъ врагами православія. Я имъю подъ рукою сборникъ пъсенъ лютеранскаго кистера на о. Монъ, Фрейндлиха. Обладая поэтическимъ талантомъ, онъ воспользовался имъ между прочимъ для того, чтобы отвратить народъ отъ православія. Сборникъ составленъ въ 1846 году и содержить въ себъ пъсни на разнообразныя темы. Въ пъсняхъ антиправославныхъ онъ осмъиваетъ новообращенныхъ во всъхъ эзельскихъ приходахъ: приписывая имъ прозвища, которыми жители разныхъ приходовъ надъляютъ другъ друга, онъ въ заключеніе дълаетъ нападки на самое православіе, ставя постъднее виною той или другой дурной черты; на перемъну въры онъ смотритъ какъ на побъду врага рода человъческаго, который въ аду хвалится своимъ успъхомъ среди эзельцевъ; причиной перехода снъ виставляетъ нелъпие слухи и ожиданія: освобожденіе отъ

25

встать повинностей, завладение землей, бывшей некогда ихъ собственностью и отнятою нъщами ("последникъ останется только построить плоты на озерахъ и морв, для местожительства"), избавленіе отъ рабства у пом'вщика, занятіе самими м'вста господъ и т. д. Стихотворецъ особенно выдвигаетъ одну черту движенія, вменно, что жены были главными двигательницами въ пользу прапославія на Эзель; потому онъ посвящаеть молодымъ дъвицамъ. могущимъ стать матерями, целое длинное стихотвореніе, въ которомъ увъщеваетъ ихъ не поддаваться кознямъ сатаны и не изиънять въры. Стихотворецъ часто изображаетъ, какъ следствіе перемены веры, жестокую порку на рынкахъ и площадяхъ, производимую солдатами или насминии людьми, которымъ нужно было еще платить деньги за розги. Вообще онъ выставляетъ православныхъ посмъщнщемъ въ глазахъ своихъ соплеменниковъ и господъ. Эти стихотворенія написани спеціально съ цвяью предотвратить лютеранъ отъ перехода въ православіе; но есть и такія, которыя составлены болье искусною рукою для совращения обратно перешедшихъ въ православіе. На одной такой рукописи, которую я имъю, значится, что она принадлежитъ одному крестьянину въ Палоперъ, въ деритскомъ увадъ, въ 1847 году; въ другомъ мъств видно, что она была у кого-то въ ильмгервскомъ приходъ того же увзда. Вообще, судя по надписянь, сдвланнымь различными лицами, эта рукопись быстро переходила изъ рукъ въ руки между крестьянами дерптскаго и верроскаго увздовъ. Содержание этой рукописи такъ интересно, что я считаю не лишнивъ привести здесь ее пеликомъ въ прозв. Заглавіе ся следующее: сетованіе скорбнаго человіка, который продаль свою спасительную въру ради мірскихъ выгодъ. Мотто: мірское счастіе — погибель души; жизнь въры-сокровище неба.

1) Увы! Я несчастный, безумный глупець! Что мий дёлать? Языкъ людской громко провозглащаеть намъ счастье: кто оставить свою вёру, приметь новую русскую вёру, тому дадуть подушный надёль, съ того снимуть барщину на помёщика? 2) Новое прещение: я послёдоваль совёту, оставиль свою вёру, отправился къ русскому священнику объявить свое желаніе; онъ окрестиль меня и помазаль меня муромъ, повісиль мий на шею русскій кресть и даль русское мия. 3) Оболюще-

ніе діавола: бывь окрещень и сделавшись человекомь русокой веры, я почувствоваль свое горе, бъдное сердце такъ жаловалось: теперь діаволь обольстиль меня, опуталь своими сътями: ты измъниль спасительной въръ и своимъ грекомъ завлючиль душу въ теминцу. 4) Совъто діавола: сердце мое лишилось покоя: діаволь приблизился ко мив и лаль такой же совёть, какъ ап. Іудё: избавь душу оть горестей міра; можеть быть ты найдешь покой на небъ, тогда я сдълаль врестное знаненіс, молнять о помощи отъ Бога, силою духа произнесъ: отступи отъ ченя, сатана! 5) Плачь жены: когда я потомъ прібхаль домой и повъдаль женъ свое горе, сердце ся было поражено скорбію, слезы покатились изъ глазъ и, всплеснувъ руками, она горько зарыдала; въ рылаціи произнесла еще слова: теперь ты продаль свою душу... 6) Ответо жены: нарыдавшись вдоволь, она печально молвила мит: дълай самъ. что знаешь, въръ я не измъню, она сокровище моей души; скорбь или был постигнуть меня-я съ радостью перенесу ихъ. 7) Ложная клятьа: Увы мит! Теперь я вспоминать, что даль объщание быть втриымъ Тебъ, Боже, ходить передъ Тобою, когда я стояль предъ алтаремъ и въ храмъ Божьень даваль влятву: заслуженная вара теперь постигла меня за то, что я совершиль во грбив. 8) Презирание успицания: Увы! Какъ прискорбна душая моя! Велико бреми моего гръха! Я пренебрегь увъщаніемъ, оставиль свою въру, не вняль гласу пастыря: объ этомъ тенерь сътують уста мон. О! какъ тяжела вина моя! Что мив несчастнему теперь делать? 9) Причащение: Увы! Какъ болить душа моя, вогда глаза мои видять, что мои собратья по въръ идуть на причастіе, что они достигають блаженства, стремятся въ небу, гдв будеть ахъ питать Самъ Спаситель; а меня бъднаго Онъ навърно отвергнетъ! 10) Сожсальніе о храмь: О, ты, дорогой храмь! ты блестишь издали вакь зеркано; къ тебъ собирается весь народъ домогаться небеснаго совровища для души. Мит стыдно бываеть самого себя, вогда углубляюсь въ себя: върующая душа слышить тамъ блаженство, мив же въщается горькая участь. 11) Грусть по мпсту упокоснія: Грустно инв очень выйть, какъ народъ хоронить своихъ покойниковъ тамъ, на священномь мысть; какь онь съ тоскою навыщаеть ихь; моему тылу уже не залуть мъста среди нихъ; я не могу и предвидъть, гдъ мое тъло найцеть для себя мъсто уповоенія. 12) Разставаніе съ міромо: Увы! ноя корбная душа жалобно рыдаеть, потому что я пренебрегь инлестью уща, отвергь свою въру; что будеть съ моей душой, когда она разстанется съ міромъ; ужасно будеть, быть можеть, вогда придется ухоить отсюда. 13) Послюдняя писнь души: тамъ будеть раздаваться чеве, корошо инъ извъстное уже здъсь: ито не удержаль своей въры, : вворить мив это слово, отступи теперь отъ меня, хотя мив и очень жаль тебя; ты болће не въ милости моей, не спасешься ты изъ узъ гръха. 14) Успицаніе ко бращьямо: о! мои дорогіе собратья по въръ, воторые ведете спасительную жизнь по въръ: берегите это совровище, оно избавить душу отъ смерти; вогда же ты измъняещь въръ, и вогда смерть тебъ принесеть въсть съ неба, тогда душа твоя не освободится отъ страданія. 15) Просьба ко прихожанамо: внемлите теперь моей послъдней просьбь, дорогіе прихожане: будьте тверды въ своей въръ, тогда вы найдете для души успокоеніе; тебя берегь Інсусь Христось; мощно избавиль тебя отъ хищника, кто здъсь съ върою переносить страданія, тому Онъ дасть вънець на небъ».

Таковъ буквальный прозаическій переводъ трагедін, изображающей состояніе перешедщаго въ православіе. Читая ее, нельзя не подивиться замівчательному пониманію авторомъ народнаго духа, настроенія, интересовъ и положенія діль. Онь съуквль затронуть самыя чувствительныя струны новообращеннаго, изобразить его подожение такъ, какъ оно было въ дъйствительности, но только освётивъ его въ крайне сочувственной для лютеранства формъ. Я не сомнъваюсь, что всякій новообращенный того врмени, прочитавшій эту трагодію, находиль въ ней мпого соответствующаго собственному настроенію духа и волей-неволей целикомъ отдавался теченію представленій этой трагедін. Впечатлівніе отъ уединеннаго чтенія простолюдиномъ этой трагедіи должно быть потрясающее. По моему, этоть путь, путь письменнаго слова, быль самымь действительнымъ и вернымъ орудіемъ въ рукахъ лифляндскихъ господъ для того, чтобы произвести нравственное смятение въ умахъ новообращенныхъ. Возникновение у простолюдина сомивния въ истынности проповъдуемой въры, угрызенія совъсти за перемъну въры по своему дъйствію на духъ далеко превышають силу вліявія фивическаго горя. Намъ нетъ нужды здесь описывать то чисто витьшнее экономическое и соціальное критическое положеніе, въ которомъ очутился новообращенный тузомець. Краснорвчивымъ выражение мъ его служить прискороный факть отпаденія громаднаго числа и овообращенныхъ. Знаменательно, что это грустное явленіе особен но замътно на восточныхъ окраинахъ Лифляндіи, такъ, гдъ впервые должно было начаться, благодаря следамь древняго православіля которое исповъдывали отдаленные предки тамощнихъ жителей вXVI стольтій, и дъйствительно началось движеніе, откуда оно распространилось и далье къ западу. Между тыть въ новъйшее время им видиить здысь только жалкіе остатки нъкогда большихъ правосмавныхъ приходовъ. Чёмъ же объяснить это повидимому странное явленіе? Причины его им должны искать не въ самомъ народь, а вить его.

Восточная окраина Лифляндін, на самонъ дълъ будучи въ довности такъ сказать форностоиъ православія, должна была сдужеть таковымъ и въ новъйшее время; таковымъ она и готовилась быть, судя по первому началу движенія. Лифляндскіе светскіе и духовные господа страны лучше всёхъ прозревали и знали это. Чтобы не допустить установиться прочной связи нежду Лифляндіей и первоисточникомъ лифляндскаго православія — Печерскимъ монасты ремъ и сосъдними православными приходами, необходиме было на первое же время принять мёры къ разъединенію ихъ. Естественные пути сообщенія и вившнее положеніе объихъ сторонъ остались ть же, но за то лифляндскіе господа постарались струппировать на этой окраинъ Лифляндіи лучшія духовныя силыпасторовъ, обладавшихъ всеми необходимыми качествами къ тому, чтобы не только поддержать угасающій авторитеть лютеранства, но и подорвать зародившееся православіе. Православное же начальство, не ниви подобной дальноворкости, не съумвло противопостивить энергической агитаторской деятельности здешнихь пасторовъ соотвътствующихъ православныхъ дъятелей...

Намъ нътъ здъсь возможности точно опредълить наличное количество прихожанъ въ православнихъ приходахъ не потому, что
им не нивенъ подъ руками документальныхъ данныхъ, ибо въ
послъднихъ, по нашему мнънію, указано не столько реальное,
сколько номинальное число прихожанъ, и не потому также, что у
насъ не достаетъ устнихъ показаній по этому предмету, но потому,
что послъднія пеказанія значительно рознятся другь отъ друга.
Мы дерзаемъ здъсь только утверждать, что гдт прежде прихожанъ
считали тысячами, теперь нужно считать сотнями, и гдт прежде ихъ
насчитывали сотни, теперь нужно считать десятки. Въ Маріенургъ, напр., било первоначально около 1500 человъкъ, изъ нихъ
«Хрюст. Чтен.», № 1—2, 1887 г.

около 300 выселились во внутреннія губерніи, а остальные въ перковь не показываются! Впрочень, школу православную посыщають человекь 20, изъ которыхь около половины бываеть лютеранъ. То же самое можно сказать и о православныхъ приходахъ въ Гейнадръ и отчасти въ Верро. Такое положение значительно зависить и оть личных качествь прежних представителей здесь того и другого въроисповъданія. На сторонъ лютеранства здъсь дъйствоваль известный Кейслерь. Замечательно, что пограничные православные приходы въ настоящее время почти исключительно состоять изъ безземельныхъ крестьянъ. Какъ, напр., въ опискальнскомъ приходе изъ числа 500 прихожанъ только 4 — хозяева, остальные-бобыли и мызные и хозяйские батраки; въ Гангофъ изъ 670 человъкъ только около 75 - гозяева; остальные также батраки и бобыли. Въ настоящее время пограничные православные приходы имъють то благотворное значеніе, что сюда пріважають лифляндскіе переселенцы изъ с.-петербургской, псковской и витебской губерній для исполненія своихъ православныхъ обрядовъ. При видъ печальной картины современнаго положенія православія на восточной окраинъ Лифляндіи, невольно припоминается приведения выше трагодія: какъ будто времена 50-хъ годовъ совсемъ не наменились къ лучшему, какъ будто всякій православный могь бы читать ее и теперь съ чувствомъ горькаго угрызенія сов'єсти и со-Rindylan.

Чъть приниженнъе и мизернъе православние приходи, тъмъ грандіознъе и общирнъе кирхшпили лютеранскіе. Все, что есть въ странъ болье зажиточнаго, образованнаго и вліятельнаго—все это сосредоточивается въ лютеранскихъ кирхшпиляхъ. Здѣсь можно указать въ числъ такихъ кирхшпилей раугескій, оппекальнскій и маріенбургскій. Объ общирности перваго кирхшпиля можно судить уже потому, что тамошиій пасторъ, какъ говорять, получаеть при двухъ помощникахъ около 18 тисячъ рублей содержанія въ годъ. Въ Маріенбургъ, гдѣ число прихожанъ, полагаютъ, доходитъ до 18 тысячъ, пасторъ получаеть въ годъ среднимъ числомъ около 9-ти тысячъ рублей содержанія.

Неизлишне здёсь указать кстати на некоторыя особенности

маріенбургской кирки и лютеранъ того края. Въроятно въ наслъдіе отъ католичества осталась обстановка въ киркъ: здъсь, кромъ
большого образа Распятія, но сторонамъ, подлѣ него расположены
четире другіе образа Божіей Матери и апостоловъ, кромъ того съ
объять сторонъ Распятія по большой гипсовой статуѣ, а на самонъ верху мъдныя статуйки со сложенными ладонями и вытянутим впередъ руками. У здъшнихъ прихожанъ въроятно еще со
времени католичества сохранились нъкоторые несвойственные дютеранамъ религіозные навыки, напр., при входѣ въ кирку, прочитивая молитву Господню, они дълаютъ на груди крестное знаменіе
троекратное, двукратное и однократное, пятью пальцами, инке правильно, другіе неправильно; этотъ обрядъ исполняютъ, можно сказать, почти всѣ женщины, что касается мужчинъ, то лишь образованные не исполняють его.

Народное образование у лютеранъ стоить здесь гораздо више. чень у православению. Не говоря уже о томъ, что у потеранъ строго следять за темъ, чтобы все дети школьнаго возраста обязательно посъщали какую-либо школу, вследствіе чего школи бивають наполнены детьми, школьныя зданія построены у нихь сообразно новышимъ гитіеническимъ требованіямъ. Только русскому язику отводится въ нихъ не особенно почетное место, и въ этомъ отношенін ограничиваются умінісмъ читать (это въ волостнихъ школахъ). Последнее обстоятельство служить причиною того, что накорые интерене пытаются отдавать детей своихь въ православныя школы. Однако пасторы ревниво оберегають своихь отъ соприкосновенія съ православными школами, предотвращая ихъ отъ этого сближенія то штрафани, то отназомъ прининать на конфирнацію ифтей, осли не представять свидетельства о посещеній лютеранской школы. Но здёсь, на восточной окранив Лифляндіи, заслуживаеть вниманія пансіонь для дівиць въ Линдгеймів, въ Альть-Лайценской волости, существующій уже болье 20 льть. Утверждають, что самь директорь и все служащие здёсь принадзежать къ гернгутерской сектв. Нравственно-религіозная дисципина адъсь образцовая. Но для православія эта прогимназія предтавляеть ивкоторую опасность; двло въ томъ, что сюда отдаются и православныя дівушки изъ внутреннихъ губерній; здісь онів легко могуть охладіть къ православію, тімь боліве, что законь Вожій для нихъ не преподается. По этому поводу возникло даже діло, ибо дирекція заведенія отказалась платить за уроки по закону Вожію; но взятыя вслідствіе этого изъ заведенія православныя дівушки, черезъ нісколько времени опять были приняты обратно и уже обучаются въ качествів дютеранокъ. Число воспитанниць бываеть боліве ста.

Приступая въ изложению современнаго состояния религиознаго и въронсповъдного настроенія простого народа въ предълахъ восточней Лифляндія, ин должны прежде всего дать характеристику современных представителей интеранства, отношения ихъ къ народу и народа въ нивъ. Насколько намъ известно, въ этихъ предвлахъ нынь уже ныть выдающихся двятелей, снискавшихь къ себы уваженіе и любовь народа. Какъ кажется, право патронатства служить виной тому, что здівшніе пасторы не отличаются выдающимися качествами. Въ числе ихъ нетъ ни одного порядочнаго проповъдника, исключая Гана въ Рауге, который въ послъднее время переведенъ въ г. Ревель. По ивстанъ народъ стекается въ кирку слушать не проповъдь настора, а потому, что последній вивстослова Божія разсказываеть съ каседры различные анекдоты и заморскія чудеса, иногда присоединяя къ никъ прикъры изъ сосъдства. Изъ тапихъ можно указать на нейгаузенского пастора М.: онъ въ глазахъ народа ни более ни менее какъ фигляръ, обладающій способностью занимать и сившить слушателей. Справедливость сказаннаго мев самому пришлось проверить на деле. Впроченъ, на этотъ разъ тема его проповъди была довольно любопытная, именно онъ разсказываль о разнихъ способахъ молитви, ноизлагалъ предметь, повидимому, не съ цълью научить своихъ слушателей молиться, а скорже съ целью доставить имъ удовольствее, возбудить сивхъ. Обыкновенная же тема его проповеди, какъ утверждають, состоить вы изображении того, какъ парии приходять къ дъвушкамъ, при чемъ, говорятъ, онъ подробно расписываетъ увеселенія и похожденія молодежи, чемъ, конечно, очень увеселяютъ слушателей. Упадокъ въ этой ивстности потеранской процевадъ приносить акотеранству трудно поправиный вредь, охлаждая народъ къ киркъ и религіи вообще. Вслъдствіе этого проповъдника, то народъ усердно посъщаеть кирку только въ тъ дни, когда проповъды говорить лучшій изъ нихъ.

Если же ивстный пасторь не отличается ораторскимъ талантокъ, то народъ предпочитаетъ Вздить далеко въ другую кирку, чтоби послушать извъстнаго тамъ проповъдника. Впрочемъ, упадокъ мотеранскаго проповедничества наносить самому лютеранству не столь значительный ущербъ какъ полемическій, если не сказать ругательный, характерь ихъ проповедей. Въ этомъ отношении кирхи и церкви въ Лифляндіи почти повсемъстно представляють собою своеобразное връинце. Хранъ Божій, училище слова Божія сділался по ивстанъ и у православныхъ какъ у лютеранъ, ареною взаимной ожесточенной, не знающей ни мъры, ни приличій, полемики. Объ стороны увлеклись настолько, что не заивчають, какъ нагубно вліяєть эта полемика на религіозное сознаніе народа. Поношеніе пасторами православія въ глазахъ народа охлаждають ого къ лютеранству и если не развиваетъ въ немъ благопріятное предубъжденіе въ пользу православія, то во всякогь случав постепенно располагаеть къ религіозному индифферентизму. И это тыть болье, чъть въ болье ръзкой формъ выражаются нападки на другое въронсповъдание. Лучшие лютеранские проповъдники короню понимаотъ это и остерегаются ръзвихъ формъ поношенія православія. Я укажу здесь на одну преповедь упомянутаго выше Гана: 14 иоля 1885 года, возвратившись съ родины близъ города Пернова, онъ объявиль после обедии, что желаеть поделиться со своими слунателяни путевыми впечатленіями. Накоторые вышли изъ кирки, но большинство осталось. Онъ живыми красками рисоваль предъ слушателями безотрадную картину неурожая въ западной Эстляндін, какъ наказаніе Божіе за отступленіе отъверы, и указаль на о. Даго, гдв "уже болве тисячи человекъ перемазани". Но громадное большинство насторовь не ограничивается такими не приличными заивчаніями, а буквально поносить православіе, сравнивая его съ заичествонъ, а иногда ставя его даже ниже явичества. Главный

аргументь въ устахъ ихъ тоть, что русскіе поклоняются идоламъ, что у нихъ за Бога почитается дерево, серебро и золото. Въ подтверждение своихъ словъ они указывають на то, что русские кадять предъ иконами. Что же касается вообще обрядовой стороны православія, то пасторы избъгають поридать ее, зная что простолюдину, хотя и лютеранину, она нравится. Особеннымъ уваженіемъ въ народъ пользуется крестное знаменіе, къ силъ котораго простолюдинъ прибъгаетъ въ опасныхъ случаяхъ, напр., при громъ. Но удивительнымъ образомъ все старанія пасторовъ не достигаютъ цъли или достигають, но не той, которая имълась въ виду. Чутье ли народа, предубъждение ли противъ пасторовъ или темная неясная память о древнемъ православін, особенне на восточной окраинъ Лифияндін, лишаеть доводы пасторовь въ глазахь его значительной части той силы, которую они могли бы имъть на самомъ дълъ. Наиъ кажется, что въ данномъ случав неизгладимое предубъжденія крестьянина противъ своихъ господъ вдіяеть болье всего. Большинство помъщиковъ-бароновъ вовсе упускають изъ виду это важное обстоятельство, но болье проницательные изъ нихъ умьють пользоваться этой чертой народа и когда хотять, чтобы народь не двлять или не предпринемаль чего-либо не нраващагося или непріятнаго для нихъ, то начинають хвадить или относятся равнодушно къ этому, такъ напр., во время движенія въ православіе замъчено то явленіе, что въ тъхъ волостяхъ и кирхшпиляхъ народъ гораздо менъе или вовсе не измънялъ лютеранству, гдъ поивщики и пасторы или относились безразлично, или даже одобряли намъреніе народа. Гоненія, отговариванія, порицанія всегда приводили и приводять въ противоположному результату. Другая причина, почему проповъди насторовъ производять дурное впечататьніе на народъ--- это полное игнорированіе ими проснувшагося самосознанія эстовь и датышей, личнаго и національнаго, ихъ чувствительность въ личному оскорблению. Пасторы воображають, что имъють предъ собою стадо барановъ, прежнихъ безпрекословныхъ рабовъ, на которыхъ нужно дъйствовать только самыми грубнии средствани. Волъе образованныя личности и благочестивые старцы съ негодованість отвываются о грубыхъ ругательствахъ и бране па-Digitized by GOOGIC

сторовъ на святомъ месть. Вследствіе этого первые обыкновенно не посвщають кирки и воскресные дни проводять дома или въ корчив вь карточной игра и праздности; а последніе, виесто того, чтоби отправляться въ кирку, предпочитають дома читать молитвы или Виблію и одиноко распъвать духовимя пъсни изъ колитвослова. Кстати заметимъ, что въ средствахъ назидания у лютеранъпрестыянь недостатка неть, ибо почти у каждаго найдется молитвенникъ или пъснословъ, и въ каждомъ семействъ есть Библія. А въ воскресенье вечеромъ они отправляются въ школьный домъ, нивипійся почти въ каждой деревив, чтобы послушать тамъ молитву и чтеніе, совершаемое м'естнымъ сельскимъ учителемъ-школьмейстеровъ. Тамъ, гдъ существують еще гернгутерскія общини, недовольные киркой обыкновенно посёщають ихъ собранія. Но къ сожальнію въ последнее время вследствіе всеобщаго развитія въ странъ религіознаго индифферентизна, народъ все болье и болье теряеть всякое влечение къ киркъ и религи вообще. Опасаясь совершеннаго отчужденія народа отъ кирки, пасторы запрещають геритутерскія собранія, но за то поощряють молитвенны собранія въ своихъ школьнихъ донахъ подъ руководствоиъ учителя и собственнымъ надворомъ. Чтобы не порвать связи этихъ собраній съ киркой, болье усердные насторы время оть времени посыщають ихъ и сами совершають чтеніе въ нихъ. Выше било сказано, что пасторы воображають передъ собой стадо барановъ, безпрекословныхъ рабовъ. Это не совскиъ точно. Въ последнее время они начинають понимать, что они нивють двао сь аюдыми, которые, будучи недовольны настоящимъ положеніемъ, желяють чего-то новаго, не доверяють савно каждому слову настора, котя бы оно было сказано съ каседри. Върнъе сказать, что насторы желають видъть предъ собою безгласныхъ овецъ. Отсюда ихъ отчаянное сопротивна стоем и стини мінотр — стинінороднить влоченіямь — чтонію книгь и газоть и посъщению разнихъ обществъ — литературнихъ, зеиледъльческихъ, приских, увеселительных и т. п. Наконець, третья важная причина отчужденія народа отъ кирки-ото личныя дурныя качества насторовъ, по крайной мъръ въ глазахъ народа, хотя на саможь дъль, можеть быть, взглядъ народа въ нъкоторыхъ случаяхъ и не въренъ. Изъ дурныхъ чертъ пасторовъ прежде всего сивдуеть указать на отсутствие въ нихъ признаковъ живой веры. По народному убъжденію (я исключаю престаръзних людей) пасторы большею частью люди неверующіе. Къ такому мивнію родъ пришелъ не столько на основания прямо выраженныхъ убъкденій пасторовъ, сколько на основанін ихъ образа жизни и поступковъ. Будучи саншкомъ образованны для того, чтобы пускаться въ боседу съ простиме людьми касательно высокихъ вопросовъ, пасторы обыкновенно держать себя далеко отъ простого народа; но темъ большее значение имъють ихъ мнанія, высказанныя иногда простому человеку въ частной беседе. Конечно, въ разсказахъ о нихъ и въ приписываемыхъ имъ словамъ много вымышленнаго, много, преувеличеннаго, изуродованнаго. Но едвали можно отрицать, что общій духъ ихъ верень действительности, и на основанім этихъ разсказовъ, общую характеристику пасторовъ можно свести къ следующему: заповеди существують не для насъ, а для простого народа. Этотъ принципь жизни находить подтвержденіе для народа вив кирочной, частной жизни пасторовъ. вонечно, не имбемъ подъ рукой оффиціальных данныхъ, чтобы нодтвердить народное мивніе. То, что теперь для публики остается покрытымъ мракомъ неманевстности, распроють нь будущемъ архине потеранских духовних консисторій. Я говорю это по отношенію не кълифияндцамъ: мъстное же населеніе, само собею разумъется, не нуждается въ подобныхъ доказательствахъ. Впрочеть, какъ ни ръдко, но все же обличения въ развратной жизни пасторовъ заносятся ниогда въ протокоды волостинуъ правленій, такъ напримеръ, одинъ изъ подобныхъ фактовъ записанъ въ протоколъ феннерискаго волостнаго правленія относительно пастора С. Заметимъ, что, благодаря привиллегиреванному положению пасторовъ, подобныя дъла и жалоби на нихъ такъ хорошо скриваются, что и следовъ не отыскать. И что еще заивчательные, есть примыры на лицо, изъ которыть видно, что балтійскіе господа пытались изъ скандальнаго дела пастора NN въ Канапо со служанкою даже раздуть большое политическое дело. Это было во время последней ревизіи лифляндской и курляндской губерній сенаторомъ Манассеинымъ. Хи-

тросплетенныя выдумки господъ потребовали довольно труднаго слёдствія, чтобы доказать, что здёсь не было политическаго покушенія, а простое нанесеніе раны пастору, виновницей чего оказалась служанка пастора. Подобные факты вызывають еще болье грустния развышленія при сопоставленіи ихъ съ теми мивніями, которыя распространяются среди техъ же пасторовъ относительно православнаго духовенства въ крав. Здёсь болье всего уместно сказать словами Писанія, что пасторы видять спицу въ чужовъ глазу, а въ своемъ не замечають бревна.

Другой недостатокъ въ инчности пасторовъ—крайнее корыстолобіе, непонятное для народа при той обезпеченности, которою они
ноызуются. Въ этомъ отношеніи пасторы преввошли даже свётскихъ господъ и вполнё поддержали традиціи католическихъ ксендзовъ въ Лифляндіи. Дёло иногда доходить даже до того, что иные
изъ нихъ подъ разными благовидными предлогами отказывають въ
причастіи, а когда получать въ качестве подарка деньги, то благовидний предлогъ уже не существуеть. Не евидетельствуетъ ли о
жесткости и черствости сердца пастора, наир., сообщенный недавно
въ газетахъ фактъ: когда одинъ бёдный бобыль не могъ отбыть
барщины на пастора въ назначенный день, потому что онъ совпаль
съ рожденіемъ у жены ребенка, и не смотря на обещаніе отбыть
барщину въ другое время, по приказанію пастора быль заключенъ
въ кутузку на семь дней въ то время, какъ жена его оставалась
безъ всякаго ухода.

Въ интересахъ поддержанія угасающей въры въ ивстноиъ населеніи желательно было бы, чтобы правительство назначню пасторамъ казенное содержаніе или опредълило бы въ точности ивру, которую виравъ онъ взинать съ прихожанъ. Въ подпольныхъ рупопислять и народныхъ пъсняхъ и поговоркахъ достаточно отразилась эта черта пасторовъ.

Не върно было бы думать, что пасторы соблюдають нёмецкую закуратность и должное благоговёніе при совершеніи церковной лужбы. Въ Эстляндіи, которая въ культурномъ отношеніи далеко стала отъ Лифляндій, нравы пасторовъ довольно патріархальны.

Наконецъ, въ послъднее время возникала еще одна немаловаж од [С

ная причина, разъединяющая пастора и прихожанъ, это неназваченіе пасторами молодыхъ эстовъ и латышей, окончившивъ курсь въ деритскомъ университетъ съ правомъ занять насторскую каседру. Руководители балтійско-нъмецкой политики боятся не того, что пасторы изъ эстовъ и латышей оттолкнутъ народъ отъ кирки, отъ върности лютеранству, а того, что чрезъ это народъ потеряеть уважение къ ивстнымъ культуртрегерамъ германской крови. Но, разсуждая такъ, они поражены непонятною для насъ слъпотою. Въ дъйствительности же результаты оказались бы какъ разъ противодожными: пасторы изъ туземпевъ и могли бы поддержать исчезающее довъріе народа къ своимъ господамъ и преданность лютеранской киркв. Этотъ политическій промахь балтійскихь немцевь окавываеть большую услугу русско-православному делу въ край. Страхъ предъ пасторомъ туземпемъ такъ обуялъ немцевъ, что въ последнее время профессора деритского университета или не дають оканчивающимь здёсь курсь на богословскомъ факультете тувенцамъ національнаго направленія необходимой для пастора ученой степени, нан же берутъ съ нихъ подписку въ томъ, что они никогда не будуть домогаться насторской кассары.

После этого читатель имееть право спросить: почему же при всемъ томъ лютеранская кирка въ странв еще столь устойчива? почему же лютеране не переходять въ православіе? Чтобы отвътить на эти вопросы, необходимо не только знать народный характеръ и его историческое воспитаніе, но и состояніе и положеніе православія въ краї. Прежде чінь пытаться распрыть причины, удерживающія народь оть перехода въ православіе, мы должны указать и на тв хорошія качества, которыми отличалотся пасторы, рекомендующія ихъ въ глазахъ народа съ лучшей стороны. Никто не будеть отрицать, что насторы по образованію стоять на высоть своего призванія, народь уважаеть въ нихт умъ и знаніе, поэтому ореоль недоступности, которымь они окружають себя, не столько отвлекаеть отъ нехъ народъ, какъ жожно было бы думать съ перваго взгляда. Не будь оне столь алчны і корыстолюбивы, они моган бы внушить къ себъ даже нъкоторо благогованіе. При всей ихъ нетактичности они указоть дъйство

вать, особенно въ последнее время, на народъ въ желательномъ направленін. Пропов'ядь, къ которой народъ такъ привыкъ, по м'встанъ служитъ, можно сказать, единственнымъ средствомъ удерданія народа въ лонів кирки. По скольку пасторы ограничиваются толкованіемъ слова Божія, они не имъють въ странъ себъ соперниковъ Неудивительно посяв этого, что даже коренные русскіе, слушая ихъ проповеди, бывають такъ увлечени, что выражають желаніе нивть у себя такого священника. Я могу указать на такой факть, ниввший ив сто въ посадв Черноиъ, на берегу Пейпуса, когда въ немъ освящали лютеранскую кирку, и проповъдь на русскомъ языкъ произнесъ нынъшній лайскій пасторъ. Впрочень это качество скорье можеть быть только сильнымъ орудісить и не бываеть таковымъ на самомъ дівлів. Но за то другая черта ихъ-строгое и ревностное наблюдение и руководство школьныть образованіемъ является у нихъ дъйствительнымъ орудіемъ управленія народомъ. Они достигли не только того, что лютеране почти всё грамотны, чего нельвя сказать о православныхъ, но и съужьли придать школьному обучению въроисповъдной духъ, съужьли восинтать въ школахъ приверженцевъ лютеранства. Сельскія школы вожно сказать повсюду стоять выше православныхъ. И нельзя не полвалить и не подивиться усердію насторовь въ этомъ отношеніи. При общирныхъ приходахъ въ весеннее время во время роспуска школь они принуждени бывають несколько недёль про водить въ разъездахъ для присутствія на отпускнихъ экзаменахъ. Къ сожалению православные священники представляють въ этомъ отношении печальный контрасть съ насторани. Это понятно. Постванію не умеють ценить такъ значеніе школы въ делё религюзной пропаганды, какъ пасторы. Отгого и заивчають, что обучене въ православнихъ школахъ не располагаетъ воспитанниковъ вь пользу православія.

Не смотря на преданность лютеранству, которую могуть восинтать въ народъ лютеранскія школы, онъ никакъ не въ состояеін искоренить то неизгладиное недовъріе, которое народъ питаетъ тъ насторанъ. Въ нихъ народъ всегда видить врага, барина, поиъщика. На основаніи ли такого недовърія или на основаніи дъйствительнаго факта по всей странѣ, то въ рукописяхъ (въ видѣ драмы), то устно, ходитъ разсказъ, гдѣ пасторъ изображается искушающимъ сына учителя, студента дерптскаго университета; онъ напанваетъ послѣдняго, ведетъ въ публичный домъ и выдаетъ въ такомъ видѣ и мѣстѣ университетскому начальству; цѣль пастора была
достигнута; эстонецъ былъ исключенъ и разумѣется потерялъ всякую
надежду сдѣлаться когда-нибудь пасторомъ.

На основаніи вышескаваннаго, читатель, лично никогда не бывшій въ Прибалтійскомъ крав, можеть думать, что кирки здісь совершенно пусты, что народъ не посъщаетъ ихъ. Однако жестоко ошибочно было бы такое предположение. Въ действительности и стныя кирки бывають всегда полны народа, и незнакомый съ настроеніемъ народнаго духа въ край опять такъ и впаль бы въ заблужденіе, считая это явленіе признакомъ преданности киркъ и пасторамъ. Чтобы понять цель и мотивы стеченія народа въ киркахъ, постороннему наблюдателю стоитъ только ближе всмотреться въ массу народа, прислушаться къ разговорамъ, наблюсти, какъ онъ велеть себя во время богослуженія. Обыкновенно народъ начинаетъ съвзжаться въ кирку задолго до служби. Прівхавши на место, нто распригаеть лошадь, кто такъ привижеть къ стойкъ или перекладинъ, поить и подносить ей привезенный съ собою кориъ (съно); справивъ это дъло, оглядывается кругомъ, не прівхаль ли дальній родственникъ, знакомый или вообще человікъ, къ кому есть дело, съ которымъ можно поговорить. Нашедши кого-либо изъ таковыхъ, вступаетъ въ оживленную беседу, иногда предварительно нодкрынивъ себя водкой въ рядомъ стоящей корчив. О чемъ же вдесь такъ горячо беседують? Аграрный вопросъ на нервоиъ шланъ: надежда на хорошій или плохой урожай, перем'вни погоди, чрезжерная висота аренди, непріятности съ помещикомъ, воть излюбденныя постоянныя темы толковь, которыя вы услышите у кирокъ. Затемъ второстепенное место занимають слухи объ ожидаемыхъ реформахъ: о новыхъ судахъ, объ обязательной продажъ земель, с выселеніи и перекод'в къ православіе. Словонъ, у кирокъ, которы з бы должны привизывать народъ къ лютеранству и данной мъстности, возбуждаются и ръшаются всь общіе вопроси, полагается на

чало развнымъ массовымъ движеніямъ и стремленіямъ, идущимъ въ разувать съ виркою. Видъ собравшагося у вирки народа, ожидаюдаго прихода пастора, представляеть зримище увеселительныхъ выйздовъ: поодаль отъ телегъ девушки образовали густыя группы в ведуть тихую прерывистую бесёду, при чемъ вворы собесёдницъ обикновенно блуждають въ пространствв, высматривая знакомыхъ или незнакомыхъ парней; старухи, расположившись по две по три сидать на муравь въ неумолкаемой бесьдь; соотвътственно этому ведугь себя молодые парии и старики, съ тою только разницей, что пужчины большею частью разлеглись на траве или скучились у тегеть. Какъ только показывается изъ своей квартиры насторъ, большинство спешить въ кирку занять лучшія песта, но часть, при горошей погодъ, остается на дворъ, гдъ въ непрерывной бесъдъ проводить все время богослуженія. Послів проповіди кирочный дворь онять наполняется нассою разговаривающаго народа, все более и болье возрастающаго по мърь приближенія конца богослуженія. Насколько внимательно народъ сидить въ киркъ, объ этомъ свидътельствуеть общенявастная дегенда, что діаволь присутствуеть всегда въ киркъ ири богослужении и записиваетъ имена заснувшихъ на большой распросторгой лошадиной шкурь. Въ западной Эстляндін эта легенда передается въ следующей форме: однажды дева подживая (иноологическое существо), вышедшая замужъ за обыкновеннаго пария, во время проповеди пастора вдругъ засменявась. Это прейне поразило ся мужа, потому что она дома никогда не теряла серьезнаго вида. На вопросъ мужа о причинъ смъха, она сказала, что засићилась отъ того, что видела, какъ діаволъ стояль у стены први и записиваль на большой растинутой лошадиной шкурт имена сиящихъ въ киркв. но такъ какъ кожа не могла уместить на себъ столь иного имень, то діаволь пытался растянуть ее зубами, при чень часто ударялся головой объ стану. Чтобы лишить слушателей глобствъ, располагающихъ ко сну, а ножеть быть также ради торжественнести, привлекающей въ кирку народную массу, въ новъйпее время входять въ моду такъ называемые кладонщенские праздили, когда проповедь бываеть подъ открытывь небовь на кледищъ. И здъсь однако насса не обходится бевъ неприличныхъод с сценъ. Пишущему эти строки самому приходилось быть свидътелемъ, какъ въ Маріенбургъ молодые парни распивали ниво, расположившись тутъ же на кладбищъ вокругъ корфа съ пивомъ, въ то время, какъ старые люди пъли духовныя пъсни и слушали проповъдь пастора.

Выше быль высказань очень сочувственный отзывь о лютеранскихъ школахъ, оказавшихъ великую услугу въ дълъ народнаго образованія. Но одно діло - грамотность, другое - нравственновоспитывающее вліяніе школы. Последняго-то и не достаеть у лютеранскаго школьнаго обученія. Лютеранскія школы по справедливости немало содъйствовали огрубънію народа какъ своей дисциплиной, такъ и непедагогическими учебниками; до послъдняго времени почти единственнымъ средствомъ поддержанія въ нихъ лисциплины служили розги и линейка, пользование которыми повидимому вошло въ натуру балтійца; такъ, напр., разсказывають, что въ невакскомъ приходскомъ училище быль учитель старикъ немецъ, который питаль такую страсть къ поркв учениковъ, что когда не имълъ повода пороть, то бывалъ въ раздраженномъ состояніи и приходиль въ себя лишь выпоровь кого-либо за пять коп. или даровъ безъ налвинато повода. Пасторы отчасти своимъ обращениемъ, отчасти одностороннимъ направлениемъ обучения повсемъстно вооружали противъ себя сельскихъ учителей, или, какъ нать называють на масть, школьмейстеровь. Влагодаря раздору между ними и учителями вліяніе ихъ на школу значительно утратилось, и учителя воспитывають детей въ духе враждебновъ пасторамъ и помъщикамъ. На этомъ пунктъ Ахиллесова пята всего балтійско-немецкаго дела въ край. Школы можно сказать навсегда . безвозвратно нравственно потеряны для пасторовъ и высвободились отъ ихъ вліянія. Говорю это не въ виду перехода школъ въ въдоиство министерства народнаго просвъщенія. Когда прибалтійскія школы выйдуть изъ подъ пасторской опеки, которая въ посмъднее время служила только во вредъ нравственно-воспитывающему вначенію школьнаго обученія, въ нихъ перестанеть существовать та пагубная рознь, которая досель отравляла и портила все школьное дело. Разумеется, на первое время существующее поколение

учителей, развращенных насторской опекой, будеть представлять собою элементь опасный, нигилистическій, какъ выражаются о министерскихъ школахъ мъстиме господа. Новому начальству придется освёжить, обновить дурную закваску, унаслёдованную оть стараго начальства, и потому не удивительно, если въ министерских школахъ въ первое время выростугь дурные плоды. Виною иль прежнее начальство. Досель учителя должны были быть безпрекословными механическими проводниками пасторскихъ тенденцій, вопреки новъйшимъ требованіямъ педагогики и народныхъ интересовъ. Мъсто учителя не было ничъиъ гарантировано: не понравыся учитель почему нибудь пастору, и онъ лишается ивста беть всякаго суда и сафдствія. Для контролированія и наблюдеденія за настроеніемъ учителей пасторы пользуются въ качествъ шионовъ или шионокъ продавцами и продавщицами книгъ по деревнять. Кто изъ учителей умълъ показать себя религіознымъ и послушнымъ пастору, "грешнымъ" предъ нимъ, тотъ могъ быть уверень въ своемъ месть, а кто выражался непохвально о насторь, BUKASUBAJI COOR YNHEO HACTODA, TOTO KAKI AHTR MIDA COTO" вскорь отставиялся отъ должности, какъ неспособный къ педагогической деятельности. Касательно обучение въ лютеранскихъ шко-**1811** послушаемъ мевнія одного сельскаго учителя:

«Пространная библейская исторія, церковный пъснословъ, катихизясъ, исалтирь, молитвы и т. п. долженъ ребеновъ знать дословно: телько при этомъ условіи онъ умень, а также умень его учитель. Я самь въ теченіе пяти місяцевь вдолбиль всё эти толстыя винжен въ блаженной сельской школь въ свой мозгъ, такъ сказать, отъ крышки до крышки. При этомъ я замъчаль также, что подобное зазубриваніе, виъсто ожидаемой пользы, причиняеть вредъ вавъ самой въръ, тавъ и върующему. Оно губитъ всъ зародыши мышленія, знанія и чувстованія и превращаеть богато одареннаго духовными дарованіями ребенка въ неревянную колоду, остающуюся до смерти таковою, если его впоследствія не пробудить опыть жизни. Если онь по счастливой случайности проснется изъ такого смертнаго сна, то онъ осудить столь пагубное **ЭРТЕНІЕ ВЪРЪ ВЪ САМЫХЪ ОСКОРОНТЕЛЬНЫХЪ ВЫРАЖЕНІЯХЪ, ВАВЪ Я ТЕ** лишенный знаній, убъжденій, однако исполненный суевърій, Есвъжества, вступасть онь въ мірь, вызывающій въ немъ тысячи ъстросовъ и сомивній, предлагающій ему временное счастіе визни о дишь подъ условіемъ цёльнаго образованія и погружающій его въ самое несчастное бытіе, если онъ не знаетъ болье ничего, кромв указаннаго выше ученія въры. Но спросимъ теперь: почему же только эстонскій ребенокъ, эстонскій народъ долженъ быть мертвой машиной, лишь существовать для въры и кирки? Почему только для насъ эстовъ плодъ естественнаго образованія гръховенъ и опасенъ, — плодъ, украшающій другіе народы и страны? Почему великій и милосердый Творецъ наложиль на насъ бремя столь презрънной касты, въ которой Кго слуги стараются удержать насъ на въки? Въ отвътъ на эти вопросы учитель приводитъ нижеслёдующую бесёду съ пасторомъ при освященію одного школьнаго дома:

Пасторъ. Слава Богу, теперь мы опять имъемъ прекрасный и просторный школьный домъ. Учитель. Да, г. пасторъ, прекрасный и просторный; не что могутъ один эти прекрасные дома, если въ нихъ ничему болъе не обучаютъ, кроит того, что касается церкви и въры? Пасторъ. Въдь когда мы ослабимъ въроучение и слово Божие, и начнемъ обучать мудрости міра сего, то ваши дъти потеряютъ блаженство души и болъе не наслъдуютъ царства Божия. Учитель. Однако, приказывая проповъдывать столь одностороннее учение лишь ради неба, почему же вы помъщаете своихъ дътей въ выстія школы, гдъ обучаютъ и мудрости міра сего? Вакъ можете вы нъмцы быть столь благосклонны и милостивы, что предоставляете небо и блаженство лишь эстамъ? Проту оставить уголокъ неба и для нъмцевъ. Пасторъ оставиль эти ръчи на другой разъ».

Къ этому учитель присовокупляеть; не свидетельствуеть ли подобная рачь настора ясно о томъ, какая цаль кроется въ сердцахъ нашихъ культуртрегеровъ. Если бы у "Tallina Sober" (газета, издающаяся въ Ревель, задача которой поддержать угасающее въ глазахъ народа обаяніе цередъ німцами) и у містныхъ німецкихъ газеть было сколько нибудь болье сочувствія и мягкости по отношенію къ духовному званію эстонскаго народа, то он'в не превозносили бы столь высоко наше школьное образование и хорошо могли бы видёть тё желёзныя цёпи, которыми насъ привазывають къ заплесиващимъ станамъ средневаковой школи... Противники воз-TT0 СЪ переходомъ школъ въ въденіе министерства народнаго просвещения оне отпадуть оть веры и воспитають нигилистовъ. Въ доказательство этого они ищутъ данныхъ и когда не находять таковыхъ, то "Tallina Sober" первый вступаеть въ Силоамскую купель. Онъ находить стихотвореніе usk ја teadus (въра и знаніе) и утверждаеть, что это "плодъ будущихъ правительственныхъ школъ". (Въ этомъ стихотвореніи въра и знаніе противополагаются другь другу и въра представляется достояніемъ младенчества). Учитель пытается далье доказать истину этого невиннаго стихотворенія, указывая на то, что онъ въ лютеранской школь въриль, что земля стоить, а солице движется, ибо какъ въ противномъ случав Інсусъ Навинъ могъ произнести знаменитое изреченіе". Учитель говорить, что только впоследствій онъ узналь, что солице стоить, а земля движется. "Теперь знаніе заступило місто въры, и въра въ движеніе солица и указанное місто Библіи исчезла. Могъ ли я болье върить въ движеніе солица послів того, какъ я достовърно узналь, что земной шаръ движется? Какъ могь я змоть, когда я прежде твердо сперилз, что солице движется"?

Мы привели здесь беседу учителя съ пасторомъ и метенія перваго потому, что она характеризуеть современное направление и настроеніе учителей во всемъ крав. Учитель говорить здівсь о одноклассной школв. Народъ однако не раздвляеть такихъ опасеній по отношенію къ этой школь, а напротивъ относится къ ней въ общемъ съ большимъ сочувствиемъ. За то приходскія элементарныя и убядныя училища въ глазахъ народа пользуются самой дурной репутаціей. Изъ нихъ выходять только "конокрады и мошенники", а девушки, кончающія въ нихъ курсъ, пренебрегають крестьянскимь костюмомь, подражая моде городских жителей; крестьянская работа ненавистна для нихъ, а потому онъ убъгають отъ домашняго очага въ городъ, гдъ большею частью делаются жертвами общественной безиравственности. Такъ гибиеть цвыть туземнаго юношества. Не менье деморализующее влиніе оказывають на дівнить разныя рукодітьныя и швейныя училища: въ нихъ онъ отвыкають отъ всякаго здороваго производительнаго труда и обучаются лишь плетенію и вязанію предметовь роскоши, потребляемых лишь достаточнымъ классомъ, и шитью платьевь по городской модь. Само собою разумеется, что съ этими училищами неизбъжно связанъ духъ германизаціи, восии-Digitized by 1700gle «Хриот. Чтин.», № 1-2, 1887 г.

тываемый главнымъ образомъ хотя бы самымъ поверхностнымъ знакомствомъ съ нёмецкой рёчью. У крестьянъ въ деритской странъ образовалась по этому поводу ноговорка, что юноша или дёвушка, перешедши Каменный мостъ (въ Деритъ), чуждается своего сословія.

Теперь намъ следуеть охарактеризовать настроеніе простого народа и разнообразныя двеженія въ немъ. Самое віврное отраженіе его современнаго настроенія мы находимь въ распъваемыхъ простими людьми изъ крестьянь, отчасти народными учителями. Поэтому я постараюсь здёсь выразить въ общихъ чертахъ болве характеристическія мысли и чувства, волнующія въ настоящее время коренное населеніе края (въ данномъ мъсть только эстонскую часть его). Предварительно несколько замечаній о такихъ песняхъ. Достойно вниманія, что ивсни, въ которыхъ описываются взаимныя отношенія между крестьянами съ одной и насторами и помещиками съ другой стороны, въ рукописяхъ распространены повсюду, даже такъ, что напр. пъсню на верроскомъ наръчін, составленную очевидно въ Лифляндін, можно встретить въ западной Эстаяндін. Это понятно. Нередко въ концъ пъсни дълается слъдующее обращеніе: "дорогой эстонецъ! нашедши эту рукопись, перепиши ее немедленно и передай другимъ". Общее содержание такихъ агитаторскихъ пъсенъ можно формулировать такъ: рыцари-грабители, вторгшись въ нашу землю, коварствомъ и мечемъ истребили массу народа, подъ предлогомъ распространенія христіанства, безжалостно отняли у нашихъ предковъ землю, а ихъ самихъ обратили въ тяжелое рабство, все достояніе крестьянина сдівлалось собственностью поміщика: унирали родители — все состояніе пом'вщикъ забиралъ себ'в, а д'втей отправляль съ мъшкомъ на плечахъ нищенствовать по городамъ и селамъ. Увъщанія папъ не помогали, потому что рыцари не слушались ихъ. Эти распространители въры Христа жили въ стралиномъ разврать, насилуя женъ и дочерей эстонцевъ. Видя это, народъ сталъ подражать инъ и также развратился. Въ одной песить, составленной въ Лифляндін, съ чувствомъ негодованія описывается jus primae noctis, бывшее въ ходу еще до недавняго времены. Digitized by GOOGIC

"Невиносима жизнь въ въръ христіанской: всь им сделались кръпостными, стадомъ на убой помещику, и хотя вера-дело прокрасное, но каково отъ этого наше жетье-бытье? Пасторъ начинаетъ требовать съ насъ денегь уже при рождении и по смерти не хоровить насъ бозъ денегь. За деньги насъ престять, за деньги конфермують, за деньги причащають! Все, что им ни делели, что бы ни пріобрътали, какой бы товаръ ни привознаи изъ города, все это идеть на аренду помъщику, въ залогъ нашей престовутой върм. Даже въ когиль тело наше не находить поком: погребають на чужой в трупв, если не заилетинь больнія деньги; будущій могильщикъ вырость кости и платьс. Хотя и исчезла барщина (пъснь составлена въ Лифляндін, гдъ барщина почти уже вывелясь и гдв крестьяне живуть сравнительно хороню; въ Эстляндін же барщина господствуеть еще повсем'естно), рубцы оть таченія заросли на теле, но все же насъ мучать вдоволь, нашь во избълать мызныхъ нивъ: чъмъ больше платимъ аренды, тъмъ больше надагають, при денежной плать и даровихъ вспоногательных работахъ, нътъ въ жизни услады. Весь эстонскій наэль хорошо знаеть, какъ живуть здёсь все нёмцы: въ собствен-: е удовольствіе, ради скопленія богатствъ и сокровищъ. Церковнье господа, въ будни помъщики, въ воскресенье пасторы, у оторыхъ на груди бълмя ленты, живуть здёсь во всёхъ отножніять какь въ золотомъ раю, бдять хорошо, носять дорогія нашъ счетъ. Отъ рожденія до смерти па-**ЈАТЬЯ. ВСО ЭТО НА** юръ-нашъ кровопійца. Об'вщаеть нась спасти, если дадимъ ь это денегь; кто не дасть того проклинаеть. Достаточно мы нереиспытали, что хорошаго дала намъ нѣмецкая вѣра. Эстилія (весь районь, занимаемый эстами)—небо для нівицевь, мы здісь испытываемь адекія муки. Эсты дни и ночи воздывуть подъ бремененъ господъ. Помъщикъ реветь: денегь, дет.! за танеръ (ивра земли) подавай денегъ!.. Мало ли наши жи дурачать народъ? То, что пасторъ задалбливаеть въ шесть 🛨, въ седъной извергаеть на каседръ; иной болтаеть, ругается, ть рукани о каседру, говоря: подушнаго надъла вы не полу-▶ нека не пробъетъ послъдній часъ; не ищите сокровищъ од с міра сего, исполняйте свой долгь, цёлуя мою руку. Чась или два онь горланить такъ зычнымъ голосомъ: за это онъ имъетъ цѣлую имзу, и не прочь получить еще другую... Поспѣши, эстонецъ, сбросить узы невъжества: только ученіе избавить тебя отъ рабства; иначе наши господа не твердили бы безпрестанно: кто домогается мудрости, тотъ попадетъ прямо въ адъ".

Везотрадное настоящее положение невольно заставляеть инсищаго простолюдина обратить вворы къ своему давно прошедшему Этинъ объясняется, что эстонская поввія носить элегическій отты новъ, отравившійся даже на народномъ эпось "Ralewipoeg". Неуди вительно поэтому, что въ агитаторскихъ пъсняхъ прошлая жизн до XIII въка, когда орденъ меченосцевъ покорилъ страну, пред ставляется расмъ, явичество, эстонская древняя вера во многом признается лучне католичества: "за нашу землю и сокровища и унаслъдовали только муки рабства, лжеучение папы и грубое не въжество". Нъши въ нъснять иначе не называются, какъ гр бителями, разбойниками, порожденіемъ діавола. Последнее объя няется тыкь, что по вырованию эстовь, діаволь чрезь нихь з дуналь уничтожить свободу, которая не нравится ему, ибо, благ даря ой, народъ становится умиве. "Тебв ничего не остается. ск вано въ одной песне, какъ взять дубину и отоистить своему уга тателю". Впроченъ, въ иныхъ песняхъ съ чувствонъ злорадст описывается, какъ эсты въ беде обращались за помощью къ ру скимъ князьямъ, которые, явившись въ Лифляндію, надъ угнетателями жесточайшую расправу. Некоторыя новейт событія отразились также въ этихъ песняхъ: разсказывается нап какъ лифляндскіе дворяне поднесли адресъ государю и прос утвердить ихъ ининия привиллегія, при которыхъ процвівта страна, но получили отказъ; по этому поводу стихотворецъ об щается съ политвой къ Вогу, чтобы Онъ далъ имъ еще бол глупости поднести вторично подобную петицію. Въ другомъ ств двлается воззвание къ народу, чтобы обратился съ ходаствоит къ царю, который будто приказаль продавать вем л понизить аренду; но господа скрыли его приказаніе и ув' в ря его, что благосостояніе страны не оставляеть жедать ничего

шаго. Я считаю не лишнимъ привести зд'ясь ц'яликомъ въ точновъ перевод'я одну такую характерную агитаторскую п'яснь:

> На каседръ раздается Гронко рвчь пастора: Эсты! чтите насъ! Несите Нашъ яремъ безъ спора-Вамъ за то грвии простятся, Въ небъ будетъ слава. Это заповедь Христова-Върьте не лукаво... Богь вельдъ... Его вельные-Намич поклонитесь... И за то вы въ царствъ Божьемъ Счастьемъ насладитесь... Да, цасторъ краснорвчивый Ловокъ лицемърить-Но пора уже эстонцамъ Хитрой лжи не върить... Слово Вожье всемь открыто, Не одникъ пасторакъ.

Далъе описывается твореніе міра, причемъ отрицается, чтобы отъ могъ создать такое зло, какъ нізицы. Затівнь дізлается слівтощее обращеніе къ нимъ:

Думать надо, создаль чорть вась, Или змёй старинный:
Вы всегда объяты были
Злобою змённой...
Вы издревле славны были
Грабежемъ и кражей,
И теперь дёвицъ эстонскихъ
Вы крадете даже,
Собирая ихъ въ гаремы
Вашего разврата.
Вы развратники, одёты
Въ бархатъ шелкъ и злато,

Digitized by Google

Не пора ли вамъ съ развратной Уходить дороги! Да, пора! Вставай, эстонецъ, И не жди подмоги! Скуй себъ конье изъ стали-Крвиче для барона, Въковой яренъ ломая Гордаго Тевтона... Данівлъ россійскій, сильный! Помоги намъ, просимъ! Пусть мы снова вольны будемъ, Снова рабство сбросимъ! На Руси давно свобода, Наиъ пора, эстоны... Уходите жъ по здорову, Господа бароны!

Да не подумаеть читатель, что Эстляндія готова уже къ воз станію. По нашему инвнію такія и еще болве різко выраженны чувства и желанія существовали во все время німецкаго господ ства. Теперь они только выразились въ письменной формъ. При нимая во вниманіе исторію Лифляндін, им приходить къ том выводу, что чёмъ далее въ прошлое, темъ чаще и энергичне проявлялась способность сопротивленія, тыть солидарные дыйство вали туземин. Напротивъ, подвигалсь къ новъйшимъ временам мы все раже и раже встрачаемъ открытое массовое выражен недовольства противъ наицевъ, варнае противъ номащиковъ. По этому опасаться повторенія въ настоящее время массоваго врал дебнаго движенія нізть достаточных основаній. Можно даже сог нъваться въ самой способности народа къ этому. По всъмъ в роятіямъ многовъковое тевтонское иго притупиле и заглушило і немъ всякую энергію: на лицахъ туземцевъ выражается больше частью лишь безсинсленная туность и робость; походка и движ нія ихъ вядыя, річь покордивая. Поэтому, если неріздко дівлает донесеніе, куда следуеть о тревожномъ настроеніи умовъ и вящемся возстаніи въ странь, то это ни болье, ни менье Kal Digitized by Google

злонамъренно умишленное и испытанное въ рукахъ господъ страны средство пугать правительство, чтобы вынудить у него желательния штропріятія или предотвратить его отъ неблагопріятнихъ нънепкимъ интересамъ намъреній и плановъ. Въ доказательство этого я могу сослаться на время перваго движенія въ православіе въ 40-50 годахъ, когда чаша долготерпенія народа повидимому уже переполнилась, но у него не хватило даже тогда решиности и энергіи бунтоваться. Тъмъ не менъе безспорно, что въ настоящее время въ крат происходитъ сильное волнение и брожение умовъ. Выше ин приводили только симитомы этого движенія, не раскрывая подробно, въ чемъ оно состоить, каковы его конечныя цели. Мы видълн, что народъ недоволенъ своимъ настоящимъ положениемъ ни въ экономическомъ, ни въ соціальномъ отношенія, а нарасхвать читаемыя и переписываемыя зажигательныя стихотворенія питають н еще болье усиливають недовольство. Если изстные изицы поворду разглашають и стараются уверять, что въ стране суще. ствують опасныя для спокойствія партін и общества, то это върожино нужно объяснить или страховъ за будущее, или же влонамъреннымъ преувеличениемъ. По нашему мизнию о національныхъ партіяхъ едва ли ножно говорить въ прямомъ симсив слова. Говоря о партіяхъ, ин должин разумъть подъ ними лишь отдъльныя сосмовія, группы людей, среди которых в находять благодарную почву нъкоторыя болье или менье ясно сознанныя представленія; въ этокъ синслі им могли би успотрівть двіз главния партін-именно: во-первыхъ, сословіе крестьянское и во-вторыхъ, народных учителей, или върнъе---классы неинтеллитентный и интеллигентный, если только народныхъ учителей можно признать таковыми. Далье можно говорить только о желаніяхъ у той и другой партін, да и то ови столь разнообразны, противоръчивы, неясны, что формулировать ихъ точно нізть возможности. У крестьянскаго сосмовія напр., кожно сказать, всв желанія группируются около аграрнаго переустройства и отношеній къ пом'вщику. Второе но важности ивсто занимаеть вероисповедной вопросъ, по внутреннит причинамъ возникновенія довольно близкій къ первому. Что касается желаній и стремленій второго класса, то они

болье неопредълении. Выше было указано только общее недовольство этого класса своимъ положениемъ и приведены нъкоторыя определенныя желанія его. Въ чемъ собственно состоять стремленія этого класса, какъ онъ думаєть выйти изъ этого положенія. создать себв другое, это нигдв отчетливо He выражено. върно извъстно, это этотъ классъ распадается обыкновенно на два лагеря при избраніи председателя въ какомъ-либо обществе или комитетъ. Причиной этого раздъленія обыкновенно являются личности, становящіяся яблоковъ раздора. Мы укажевъ здісь только на академика и профессора Келера и пастора, Dr. philol. Гурта, няъ-за которыхъ въ последнее время вся эстонская интеллингенція разділилась на дві враждебныя партін. Нісколько времени тому назадъ предводителенъ одной нартіи считался покойный издатель эстонской газеты "Sakala" Карлъ Якобсонъ, послъ смерты котораго сторонники его примкнули въ Келеру. Вопросы, изъ-за которыхъ возникали разделенія, въ общей характеристике совершенно неинтересны. Мы постараемся вникнуть во внутреннія причины этого раздъленія. Прежде всего нужно сказать, что причины эти могуть быть совершенно субъективны, т. е. интеллигенція и отчасти народъ могутъ приписывать своимъ руководителямъ не ть убъжденія и стремленія, которыя присущи имъ на самомъ діяль. И въ данномъ случай, дъйствительно суть дела кроется именно въ предположенныхъ убъжденіяхъ и стремленіяхъ руководителей, ниенно насколько они солидарны съ немпами или враждебны имъ. Отсюда возникаеть партія національная и партія німецкая. Вирочемъ у приверженцовъ разныхъ партій, последнія получають и соотвътственные эпитеты. Нъмецкая партія называеть другую антинаціональною, нигилистической, русской, а свою — національной; последняя же напротивъ называеть первую антинаціональною, консервативной, немецкой. Отличительную черту этихъ двухъ партій составляеть то, что во главь одной преобладам насторы, а во второй -- свободныя по профессіи лица. Нечего и говорить, что та н другая партія, по крайней тере громадное большинство приверженцевъ ихъ, не инъють сами сознательнаго представленія о стремденіяхъ. Вольшинство ихъ слівно повинуется агитаторамъ, такъ что напр. при подачть голосовъ за то или другое лицо или за ту или другую мысль въ какомъ-либо обществъ дълаютъ то, что имъ менчутъ на ухо. Мы не будемъ входить здъсь въ разсматриваніе разници въ ръшеніи тъхъ или другихъ вопросовъ, съ цълью распутать дъйствительныя тенденціи партій, напередъ будучи увърены, что этимъ путемъ намъ не удастся получить върнаго понятія о нихъ. Мы постараемся сдълать это частью на основаніи нашего наблюденія, а частью—съ помощью достовърныхъ косвенныхъ свъленії.

Танъ, гдъ лишь начинаютъ пробуждаться проблески національнаго самосознанія, где народъ делаеть первыя попытки перешагнуть ступень изаденчества, необходимо должны рождаться и мечты самыя ребяческія, самыя фантастическія и сумасородныя. Такъ и съ туземцами лифляндскими въ настоящее время. Вышедшіе изъ среды народа полодые люди съ высшинъ образованіемъ, потерявъ черезъ это родную почву, оторвавшись отъ всего родного, или сливаются съ господствующинъ классонъ, отвергая свою національность, или, какъ въ последнее время, будучи по образованию и воспитанию чужды родному народу и въ то же время чувствуя инстинктивную привязанность къ нему и антипатію къ господствующему классу, они не знають, къ какой политической групить пристать, и неудивительно, если въ нъкоторыхъ сумасбродныхъ головахъ зарождаются мысли и мечта о возвращения древняго (болье ининаго) величія своего народа, желась образовать изъ западныхъ народовъ финскаго племени самостоятельный совзь, въроятно въ древней до-тевтонской форм'я правленія. Можеть быть подобныя сумасбродныя мечты поддерживаются свободеся до нъкоторой степени и благоденствующей Финляндіей. По крайней ивръ понадаются въ эстонской литературъ стихотворенія, зь которыхь поэть съ грустью обращаеть взоръ по ту сторону залива къ съверу и жаждетъ образованія "финскаго моста". Само во себь зарождение подобныхъ мечтаний не поражало бы посторонзаго наблюдателя, но странно то, что они могуть возникнуть въ томов выдей, прошедших высшій курсь современнаго образованія. Подобныя мечты, какъ всякіе фантастическіе образы, скоро у 10-001

тучатся, исчезнуть, какъ скоро творець ихъ успеть поглубже вникнуть въ жизнь народовъ. Но темъ упориве будеть существовать болье эрвлая и разумная мысль -- существование народа какъ отдъльной національности. Защитники этой мысли должны по справедливости именоваться патріотами, сплотившаяся группа ихъваціональной партіей. Такихъ патріотовъ въ настоящее время бояве всего, и число ихъ бистро возрастаетъ, благодаря обостренію національнаго вопроса въ последнее время. Патріотическая партія мечтаетъ не о самостоятельномъ существовании эстонскато народа, какъ политической единицы, но работаетъ на пользу поднятія самосознанія народа, его умственнаго уровня, сохраненія всего духовнаго народнаго творчества и созданія самостоятельной митературы. Въ сожальнію они не владьють для осуществленія своихъ стремленій ни достаточными духовными силами, ни матеріальными средствами, и поэтому все сделанное ими доселе представляеть только жалкія попытки патріотизна. Кром'в того, тернистый путь, на которомъ имъ приходится подвигаться впередъ, загороженъ столькими пропятствіями со стороны балтійцевь, намцевь, что значительная часть ихъ силъ безплодно тратится на преодоление ихъ. Болъе дальновидные изъ нихъ, которыхъ однако очень немного, приходять къ убъждению въ безполезности и тщетности ихъ стараній создать на національной почев самостоятельную культуру, н одни изъ нихъ ищутъ спасонія въ німецкой культурів, другіввъ русской. Преобладающее количество первыхъ легко объясняется тыть обстоятельствомъ, что нымецкая культура успыла уже пустить глубоків корни, туземное юношество все безъ исключенія воспитано въ духв этой культури, между твиъ какъ русская культура не только совершенно чужда имъ, но злонамъренно изуродована въ балтійско-немецких учебных заведеніяхь. Чувствуя инстинкти вное нерасположение къ лифляндскимъ господамъ, а черезъ это и къ ихъ культурв, они въ то же время боятся подчиниться русской культуръ, полагая что это подчинение поведеть въ концъ концовъ къ уничтожению ихъ національности, къ окончательно му обрустнію. Говоря о патріотической дъятельности вообще, им должны различать латышей оть эстовь. У первыхъ интеллигенція какъ въ качественномъ такъ и въ количественномъ отношении опередила значительно эстовъ: національное самосознаніе и литература разболве, они чувствуютъ BHTH V HUX'S поэтому себя сильные въ борьбы за свое національное существованіе. кого ребячества и сумасбродства доходять въ своихъ убъжденіяхь и ватвяхь нівкоторые эстонскіе патріоты показывають слівдующіе очень характерные факты. Въ недавнее время въ Деритъ собрадись однажды четыре такихъ патріота съ цълью выбора изъ своей среды диктатора (конечно не въ военномъ смыслѣ), голосу котораго обязани были бы остальные безусловно подчиняться, такъ какъ, справедливо разсуждали они, при существовани постоянной полежики и передрязговъ печатно и устно, дело національное ве можеть подвигаться впередь. Однако почтенные вожаки народа, вырвавшись изъ многовъкового нъмецкаго рабства, He VTD&THIH еще способности къ самодъятельности, и каждому хотълось сдълаться диктаторомъ, вследствіе чего собраніе разошлось ни съ чънъ. Другой факть красноречиво свидетельствуеть о благоговенін и страхъ, которые вивдрились въ кровь туземца, предъ же**гізныть** канцлеромъ: когда по дізлу эстонской Александровской школы (эсты хотять основать висшее народное училище съ роднить преподавательскимъ языкомъ; для этого собранъ уже значительный капиталь, но дело все еще не приходить къ осуществленію), выражають мивніе, что при сопротивненіи членовъ-учредителей проекту правительственной программы въ ней, правительство можеть отнять собранный для школы капиталь и распорядиться ниъ по своему, одинъ изъ натріотовъ возражаеть такъ: "что скажеть Еврона "? другой: "Висмаркъ не допустить". Главивищимъ въ дъятельности подобнихъ господъ обикновенно является инаніе напцевъ: "что скажуть напци"? вопрошають они, когда дъло идеть о решении того или другого вопроса.

Немаловажную роль играетъ православіе въ ділів разділенія нартій, ибо признается большинствомъ, что отъ исповідуємой народомъ візры зависить и его національность. Всіз они увізрены въ томъ, что судьба національности будетъ обусловлена тімъ, перейдеть ин народъ въ православіе или останется въ дютеранствъ, которое признается народникъ, національникъ исповъданіемъ. Исчезноть лютеранство, исчезнеть и національность, по ихъ убъжденію. Это убъяденіе опять-таки свидівтельствуеть или о недалекомъ умственномъ круговоръ скоросивлыхъ патріотовъ, или объ ихъ крайнемъ пристрастіи къ лютеранству. Темъ более непонятно это убъжденіе, что основаній для него нельзя найти ни въ исторін, ни въ народномъ возэрвнін на лютеранство, какъ на въру нъмецкую, "господскую", ни въ дъйствительной жизни. Любонытно было бы знать инвніе таких господь касательно національности народа, когда онъ исповедываль католичество. Непонятно, какимъ образомъ, оставляя ныев лютеранство также, какъ некогда онъ оставиль католичество, народь вдругь или въ недалекомъ будущемъ станеть русскимъ. Скоросивлые натріоты неэтому смотрять на всякаго православнаго, принимающаго участіе въ народномъ двив, какъ на предателя, руссофила, и относятся къ съ недовъріемъ, котя бы онъ ни въ чемъ не проявляль своихъ мниимхъ руссофильскихъ тенденцій. Поэтому при виборъ славнаго въ число члоновъ какой-либо смъщанной группы или кружка, противъ него будетъ говорить его вероисповедание, хотя бы въ остальномъ онъ быль совершенно безупреченъ. Впрочемъ есть и такіе натріоты эстонскіе, которые не считають и лютеранство національной религіей. Они хорошо понимають недостатки лютеранства относительно простого народа-отсутствие въ немъ воснитывающаго вліянія. Въ то же время они не могуть одобрить всего и въ православіи. По ихъ мивнію ни то, ни другое исповъданіе не соотвітствують духу эстонскаго народа. Поэтому они жедали бы образовать новое исповъдание, совокупивъ дучнія стороны лютеранства и православія. Группа такихъ людей сосредоточивается въ городъ Дерить центръ нъмецкой интеллигенціи и культуры. Лица эти подготовляются въ своей ниссіи усерднинь посъщеніемъ гернгутерскихъ собраній, чтобы выследить на нихъ, что приходится по нраву эстонскаго народа. Эти реформаторы имъють дил себя прецеденты въ исторіи. Въ XVIII въкъ въ средъ лучшихъ дотеранскихъ пасторовъ, во главъ Гунеля также образовалось направленіе, стремившееся приспособить лютеранство къ натура эста,

сделать его народнымъ исповеданиемъ, именю гуманизирующимъ, воспитывающимъ. Такое вліяніе богослуженія они думали основать исключительно на проповеди, которая состояла бы только изъ объясненій народныхъ пословицъ, сказокъ, загадокъ и т. п. Но направленіе это, какъ и следовало ожидать, нашло много противниковъ и въ скоромъ времени исчезло. Нетъ сомивнія, что, воскрестее въ настоящее время, это направленіе, хотя въ другомъ виде несколько, также исчезнеть, не оставивъ за собою следа. И въ самомъ деле, какъ слишно, у вожака реформы; онъ боится, что не найдеть последователей и, конечно, совершенно основательно.

Сознаніе о ненародности лифляндской кирки проникло и въ самое лютеранское духовенство: на эстляндскомъ провинціальномъ синоді 1886 года, пасторъ Мальмъ поднялъ вопросъ о народности въ пропов'яди, и его предложеніе было передано синодомъ на обсужденіе двумъ лицамъ. Любопытно будетъ узнать, въ чемъ синодъ признаетъ народность въ пропов'яди.

Гораздо ясеве выступають различныя направленія въ ивстной тузенной періодической печати. Года три назадъ печать дізлилась на два лагеря вслідствіе разности во взглядахъ на соціальные и аграрные вопросы въ странів. Газеты, относившіяся враждебно къ балтійскимъ порядкамъ, довольствовались боліве или общей ссылкой на русскіе порядки, которые имъ было желательно пересадить на почву Лифляндін, или предлагали со своей стороны ніжоторыя нововведенія. Тогда сочувственныя Россів миінія выступали какъ-то робко, нерішительно. Но когда послів этого намівренія русскаго правительства стали осуществляться и въ дійствительности, то голоса въ пользу сближенія съ остальною Русью стали раздаваться сивліве.

Первый, выступившій противъ ивстныхъ порядковъ. былъ покойный редакторъ "Sakala", Карлъ Р. Якобсонъ. После его сперти органы ивстной эстонской печати изпельчали, хотя въ нихъ и слышится уже более спелая речь объ общественновъ объединеніи края съ Россіей. Со времени новейшаго движенія эстовъ въ православіе, то или другое отношеніе къ нему сделалось главнымъ признаковъ разделенія печати на руссофильское, національное и

нъмецкое направленія. Слабъе всего первое направленіе, сильнъе всего последнее. Первое направление имеетъ врагами оба другія направленія: національное направленіе усматриваеть въ немъ изміну народу, немецкому оно не нравится просто потому, что проповедуетъ сближение съ Россией, а следовательно, переустройство балтійскихъ средневъковыхъ порядковъ. Вообще говоря, редакторы газеть двухъ первыхъ направленій, будучи большею частью даже безъ средняго образованія, не инфють ни ясно сознанныхъ представленій, ни опреділенной политической программы, такъ что газеты силошь и рядомъ бывають переполнены пустой полемикой, касающейся не столько существа общественныхъ вопросовъ, сколько личныхъ мижній и ихъ критики. Рашеніе же вопросовъ серьезныхъ не подъ силу имъ, а равно и дъльное возражение на мивнія газеть нъмецкаго направленія. Не безъинтересны культурно-общественныя возгрвнія, проводимыя въ періодической печати этого направленія: стечень культуры умственной изміряется у нихь количествомъ экземпляровъ газетъ въ известной местности и существованість или отсутствість народной библіотеки для чтенія; съ удовольствіемъ помѣщаютъ они у себя корреспонденній, въ которыхъ выражается радость о томъ, что въ данной мъстности, благодареніе Богу, цивилизація поднялась высоко: читается столько-то и столько-то газеть, что она быстрыми шагами идеть впередъ, ибоде выписывается на столько-то болбе противъ прежняго. Напротивъ, они съ великою грустью отвываются, конечно более со словъ корреспондентовъ, въ какомъ глубокомъ невежествъ погрязають такія-то містности: нівть ни одного экземпляра газеты!

Другой признакъ цивилизаціи и прогресса, по ихъ мивнію: иввческія общества, представленія, концерти: обо всемъ этомъ немедленно, разумбется, посылается корреспонденція въ газету съ похвалой иниціаторамъ и руководителямъ двла. Составленіе корреспонденцій въ газету вошло просто въ манію: всякій кто мало-мальски умбетъ ставить каракули, считаетъ своимъ долгомъ сообщать въ редакцію всякія мелочныя, неимбющія общаго интереса извістія. Хотя и попадаются между такими корреспонденціями извістія очень дільныя, писанныя почеркомъ руки, привыкшей держать соху и возжи, который потому съ трудомъ можно разобрать, но участь большинства ихъ въ макулатуръ.

Не болъе привлекательна и цънна эстонская неперіодическая печать: она до очевидности ясно показываеть духовное младенческое состояніе народа, которому, какъ ребенку, правятся сказки и геронческій эпосъ. Она изобилуеть брошюрами, въ которыхъ изображаются похожденія удальцевъ, подвиги разбойниковъ и граби-Ла и эти разбойницкія новеллы представляють большею частью переводъ съ иностранныхъ языковъ, чёмъ въ часн досуга занимаются студенты деритского университета, если не съ целью важивы, то ради пріобратенія лишней копайки на столь обичные такъ кутежи. Деморализація народа носредствомъ такой литературы обратила на себя въ последнее время внимание высшато начальства, благодаря чему последовало распоряжение о вапрещении пропускать въ печать подобныя произведенія. Однако еще до этого распоряженія народныя библіотоки наполнились почти исключительно произведеніями подобнаго рода и молодежь просто зачитывается ими. Что такая грязная пошлая интература повліяла на деморализацію молодежи, объ этомъ проникли вопли и въ періодическую м'ястную, эстонскую и немъцкую печать: восклицаны разбойниковъ въ новелмахъ сдълались дозунгомъ при совершеніи преступленій; замъчено также въ книжныхъ торговляхъ, что книги подобнаго содержанія покупаются именно париями, одинь вибший видь которыхь выражаеть уже ихъ преступную наклонность.

Періодическая и неперіодическая печать німецкаго направленія инбеть твердо и ясно наміченную ціль, опреділенныя убъяденія и всевозможныя духовныя и матеріальныя средства для ихь осуществленія въ дійствительности. Газеты и листки этого направленія не только съ уміньемъ побивають минінія, ураженныя въ газетахъ другихъ направленій, но дівлають даже прогрессивное нападеніе на самое православіе и русскіе в тридки. Посліднее, разумінется, дівлается не прямо, а замакированно, не такъ, чтобы простой народь поняль, что желали тазать. Не входя въ частные пріемы нападеній, я укажу здівсь за общее орудіе предотвращенія народа отъ движенія въ православіе и вообще домогательства нововведеній; оно состоить въ запугиваніи народа близостью кончины міра, страшнаго суда. Кроп'я листиковъ, распространяемыхъ въ народѣ съ цѣлью увѣренія народа въ этомъ, вышла даже довольно объемистая книга, подъ заглавіемъ: "Знаменія послѣдняго времени (Wümse aja mārgid)", составленная однимъ эстляндскимъ пасторомъ, гдѣ описываются признаки скораго пришествія антихриста и показывается, что многія наъ этихъ признаковъ уже на лицо. Здѣсь же дѣлается немало предосудительныхъ намековъ на Россію. Книга эта написана очень искусно, повидимому съ большимъ сочувствіемъ къ тяжелому экономическому положенію крестьянина, чѣмъ навѣрно располагаетъ послѣдняго слѣпо вѣрить всему написанному въ ней.

При всемъ томъ, кажется, національная и руссофильская нечать въ глазахъ народа береть перевёсь надъ немецкой; последнюю читаеть лишь полуонвиеченная часть эстонскаго населенія, да и последняя пользуется такими газетами или даромъ, получая ихъ оть господъ (помещиковъ, управляющихъ или пасторовъ), или вынисываеть ихъ по принуждению техъ же господъ. Откуда и какъ нодучаются средства на подобныя изданія, это точно извёстно візроятно немногимъ. Било время, 5-6 летъ тому назадъ, когда простое крестьянство и народные учителя патріотическаго направленія, были крайне возбуждены противъ газеть немецкаго правленія, одна изъ которыхъ "Ревельскій Другь (Tallina Sober)" подвергалась почти повсем'встному посм'ванію и даже торжественне му сожженію. Въ г. Ревель для преданія NN ея огню наканун Иванова дня въ 1880 году была устроена даже цълая процессі за городъ, на Лаксбергъ, причемъ одинъ несъ на спинъ кип номеровъ, обмазанную дегтемъ съ надинсью Tobras (скотина), толпа дубинами подгоняла; на Лаксбергъ кина эта была поднят на шесть и сожжена.

Не входя въ разбирательство того, на что шла сумма болт двухъ тысячъ рублей, обозначенная въ расходныхъ книгахъ лиф ляндской ландратской коллегіи подъ рубрикой "Pressangelegenheten", мы переходинъ къ изложенію содержанія одной рукопис весьма распространенной въ народъ. Она носить заглавіє: "вел

Digitized by Google

кая эстонская битва на перьяхъ и ея конецъ". Насколько достовърно си содержание, им предоставляемъ судить болъе свъдущимъ лодямъ. Часть переписанная въ 1873 году въ виде стихотворени, по напъву "получилъ я двъ тысячи", начинается съ того, какъ въ 1870 году была помъщена въ № 21 издававшейся Дерить эстонской газеты "Eesti Postimees (Эстонскій Почтарь)" статья, которая взволновала "всёхъ нашихъ святыхъ мужей, нъмецких пасторовъ, губителей нашей жизни". Хотя, говорится, снаружи они кажутся въ овечьей шкуръ, но въ сердцъ у нихъ волчье деннія". Хотя они и поють благочестиво, но все же они ищуть зла. Собрался изъ нихъ советь (здёсь перечисляются имена пасторовъ, участвовавшихъ въ совъть; всъ они изъ Лифляндін), на которомъ різшили выступить съ поломикой противъ упомянутаго выше К. Якобсона, однакожъ остались побъжденными в осибинными. Они просили и молили также редактора газеты "Eesti Postimees" помочь имъ, но онъ, боясь лишиться читателей, не рышился писать за нихъ. Тогда на вторичномъ совъть ляца, "сіяніе славы которыхъ исчезало", положили обратиться со сипренной просьбой къ дворянству за помощью. Посланный отъ пасторовъ депутатъ повелъ предъ рыцарями такую річь: смилуйтесь, почтенные господа! исполните нашу дружелюбную просьбу! Въдь им поживали рука объ руку въ великихъ почестяхъ, пока посуждаемый занить духомъ Якобсонъ не началь подрывать наши древнія права и преодолівать нась. Онь какь безумный взываеть ьь "Eesti Postimees'ъ, стараясь сбить народъ съ пути покорности аз путь возстанія. Скоро вы увидите, какъ изъ крестьянъ они дерзають сделать "эстонскій народь", бунтующійся противь вась; тогда вашъ сотворенный рабъ укатить опять въ Петербургъ-искать правъ и закона и, чорть знаеть, какого русскаго добра. Бакъ напр., уже введено волостное самоуправленіе-ваша пытка, экъ волей-неволей на вашу голову введутся новые суды, казензя аренда — адская бъда. Поэтому, окажите помощь, иначе мы ъ буденъ опозорены: лишь на спокойствіи народа зиждется ваше чагонолучие". Услышавь это, рыцари встали, поднявь руки къ Тотомъ онъ повель ръчь объ оказаніи матеріальнаго пособія «XPHOT TEH. . , № 1-2, 1887 r.

упомянутой газоть: "тогда мы съ каоодры будомъ воспитывать такъ народъ, что вы можете получать высокую аренду, послушныхъ рабовъ, которыхъ держите строго". Послѣ этого немедленно было собрано двъ тысячи рублей, которые доставлены были по назначенію. Вторая половина рукописи, составленная (или переписанная? 29 іюля 1871 г. начинается "чтеніемъ" какъ бы изъ Апокалипсиса: здівсь приводится рядъ видівній, которыми сопровождалось чудесное получение послания подъ семью печатями съ именами участвующихъ въ совъть лицъ. Между прочинъ къ автору во снъ является въ быловъ одъяніи человыкъ, выдающій себя за Фельмана, собирателя эстонскаго эпоса, который побуждаеть его выступить на защиту родного проданнаго народа. Въ концъ посланія было еще приписано: "самостоятельность эстонскаго народа непрежино погибнеть, если ему изминяють лица, которыя должны бы быть его опорой". Полученное такимъ образомъ посланіе (на персидскомъ языкъ) авторъ переводитъ и отправляетъ къ редактору съ темъ, чтобы онъ покаялся и началъ новую жизнь, ибо, гоборится, "діла ваши стали явни". Даліве, представлено въ драматической стихотворной форм'в принятіе упомянутой газеты подъ попровительство лифляндского дворянства. Действующими лицами являются: г. Янзенъ, — покойный издатель газеты "Eesti Posti mees", ф. Самисонъ, — помъщикъ въ Лиценъ, ф. Валь, -- соб ственникъ сигаверскаго имънія, и К. Якобсонъ, — преподаватель Мъсто дъйствія—кабинеть г. Янзена. Эта политико-исторически драма состоить изъ двухъ действій и четырехъ явленій, нашиса повидимому очень умнымъ человъкомъ (не самимъ ли Якобсономъ Здесь редакторъ после недолгихъ переговоровъ соглашается пт нять за печатную д'вятельность въ пользу германизаціи эстон ска народа двв тысячи рублей и вдобавокъ еще на старости A 1 паекъ. Въ рукописи указано даже точно время заключенія к тракта, 29 апрвля 1871 года. Говорять, что половина эт контракта была напочатана въ финляндскихъ газотахъ; но пра ли это, или нетъ--ин не беремся утверждать.

Изъ всего вышесказаннаго читатель ясно видить, что въ стра происходять развыя духовныя теченія и борьба партій. Онъ за

чаеть при этомъ отсутствіе одного какого-либо преобладающаго теченія и не видить, къ чему въ конців концовъ могуть придти разнообразныя теченія. А главное, не можеть не броситься въ газа то обстоятельство, что соціальная жизнь въ странъ расшатана во всехъ отношеніяхъ, конечно, среди крестьянства или в'врвъе подчиненной части населенія: не осталось, кажется, ничего, что бы привызывало къ себъ сердца и интересы населенія, что служило бы предметомъ благоговънія и уваженія; даже послёднее саное драгоциное сокровище простонародного сердца и духа-религія потеряда въ глазахъ его всякое значеніе, обратилась въ пустую форму, рядъ привычекъ. Въ виду этого иной пожалуй подукаеть, что состояніе Лифляндіи гораздо хуже Ирландіи, гдв по крайней мъръ не порвадись еще религіозныя узы. И съ нашей точки зрвнія это справедливо. Но есть вдесь большая разница, именно въ народномъ темпераментъ и характеръ. Дъйствительно, виражаясь новъйшинъ языкомъ, вся Лифляндія пропитана нигилизмомъ и духомъ революніонизма, но она далеко еще не представдаеть такихъ опасностей для внутренней культуры, какъ это могло бы казаться съ перваго взгляда. Если внутри страны неть сдерживающаго начала, то таковое им находимъ вив предвловъ Лифляндін, именно въ Петербургъ, гдъ живеть русскій царь. Не смотря на вев неправды, которыя приходилось и приходится испытывать простому народу, темъ не менее народъ все-таки до сихъ поръ не потерялъ довърія къ царю и толкуеть неблагопріятныя для него узаконенія въ томъ симслю, что господа страны передюлали ихъ, объявили народу не въ томъ видъ, въ какомъ они были изданы царовъ. Но къ великому страху враги подкапываътся и подъ эту посабднюю опору всякаго порядка и спокойствія. Уже заметны симптомы утраты этой спасительной веры и надежды ва Петербургъ, на русскаго царя. Господа почеку-то хотятъ вкоренить въ народъ увъренность, что русскій царь ни болье ни ме-\_ те какъ сторожъ балтійскихъ границъ. Цізль этого утвержденія лакожъ не достигается вполнъ, ибо народъ не питаетъ довърія слованъ господъ, особенно когда ръчь идетъ объ его соціаль-- тъ положения. Этикъ напротивъ господа лишь сами еще болве

Digitized by Google

лишаются довіврія, а слова ихъ получають въ глазахъ народа противоположный смыслъ. Для ихъ цъли было бы лучше, еслибн они не проповъдывали такихъ мыслей. Но то обстоятельство, что подобныя выраженія, не смотря на жалобы народа, остаются безнаказанными, въ самомъ дълъ приводитъ простолюдина къ увъренности во всемогуществъ господъ. Послъднее замътно особенно въ эстаяндской губернін; всемогущество містнаго гакенрихтера чувствуется здесь на каждомъ шагу. Что можеть сделать русскій царь, нока надъ нами господствують німпы", приходится слышать здёсь изъ усть простолюдина. Итакъ, утраты, вёрн во власть еще не замъчается. Въра во всемогущество господъ еще очень сильна, но за то слабветь вв ра во всемогущество русскаго царя. Условіе для существованія порядка и спокойствія есть, условіе им'веть ту невыгодную сторону, что оно насильственно; въры въ правосудіе этой власти, этого могущества нъть на лицо. При этомъ возможно только существование внашняго спокойствія, но спокойствіе душевное немыслимо, ибо существующій порядокъ признается основаннымъ не на правосудін, а на беззаконін. Пока господанъ страны удается поддерживать въ народъ въру въ ихъ всемогущество, до техъ поръ, конечно, нечего опасаться какихъ бы то ни было народныхъ волненій, бунтовъ, возстаній. Второе об-флегматическій темпераменть народа, особенно эстовъ. Какъ вол трудно вывести изъ теритенія, такъ и эстонца. Онъ упорень, угрюмъ неуклюжъ. Къ этому присоединяется еще, какъ наследіе многовъ кового рабства, утрата всякой энергін, кровная инстинктивная раб ская непокорливость. Трудно предвидёть, когда къ народу опят возвратится прежній духъ свободы и нозависимости, разовьется на ціональное самосознаніе и уваженіе къ себѣ и вѣра въ свои силь Когда это совершится, то будеть достаточное основание вършть возножность общенародной расправы съ существующимъ давно и рядкомъ вещей, а нока этого нътъ, всь увъренія въ этомъ буду лишь злонамъреннымъ напугиваніемъ.

Для правильнаго пониманія д'яйствительнаго положенія веш въ Лифляндіи ин должни обсудить еще одинъ вопрось. Иног господа страны, когда это для нихъ выгодно, пытаются представить настроеніе народа въ странъ самымъ спокойнымъ и самый народь очень довольнымъ и благоденствующимъ, а временное мъстное выраженіе недовольства принисывается ими исключительно внъшней искусственной агитаціи. Это совершенно невърно. Такъ называемый балтійскій нигилизмъ, какъ онъ показанъ выше, есть чисто мъстное порожденіе, пенавъянное извнъ. Нельзя, конечно, отрицать, что существуютъ внутренніе агитаторы, но это ни болье ни менъе какъ болье развитыя лица, живущія съ народомъ одною жизнью и ишь яснъе сознающія нужды, потребности и положеніе народа и умьющія выразить это на бумагъ. Что рукописи агитаторскія встръчаютъ повсюду столь сильное сочувствіе, это опять таки свидътельствуетъ о подготовленности народа къ агитаторскимъ внушениять. Чувствуется же всъми ненормальное положеніе вещей.

E. B.

(Окончаніе сладуеть).

# Инсьма съ Востока \*) къ Преосвященному Иннокентію, архіепископу Херсонскому.

T.

Письмо ваше я съ душевнымъ восхищениемъ получилъ 2-го минувшаго декабря, и весьма благодаренъ за вашу благосклонность и споспъществование въ моемъ предприяти. Съ нетерпъніемъ намъревался отвъчать вамъ, согласно желаемому вами; но, поджидан посланной вами мнъ книги и письма для пересылки въ Боснію, замедлилъ до сего вромени. Вчера же, получивъ посылку съ В. Ч. («Воскреснымъ чтеніемъ»), но безъ письма, к чувствительнъйше благодаря васъ за оную, спъщу васъ увъдомять, что «Страстная седмица» переведена и чрезъ нъсколько дней представляю ее князю на усмотръніе и буду просить о содъйствіи, ежели ему угодно будетъ отдать въ печать.

Теперь скажу вамъ кое-что неблаговидное о состоявіи здішней церкви и юнаго гражданскаго образованія.

Церковь здёсь бёдная во всёхъ отношеніяхъ! Владычество греческаго отребья, доселё здёсь распоряжавшагося, довело невёсту Искупителя безмезднаго, быть орудіемъ спекуляцій. Онклользуясь властію, купленной у оттомановъ, и зная всегданнюк свою непрочность въ правленія, подклоняли сами собою собствен ность Валахіи монастырямъ греческимъ въ разныхъ отделен ностяхъ. Сему подражали нёкоторые изъ Валаховъ, угождая симт въ надеждё почестей. А потому во всёхъ монастыряхъ и нын

<sup>\*)</sup> Письма эти выделены нами въ особую группу, такъ какъ оне предста ляютъ свой особый интересъ по тъмъ сведеніямъ, которыя въ ихъ сообщаюто о делахъ востока, которыми всегда интересовался преосвященный Инноженті Они принадлежать настоятелямъ нашихъ церквей при массіяхъ въ Бухарес: архимандриту Виссаріану и въ Константинополъ архимандриту Софоніи, ге ральному консулу нашему въ Бейрутъ Базили и святогорцу Серафиму. Пись эти не утратили своего интереса и значенія и для нашего времени.

управляють наглые греческіе налугеры, ввявшіе на откупь оть честь, коимъ оные подвлонены, и живуть лишь только по одному въ монастыръ огромномъ. Соборъ братства замъняютъ животными и плицами, приносивыми имъ въ пищу; вивсто велельнія храма Божія, увращають жилище и одежды свои, вивсто чистой гармонін монашествующихъ всякое нестроеніе, соблазнъ, и угождение плоти. Словомъ, роскошествуютъ въ вольности язычняковъ. Духовенство туземное, вовсе мало образованно, и хотя нескольно изъ значитетьныхъ и просветились светомъ Парижа, во оказались темными ко всякой религіи и ни къ чему неспособными. Другіе изъ нихъ нёсколько посерьознёе; но что же? и они повланиются тельцу волотому и пиршествують въ изобилів нясъ египетскихъ. А вліяніе, каковое сім начала тымы распространяють на меньшую братію и гражданственность, вы не мовете себъ и представить, не можете потому, что это въ христіанствъ безпринърно. Училища здъщнія небольшія; главныя изъ нать есть: коллегія св. Саввы въ Букареств, въ ней учатся ового трехъ сотъ юношей. Но учение ихнее въ томъ духъ, который у добрыхъ христіанъ вовсе не долженъ быть въ ласкъ. Изъ 4-хъ епархіальныхъ семинарій, нельзя ожидать и четырехъ учениковъ путныхъ, одна только бузевская семпнарія, можетъ, и выпустить сіе число учениковъ; но и сіи, кажется, заразятся духомъ ватолецизма. Ибо учителя семинарій приняты изъ Трансильваніи; и котя они и православнаго исповъданія, но судите сами; юноша учявшійся и вознужавшій въ училищахъ преподавателей латиновъ, кои очевидно гонятъ православіе въ своемъ государствъ, выбовы имъють быть! Я самъ прожиль прошедшее лъто на минеральныхъ водахъ въ Трансильваніи болье двухъ місяцевъ, ··ЗНАКОМИЛСЯ СЪ НЪКОТОРЫМИ ИЗЪ ТАМОШНЯГО ДУХОВЕНСТВА, И СЪ сожывність видвав все румны православія. Увы! религія и ся благія дщери, тапъ и здёсь въ саномъ жалостномъ истощаніи. Описывать сіе подробно, значить терзать сострадательную душу человъка христіанина. Очеркъ сей хотя и неблаговиденъ но въ сущности въренъ, каковый прошу Вашего Преосвященства инвть **Бакъ бы безязвёстнымъ!...** 

Теперь сважу Вамъ нъсколько о себъ. Я находясь здъсь и зыкуясь пока ласками добраго винзя и нъсколькихъ здъщнихъ эмръ, желая не терять времени, и посильно поддерживать павющій крестъ, коти однимъ волоскомъ, каковый составляеть все знаніе, позаимствованное лишь съ береговъ Тиверіадскихъ.

Пастырь добрый! Содъйствуйте мив немощномуровословомы ДС

и дёломъ, на семъ, поприщё. Мада нерукоемлемая несомнънна. Еще вамъ сважу: здёшній г. министръ церковныхъ дёлъ проситъ меня перевесть объясненія на литургію и катихизисъ для церковно-служителей, и я ему обёщался.

Посему, если вто изъ учащихся у васъ молдаванъ имъетъ сей послъдній уже переведеннымъ, то нельзя ли прислать его, или хотя копію съ него, вмъстъ съ печатнымъ подлинникомъ. Я повъривъ оный въ сворости отдамъ въ печать. Если же невозможно сіе, то хотя одинъ подлинникъ. Мнъ желательно между переводомъ оныхъ внигъ, переводить по возможности для произношенія и слъдующіе, какъ то: Слова по св. Четыредесятницу, и таковыя же на восвресные и праздничные дни, и потому всеусерднъйше молю васъ, не оставить меня таковыми надълить, ибо, произносняъ нъсколько словъ изъ страстной седмицы, я замътилъ неожиданную внимательность и благоговъніе слушавшихъ. И посему-то желаю почаще употреблять сіе духовное упоеніе.

Будучи вполнъ увъренъ на Ваше содъйствіе на семъ поприщъ, подвлоняю себя воли Духа Истины и вашимъ молитвамъ и внушенію.

ар. Виссаріонъ.

15 января 1841 г. Бухарестъ. 🕆

II.

Сътвиъ же насеботомъ, на ноторомъ и отправился изъ Одессы, честь выбю извёстить ваше высокопреосвищенство, что я прибыль въ мъсту назначения своего 1-го июня въ 7 часовъ утра; савдственно чревъ 37 часовъ благополучнаго плаванія по морю. Пребываніе мое въ настоящее время въ Буюндере; это родъ предивстія, живописно раскинутаго при подошив извилистыхъ горъ, составляющихъ правый берегъ Босфора, -- деревень, дачь всвуъ посланенковъ европейскихъ и многихъ богатвёшихъ балвировъ станбульскихъ. Былъ неодновратно даже и въ самомъ Стамбуль, или правильные, въ Перы, гдь нашъ великольпиван посольскій дворець и наши зимнія, свудныя ввартиры. Константинополь тавъ меого описанъ путешественниками, что, ваше высокопреосвященство, върно имъете о немъ ideam completam adaequatam, - съ своей стороны присововущию, что это-гранато вое яблоко, встръчаемое путешественниками на берегахъ Мерт ваго моря. Вижший видъ прекрасенъ, но внутренній — грязь гниль, зловоніе. Изъ Перы вздиль въ Фанарь—средоточіе чите. началія православной вселенской цервви. Тамъ быль у ванор

скаго митрополита Іерофея, и у самаго святвинаго. Первый, думаю, известенъ вашему высокопреосвященству, приветливъ, обходителенъ, хорошо помнитъ Россію и не худо говорить порусски, съ признательностью отзывается о щедродательности, братолюбів и благосилонности многихъ іврарховъ русскихъ и вообще россіянъ. Второй-старецъ маститый, умный и ласковый; приняль меня очень внимательно; беседоваль о многомъ касательно русской церкви и ея святителей, съ особеннымъ удовольствіемъ слушаль мон увіренія въ глубокомъ ихъ уваженій къ его святвишеству, но, къ сожалвнію, все это черезъ переводчика. Подробиве обо всемъ сообщу вашему высокопреосвященству особо. Пересылка писемъ безопасна. Титовъ человъкъ доб рый и умный, опытный дипломать и благоразумный семьянинъ... Мебель вазенная давно изветшала и уничтожена; я долженъ быль вупить въ долгъ у моего предивстнива мебели, печей, дверей и вухонной посуды на 10,000 піастровъ (2,000 р. асс.), не смотря на то, что все отдано было мив за подовинную цвну. Содержаніе, прислуга, мытье бълья и подобное врайне дорого. Столъ изъ трехъ блюдъ, безъ вина, чаю и сахару, обходится ежедневно для меня съ мальчикомъ по 4-5 р. асс. Повару платится по 40 р. въ ивсяцъ; за мытье бълья по 20 к. отъ наждой штуки, нсвлючая крупныхъ-одъялъ, халатовъ и т. п., кои моются по особому договору; между тэмъ при здёшнихъ жарахъ надобно перемънять по двъ пары ежедневно; годовая порція дровъ и уголья стоить болье 500 р., свычи по 180-200 в. око; перевады въ городъ и обратно по 9-12 р. важдый. Вообще цвны на все такъ возвышены, что крайняя предвидится трудность въ способажъ содержанія. Мысль о наймі учителя-грека для сворвишаго наученія греческаго языка, о распространеній знакомства въ патріврхін, твиъ паче съ лицами посторонними, о частомъ посвщевін властей церковныхъ, о выбадахъ на острова, въ училища, въ библіотеви и другія міста вовсе надобно оставить, и жить только посольскимъ священникомъ, какъ и мой предместникъ, вичего посторовняго не затъваль, сиди въ четырехъ растресвавшихся ствиахъ. Такое положение заставило меня въ самомъ началъ призадуматься о своей судьбъ. Но, вспомиивъ, что наши судьбы опредвляются судьбами Того, который есть весь благость н любовь, я передаль себя во всемъ воль Его святышаго промыела, повторяя непрестанно: γενοιτητο τὸ  $\vartheta$ έλημά σου,  $\Pi$ άτερ ήμων, δ έν τοις ούρανοις!

Конечно, ваше высокопреосвященство слышали и внасте о

цвии прівада въ Стамбуль папскаго нунція, Онь давно уже вывхаль отсель, хотя и не такъ помпозно, какъ прівхаль (просто высланъ). Думаю, что вы изволили уже видъть и читать оставленную имъ здёсь папскую буллу къ патріархамъ и ко всёмъ восточнымъ христіанамъ, о присоединеніи въ римскому верховному (ὑπεροτάτω) престолу. Она озаглавлена такъ: Ἡ πρὸς τοὺς ἀνατολιχούς επιστολή. Противу сей высовомерной хартін вышли на новогреческомъ язывъ три брошюрки, въ родъ опровержения. Первая отъ лица патріарха и всего священнаго собора воистантинопольскиго подъ названіемъ: Έγχύχλιος τῆς μίας, ἀγίας καθολικής καὶ 'Αποστολικής 'Εκκλησίας ἐπιστολή πρὸς τοὺς πανταγοῦ όρθοδόξες; ετορει: Επιστολιμαΐα ἀπάντησις εις τὴν προς ἀναтоліхой с епістолу той Папа, составленная греновъ Георгіевъ Маркораномъ на итальянскомъ языкъ и переложенная на новогречесвій; третья: 'Απάντησις πρὸς τὴν πρὸς τοὺς 'Ανατολικοὺς ἐπιστολήν τοῦ Μαχαριωτάτε Πίε Θ. ὑπό τινος Κληριχοῦ Ορθοδόξε. Титовъ говорилъ мев, что всв сін брошюры съ буллою посланы ниъ въ Одессу въ Александру Скарлатовичу, для перевода на русскій языкъ. Между тэмъ отъ нечего ділать и я взяль переводить одну изъ трехъ, именно последнюю и перевелъ уже довольно. Думаю въ следующему отходу парохода кончить начатое и доставить въ вашему высокопреосвященству. Только опасаюсь, не будеть ин трудъ мой напрасень, если г. Струдза уже перевоводить это же. За счастіе себів поставляю, что вміно удобный случай препослать къ вашему высокопреосвященству три коробви стамбульскихъ финиковъ разныхъ сортовъ. Какой изъ нихъ понравится вашему высокопреосвященству, покорившие прошу извъстить и дозволить вашему нижайшему послушнику служить симъ и впредь.

архимандритъ Софонія.

14 іюня 1848 год. Буюкдере.

#### III.

Имъю честь представить вниманію вашего в—ва греческаго, изъ Аеннъ, архимандрита Мисаила. Эго одинъ изъ ученъйшихъ Греціи, несмънный севретарь или дълопроизводитель греческаго Сунода, профессоръ правтическаго богословія въ университетъ, епитропъ училища той Росарія—Ризаріева и наставникъ короля и королевы въ греческомъ языкъ. Его, какъ умивйшаго и просевъщеннъйшаго изъ греческаго духовенства присылали изъ Аеннъ

Digitized by Google

прошедшею зимою въ Константинополь для испрошенія, у вселенскаго патріарка и всего освященнаго собора великія цонстантинопольскія церкви права, независимости для церкви греческой, которая со времени возстановленія греческаго королевства была признаваема здёшнимъ патріархомъ отпадшею. Теперь онъ ёдетъ въ нашъ Синодъ, чтобъ извёстить нашу церковь о последовавшемъ возсоединеніи межлу церквами греческой и константинопольскою, и вийстё сътемъ испросить благословеніе отъ нашихъ первоіерарховъ на самостоятельное бытіе церкви греческой. Покорнейше прошу ваше в—во удостоить его вашего вниманія. Онъ весьма достойный. Жаль, что не можетъ говорить по-русски.

Извините, что пишу такъ скороспѣшно. Онъ только что прівхаль ко мнѣ и сейчасъ же ѣдетъ: ибо пароходъ уже готовъ къ отплытію.

Сипренный и спрашивая своему окаянству вашихъ святыхъ молитвъ и благословенія, имъю счастіе быть

архимандритъ Софонія.

1850 г. сент 24 дня. Константинополь.

# IV.

Въ ту минуту, какъ веселящаяся о Господъ паства твоя предстанеть въ тебъ, чтобы принести лицемъ въ лицу своему архипастырю привътствіе о радостявищемъ виолеемскомъ событіи, прославившемъ небо, умиротворившемъ землю и соделавшемъ сущихъ на ней человънами благоводенія Божія, не отринь воззръть на слабый, но сыновній привъть нъкоего странника, странника по учительству, но не странника по чувствамъ преданноэти тебъ и благоуваженія. И я, быть можеть, привътствоваль бы твою высовую святыню лично, еслибы быль болье достоинь; и лобываль бы твою святительскую десницу не върою токмо и духомъ издалече, но и дъломъ и устами, когда бы Святъйшая десница Всеверховнаго главы церкви не отръяла меня отъ алтарей церкви отечественной. Но имя Господа тако благоизволившаго да будетъ благословенно на всякомъ мъстъ владычествія Его! Мое привътствіе не лично, но тэмъ не мензе проникнуто искреннашимъ и живращимъ отвесжетвніско и мотрою ка Сыну Божію, содъдавшемуся нъкогда въ день сей Сыномъ Марін — сыномъ человическимъ, да дастъ Онъ теби сугубо дукъ врепости и мужества, радости и мира, правды и спасенія! Благодать Божія не оскудівавшая въ Авронахъ и Самундахъ, да не Digitized by Google оскудветь, паче же умножится въ твоемъ святительствъ, по мъръ умножения твоихъ трудовъ и подвиговъ во благо церкви Божіей! Твоя доблесть да благоукрашаетъ въ роды и роды свътлый и святый сонмъ ісрарховъ Христовыхъ въ нашемъ отечествъ, а избытокъ сіннія свъта твоего да умножаетъ паче и паче блескъ доблестей его, да всъми и чрезъ всъхъ прославляется Отепъ Небесный! Ей буди, буди.

Прибывшій изъ Одессы 22-го числа игуменъ Нерезычь и на другой же день отбывшій въ Тріестъ, видёлся со мною и утёшиль вёстію, что ваше в—во возмогаете о Господё и, не смотря на множество занятій и хлопотъ, находите время припоминать и о моемъ недостоинстве, и преподаете мне ваше архипастырское благословеніе.

Примите душевную мою благодарность, достойный шій свитятель. Въ свою чреду и я имъю удовольствие сообщить вашему в-ву, что его превосходительство Владиміръ Павловичъ, всегда воспоминающій о васъ съ глубочайщимъ уваженіемъ, особенно нынь свидьтельствуеть вашему в-ву свое высокопочитание и привътствуя васъ съ праздникомъ, испрашиваетъ на новые труды въ новое лето новыхъ молитвъ и благословеніи. Онъ первый меня порадоваль объявленіемь, что ваше в-во нолучили ордень Спасителя. Достойнымъ и праведнымъ нахожу повдравить васъ, высовопреосвященнайшій владыво съ симъ небывалымъ еще въ россійскомъ духовенствів знакомъ отличія. Видимоє соединеніе со Спасителемъ, чрезъ принятіе Его на перси да послужить новымъ знаменіемъ невидимаго таинственнаго соединенія съ Нимъ здівсь и видимаго истаго — въ въчности. Испрашиван вашихъ святительскихъ молитвъ и благословенія и съ глубочайшимъ чувствомъ благоуваженія и сыновей преданности повергаясь яъ стопамъ вашимъ, имъю счастіе быть...

архимандритъ Софоній.

1850. Дек. Пера.

V.

# Преосвященныйшій Владыко.

По поводу письма преосвященивйшаго Агаевигела <sup>1</sup>), престивго моего отца, который ждеть парохода, здвсь для перевзда въ Яфо-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Митрополитъ Агазанголъ Типальдосъ († 1866), не поладивъ съ венецівнениъ правительствомъ, уделился въ Россію и былъ благоскловно првиятъ руссимъ правительствомъ. Ему назначена была значительная пенсія, кажется, въ

оу, а болье по праву, дарованному миз тыть благосилоннымъ пріемомъ, коммъ удостоили меня ваше преосвященство въ Одессъ, принимаю смълость напомнять вамъ о себъ, яко отдаленномъ труженикъ, и просить благословеній вашихъ мяв и моему семейству.

Дъда наши здъсь тъ же; великимъ трудомъ едва добывается мадая польза, успъхомъ часто почитаемъ неподвижность, всего туже, какъ помираютъ старики, смотришь — не къмъ ихъ замънить въ нынъшнемъ покольніи; и день ото дня становится чувствительные отсталость духовенства здышняго отъ высокаго его стяжавія. Трудъ нынъ не отъ невърныхъ, какъ было прежде, и не отъ иновърнихъ, не смотря на ихъ упорный натискъ, а болье отъ самого духовенства православнаго, и отъ страстей волнующихъ православную паству при нерадъніи духовенства.

Важный внашній вопрось о св. повдоненіяхь принимаєть самый благопріятный обороть, благодари доброй волю великаго Государя и его вниманію. Дасть Богь разрашится счастливо этоть внашній вопрось, и можеть статься возродится тогда добрая воля и бодрость въ самихь служителяхь церквей іерусалимской и антіохійской, ко внутреннимь вопросамь, чисто духовнымь, комхь важность не столь ощутительна можеть быть, но оть комхь зависить собственно существенный услёхь.

Присововущию заметву эту на тема сладвима беседама, ноима и насладвиси во дни велиной и святой недели этого года.

Не сомивнаюсь, что поднить митрополита Агаеангела точно геройскій поднить въ его льта, и нь нынашнемъ состояніи его здоровья усугубляется въ нашемъ преоснященства старое жела-

<sup>2000</sup> р. и поручень въ управление Георгиевский монастырь бливъ Севастополя По прибыти на одесскую каседру Иннокентия, оба исрарка сбливились между собою и часто видълись. Агасангель быль полезень Иннокентию своими свъдъими о дълахъ востока—перковныхъ и политическихъ, къ которымъ Иннокентий всегда относился съ особеннымъ интересомъ. Съ братомъ Агасангела, Канзин Типальдосомъ Иннокентий находился въ перепискъ, получая отъ него събдъния о текущихъ дълахъ востока. Агасангелъ и его братъ исходатайствовали у короля Оттона Иннокентию греческий орденъ Спасителя 1-й степени, пожалованный ему, какъ сказано въ королевскомъ рескриптъ свъ воздалите денежныхъ пожертвований въ пользу греческихъ церквей и за назидательныя творения, переведенныя на греческий языкъ. Пожертвования сдъланы были Иннокентиемъ, главнымъ образомъ на асинский храмъ св. Ирины, стровъщийся на сборные деньги въ памить двадцатильтия освобождения Греция.

ніе навъстить св. землю. Ждать ли мив васъ и когда? Если ръшаетесь, то да будетъ это пова еще длится мое здвсь пребываніе.

Поручая себя святымъ молитвамъ вашимъ, имъю честь быть съ глубочайшимъ почтеніемъ и преданностію вашего преосвяшенства всеповорнъйшій слуга и сынъ во Христъ.

К. Базили.

VI.

#### Благословите меня!

Вотъ ужъ вторую неделю провожу я въ шумномъ и толкучемъ Константинополь, и въ течение этого времени иногое видълъ и болъе того слышалъ разсказовъ о современныхъ случаяхъ изъ здешняго житейского быта. Константинополь во многихъ отношеніяхъ — городъ поэтическій; самая ивстность его живописна, такъ что я нарочно выхожу иногда изъ моего страннического затвора полюбоваться на дивную картину природы и на свтующія развалины Византіи. По мосму, что Олимпъ въ мисодогическомъ мірѣ поэзін, то Константинополь среди замвчательныхъ столицъ вселенной. Дай Богъ, чтобъ поскорве наступила и для васъ пора взглянуть на здешній край... Ахъ, какъ бы я порадовался тогда и навъ бы весело поблагодарилъ Бога и Царицу Небесную за ихъ особенный промыслъ о путяхъ ващей іерархической жизни! По совъсти скажу вамъ, владыко святый, что мысль видеть васъ на восток когда нибудь появилась у неня слишкомъ девно, прежде нежела я былъ аще на Асонъ... Но вы подумаете, что я празднословию, а потому объ этомъ болъе ни слова. Богъ видитъ сердце каждаго изъ насъ; значитъ лучше Ему поручить темныя движенія чувствъ и мысли, желаній и надеждъ, а не-людянъ.

Путь нашъ отъ Одессы и до самаго Константинополя былъ чудесный; последняя ночь хоть и была бурна, но опасности не было, поэтому я спаль себе спокойно. Капитанъ парохода г. Ни-коновъ чрезвычайно добръ и внимателенъ; къ тому жъ и извъстный вамъ Мили былъ съ нами; и время текло незаметно. Что же касается до первыхъ впечатленій при виде Босфора и Константинополя, они не выразимы. Не знаю, почему востокъпроизводитъ въ моемъ сердце удивительныя движенія. Здёсь какъбудто моя родина. Пока я странствовалъ въ Россіи, даже въ самой Одессе и Вятие, мий бывало чрезвычайно тяжело, я чувствовалъ, что я не на месте, какъ будто на чужбине, и мысля

Digitized by GOOGLE

страдальчески томилась темъ. Между темъ здёсь и навъ дома; и веселъ, покоенъ и будущее не страшитъ меня, тогда какъ въ Россіи оно было свинцовымъ врестомъ для пугливаго воображенія, особенно при памяти смертной. Еще бы потерпълъ Богъ, удостоилъ бы ступить на афонскій берегъ, и — тогда и въ полномъ смыслё буду счастливъ.

Отъ досугу и отъ свуви я прочедъ здась помятника провидинія Божія. При своей исторической занимательности, эта рувовись имветъ много странныхъ и новыхъ для меня мыслей, особенно въ разсужденіи священнаю жалба. Послёднее меня озадачиваетъ, такъ что я боюсь взяться за перо, для того, чтобъ согласно желанію и просьба читателей о. Өеодосія, написать его біографію. Я не думаль найти въ немъ странностей. По моему, не худо бы навоторыя страницы вырвать изъ рукописи, чтобъ онъ со временемъ не бросили таки на свётлыя черты жизни покойнаго. Крайне жаль, что нать четвертой части этого занимательнаго памятника. Можетъ быть, и тамъ есть своего рода новости.

Если можно, попросите преосвященнаго Елиидифора о высылкъ въ вамъ остальныхъ записовъ о. Оеодосія. Любопытно бы заглянуть въ нихъ. При отъйздё моемъ изъ Одессы, я поручилъ Малярову вое-какія бумаги о. Оеодосія, для доставленія ихъ вамъ. Когда прочтете, не задержите ихъ, и передайте тому же Малярову. Только прошу покорнёйше оставьте въ тайнё мои мысли и замёчанія о памятникъ провидънія Божія, а то ежели увнають про нихъ читатели о. Оеодосія, мнё не обойдется даромъ. Я начинаю бояться людей: потому что они злы, и если сдёлаются врагами, то бывають язвительнёе демона.

На дняхъ здёсь совершилось ужасное преступленіе. Вдовстнующая гречанка влюбилясь въ одного бёднаго грека, такъ что, подавляя въ своемъ сердцё чувство серомности и стыда, предложила ему свою руку. Грекъ отказался отъ этого предложенія, извинянсь темъ, что онъ бёденъ, а у нее между тёмъ трое малолётнихъ дётей, для которыхъ онъ не имфетъ средствъ дневнаго содержанія. Что жъ сдёлала несчестная? Чтобъ отклонять подобнаго рода препятствія къ исполненію своего сердечнато желанія, гречанка убила своихъ дётей. Когда снова по совершеніи преступленія, она предложила греку свою руку и сердпе, тотъ узнавши отъ нее самой ея варварскій поступокъ съ

Digitized by Google

ная остадась ни съ чемъ. Не знаю, чемъ кончитъ правительство это трагическое дело.

О. Софонія потому долго не огвъчаеть вамъ, что не собраль еще желаемыхъ вами свъденій. А въ разсужденіи покупки греческихъ внигъ церковныхъ, онъ ожидаетъ отъ о. ректора Паревія формальнаго отношенія.

Предъ отъйздомъ моимъ изъ Одессы я получилъ письмо взъ Москвы, въ которомъ между прочимъ извёщаютъ, что Григорій слепецъ разыгрываетъ роль удивительнаго святоши и весь дышетъ святостію, такъ что его развозятъ по Москвъ, какъ ангела-утешителя. Въ этомъ отношеніи онъ для меня еще жальче, нежели въ какомъ нибудь другомъ. Богъ вёсть, какая развязка будетъ его странной жизни. Языкъ его неукротимъ, особенно на ругательство монаховъ. Да спасетъ его Господь. Когда онъ будетъ у васъ, угомоните его: онъ васъ послушаетъ, только не огорчите его въ конецъ. А то онъ и васъ не пощадитъ, какъ и всякаго другого. Попросите у него для меня прощенія, если я его, какъ человёкъ, чёмъ нибудь оскорбилъ, а я его давно простилъ. Жаль его беднаго!

Аввъ Діонисію, аввъ ведикому, и о. архимандриту Парвенію почтительнъйше прошу васъ—скажите мое сердечное уваженіе и братскую о Господъ память о нихъ.

Съ Афонской горы, я надъюсь, Богъ дастъ, благодарить васъ съ чувствомъ дътской любви за ваше отеческое ко миъ расположение и внимательность, а теперь поручая себя вашимъ св. молитвамъ, испрашивая архипастырскаго благословения кладу перо

святогорецъ Серафииъ.

1851 г. марта 2. Константинополь.

# VII.

Я очень радъ, что настоящій случай доставляеть мев возможность просить вашихъ молитеть и архипастырского благосмовенія, а сътвить вивств препроводить ит вамъ авонскій мой гостинецъ, который почтительнъйше прошу принять съ свойственны мъвамъ снисхожденіемъ. Гостинецъ состоитъ изъ сдъдующихъ вещей нашего собственнаго произведенія:

1) Плоска или большая тыква, составляющая дорожный сосудъ для винограднаго вина, съ которымъ мы обыкновенно страм ствуемъ по пустыни, въ зимніе м'ясяцы, и которое разносится

Digitized by Google

въ такихъ плоскахъ по отщедьническимъ нельямъ, для тамощнихъ налогеровъ.

- 2) Графинъ Святогорскій, тоже изъ тыквы. Этотъ сосудъ собственно для раки или водки. Въ графинъ я препровождаю вамъраки такъ называемой заикамисо; она—издъліе нашихъ гръходюбивыхъ рукъ!
- 3) Нъсколько маленьких тыквицъ, которыя употребляются для пороху и дроби у охотниковъ, а у иноковъ составляютъ пустынную порцію раки. А нашъ преисподній врагъ такого рода тыквицами унизываетъ свою дырявую оплесофскую мантію, наполняя ихъ разными искушеніями для нашей пустынной, и вообще иноческой братіи, какъ это видълъ св. Макарій великій. Къ вамъ препровождаю эти тыквицы для того, чтобы вы, читая витіе аввы Макарія, могли составить себъ понятіе о тыквицахъ сатанискихъ. Гдѣ ихъ достаетъ сатана себъ—Богъ въсть! Св. гора подобными произведеніями не торгуетъ, въроятно бъсы градутъ ихъ съ нашихъ пустынныхъ нивъ.
- 4) Ящикъ съ нашими сухарями и съ разными произведеніями Святогорской природы. Примите мое свромное приношеніе, владыю святый, и покушайте нашего лакомства. Авось полюбится, такъ ваше сердце загрустить по нашей св. горъ и мысль повлечеть васъ въ заоблачныя и мирныя пустыни ея. У насъ есть пословица мъстная: вто Аеонской хлъба-соли покушаеть, въкъ съ нами не разстанется! Разумъется, это говорится о тъхъ преврасныхъ душахъ, которыя въ родственныхъ отношеніяхъ къ завътнымъ условіямъ нашей созерцательной жизни и во всему, что питаетъ въ насъ чувство сладвой любви къ Богу и безмольню и что отталвиваетъ отъ житейской суеты.

При настоящемъ случав желаль бы послать вамъ и виноградваго вина, но боюсь—испортится отъ чрезвычайнаго жару, твиъ болъе, что поклонивки отправляются на парусномъ судив. Можетъ быть и въ два мъсяца имъ не добиться до Одессы; а наше дветвенное вино не терпитъ подобнаго рода пытокъ. Богъ дастъ вепремънно пришлю при болъе удобномъ случав. Потерпите влашко святый! Всв вещи, препровожденныя къ вамъ теперь, должны быть въ варантинъ; прикажите ихъ взять, а то я боюсь, чтобъ чего ме утратние или не разбили бы тыввицъ.

На следующей почте постараюсь выслать вамъ вратей отчеть ноихъ аскетическихъ занятій и странствія по Аеону. У насъ ноостей много, даже и въ подитическомъ отношеніи. И боюсь съ
ной стороны отягощать васъ своими новостями, да опять, съ

«XPEGT. ЧТЕЕ.», № 1-2, 1887 г.

другой стороны, жаль и не подблиться ими: есть изъ нихъ чрезвычайно интересныя! До меня дошли слухи изъ Петербурга, что будто бы слепецъ Григорій женится въ Москве. Это новость.

После завтра, Богъ дастъ, я погружусь въ мою заоблачную пустыню и пробуду тамъ съ месяцъ. Здёсь, внизу, чрезвычайный, даже убійственный жаръ, а у меня въ горной и живописной пустыне прохлада и невозмутимый покой.

Святогорскій ісромонахъ Серасинъ.

1851 г. іюня 21 дня. Св. гора Ассиская. Русскій монастырь.

# VIII.

Привътствуя васъ съ торжествомъ торжествъ нашей первы, почтительнъйше лобываю вашу святительскую десницу и прошу воскресшаго Господа, да продлитъ онъ вашу жизнь въ здравім и спокойствім многая лъта, многая лъта и паки многая лъта! Желалось бы мнъ знать: какихъ именно деревъ прислать для нашего сада? Передайте мнъ это чрезъ сего подателя, и я, можетъ быть, успъю препроводить съ поклонинками желаемыя вещи: Богъ дастъ, если будемъ живы и здравы, осенью я постараюсь доставить вашь кое какія съмена для ароматического цвътника вашего.

Между прочимъ осиваюсь спросить и попросить вашего отеческаго совата вотъ въ чемъ: намъ хочется напечатать въ русскомъ перевода Патерикъ Анонскій. Строго ли держаться при перевода и составленіи Патерика буквъ?—Въ буквальности переводъ—вялъ, слишкомъ вялъ и непитателенъ не только для сердца, но и для вкуса.

По сему можно ли, строго держась мысли и существенности выраженій буквы, дать переводу легкость и врасоты русскаго языка, а главное ясность и простоту? Изъ слова въ слова переводить,—это изъ рукъ вонъ. Сделайте отеческую милость,—разрёшите въ разсужденіи это мое недоуменіе и развяжите мои руки для того, чтобъ приняться за дело.

Въ Одессномъ Въстникъ я читалъ исторію вашего преврасна го Аоона крымскаго. Не думаю, чтобъ, обмануло меня сердечное чувство: кажется, это вашъ трудъ, потому что нельзя читаль статьи бевъ увлеченія и бевъ сочувствія. Одного только недосказано въ ней: будуть ли допускаемы въ врымскій Аоонъ жень для богомолья? Это одно изъ существенныхъ условій къ совертшенному безмолвію и во всъмъ удобствамъ пустынной жизни

Опиты доказали и доказывають, что сколько доставляють жены пользы обителянь, богомольчески посёщая ихъ, столько напротивь, если не въ тысячу разъ более, и непріязненныхъ следствій ихъ набожности для мирныхъ иноковъ. Если у васъ не будеть этого условія,—нашъ Аеонъ восточный все-таки въ этомъ отношеніи останется навсегда единственнымъ и неоценимымъ. А какъ бы котелось миз побывать въ Крыму, на Успенской скале?... Потерилю, если угодно будетъ Господу и его Пречистой Матери исполнить ваше желаніе,—я провожу васъ тогда съ востока въ Крымъ, чрезъ Одессу. О, дай то Господи!

Поручая себя вашимъ архипастырскимъ молитвамъ, имъю счастіе быть навсегда в. в—во Милостивъйшаго Отца моего нижайшимъ послушникомъ и почтительнымъ чадомъ о Господъ.

Авонскій инокъ Серафичъ.

1852 г. Апр. 10 дня, св. гора Асонская. Русикъ.

### IX.

Съ чувствомъ невыразимаго удовольствія и сердечной признательности я принить драгоценный вашъ гостинецъ великопостный, равно вакъ и письмо, полное внимательности и христівискаго добросердечія и сочувствія из біздному страннику, скитальчески доканчивающему на чужбине свой грустный векъ. Искренно признаюсь, ваше письмо произвело въ мосмъ сердцѣ движение самое отрадное, благодатное и утвшительное, такъ что, вопреки условівив строгой совисти, налагающей великій пость и бездъйствіе на мое иноческое перо, я берусь за него для того, чтобы поблагодарить васъ за вашу истинно пастырскую любовь и за слишномъ драгопенный гостинець. Примите-яъ благосидонно изънвленіе монкъ признательныхъ чувствъ и простите, что я, объщаясь дать вамъ отчеть въ монкъ странствіякь по св. горъ, не исполныть того и молчаль даже досель. Право, иногда находять такія минуты раздумья о загадочных судьбахь скитальческой живни моей и о глубовомъ таниствъ загробныхъ событій, что умъ становится въ тупикъ, а сердце замираетъ для всего земнаго, для самыхъ священныхъ связей съ людьми, для сладвихъ чувствъ дружбы и только мыслію, памятію о Інсусв животворится, бъется мирекими надеждами спасенія и такимъ образомъ принимаетъ котя и слабые, но върные залоги лучшихъ дней... До того ли тогда, чтобъ заняться чемъ нибудь стороннимъ? Но бываетъ и такое время, когда сердце просто блажитъ и дурачится, имсль играеть и говориль бы съ людьми, да не

наговорияся, всъхъ бы обнявъ любящею душею и отдалъ бы все, даже до последней капли крови, чтобъ только люди не страдали... Чудно наше сердце, а чудиве и того действія и впечатленія на него божественной благодати, а иногда и сопротивной сиды!.. А надобно признаться, что следить за всемъ этимъ и дедать аспетическія наблюденія надъ сердцемъ нать лучшаго маста, какъ пустыня съ невозмутимыми условіями ся невозмутимой тишины, безмолвія, а въ отношеніи ко мив и райскихь красоть природы... О, воистинну пустыннымъ животъ блаженъ есть, какъ вамвчаеть нашь перковный поэть. Но простите за увлеченіе... Побестадуемъ же о дълъ. Между прочимъ, въ бытность мою у васъ, вы желали, чтобъ я принялъ со своей стороны мёры и трудъ въ возможной степени въ раскрытію здішнихъ библіотечныхъ сокровищъ, съ ихъ завътной стариною и передаль бы это археологической дюбознательности нашихъ ученыхъ. Прекрасный трудъ и чрезвычайно важива услуга въ томъ наукъ, но по совъсти сказать, легко про это говорить, но исполнить, особенно въ точности, почти невозможно по многить винословіямъ, а главное по недостатку техъ средствъ и условій, которыя необходимы и съ моей стороны при исполнении столь великаго дела, и со стороны строгих обладателей археологическим талисманомъ. Много надобно рукъ и глазъ для того, чтобъ перебрать и пересмотрыть все, что хранится въ адешнихъ библютекахъ, и иного надобно или собственного значенія личного въ виду афонскаго протата, или значенія финансоваго... А у меня есть ли хоть одно нвъ втихъ необходиныхъ условій? Ровно ничего. Надобно, впрочемъ, сказать въ чести нашей горы, что съ нёкотораго времени она начинаетъ понямать и чувствовать существенную цену и достоинство ея библіотечнаго сору, какъ обыкновенно величались рукописи, и отъ времени до времени улучшается истиню страдальческое положение ученыхъ, даже священныхъ произведений древняго міра, такъ что въ ніжоторых визь обителей не только приведены въ приличный порядокъ библіотеки и данъ ихъ завътнымъ сокровищамъ свойственный видъ, но даже составляются ы ваталоги. Въ этомъ отношения, не говоря о Русикъ, Зограсъ (болгарскій монастырь) заслуживаеть справедливую похвалу ж одобреніе: его библіотека въ прекрасномъ видъ: книги и рукописм разложены по отделеніямъ и любую изъ нихъ вамъ укажетъ по вателогу умный и ученый о. Ановиъ. Это лецо въ настоящуво пору составляеть самое утешительное приложение въ болгарско націн, и, можно над'вяться, при сод'я ствін ныв'я кончившаго

гурсь ученія въ московск. дух. академін ісромонаха Пароснія, вранетъ самые исполниские размъры болгарское просвъщение, судя, разумъется, по упадку настоящему жалкому положенію, тъмъ паче если первый епископъ ихъ Стесанъ, общій нашъ знакомець, недавно рукоположенный въ святительство лаодикійской церкви, со своей стороны предложить имъ свое ісрархическое участіе и искрениее сочувствие въ подавленнымъ греческою политикою судьбаих страдающей болгарской церкви. Такиих образомъ прекрасное разложение по отдълениямъ инигъ и рукописей въ Зографской библіотекв съ точнымъ и вернымъ ихъ каталогомъ, даетъ прикъръ и другинъ обителянъ, такъ что даже Ватопедъ, дотолъ вевивмательный, какъ и прочіе монастыри въ своей библіотекъ, теперь строго принядся за нее. Бывадо въ дюбомъ историческомъ подвале можно было брать на слово что угодно, особенно въз вырванныхъ и разбросанныхъ по угламъ и подванъ пергаинных листовъ и мелкихъ манускриптовъ, а теперь, ежели что лужно, позволяють не иначе разсмотреть или выписать, нанъ на изств, въ библіотекв, и при томъ подъ наблюденіемъ самого библіотекаря; взять же къ себв въ келью или за монастырьэто не яначе можно ванъ зе поручительствомъ и роспискою извъстныть лиць, заслуживающихъ полное довъріе монастыря своею добросовъстностью и иноческимъ значениемъ. За Ватопедомъ сявдуеть и Хилендарь, занимаемый исплючительно сербами. Въ последнемъ монастыръ, т. е. Хилендаръ, я былъ по пріваде мосмъ сюда, видъть библіотеку и убъдительно просиль озаботиться приведеніемъ ее въ порядокъ, догически доказывая, какъ это важно и необходимо для чести сербской націи и въ особенности для саной обители. Чтобъ болже подъйствовать на калогеровъ въ этомъ отношения, я свлонить на свою сторону добродушнаго епископа Макарія, пребывающаго такъ на поков, такъ что мив дали слово озаботиться библютекою. О следствияхь подобныхь действій съ мосй стороны еще не знаю, потому что съ техъ поръ не быль въ Хилендаръ. При этомъ прайне досадно вотъ что: озабочиваясь приведеніемъ въ порядокъ библіотеки, исключительно грежи, наши авонскіе старцы, между прочимъ, им'яютъ въ виду странное предположение: они боятся вводить въ составъ греческихъ и датинских книгъ и рукописей сдавянскія и проють ихъ нин совствъ ни отставинотъ въ сторону. Дин чего-жъ это? спросите. Не скажу, такъ вовсе не разгадать вамъ самой глупой нам и въ высшей степени неосновательной мысли и предподоженій. Выставь все на видъ, отвывается хидендарскій библіотекарь -- архимандрить грекь, придуть сюда русскіе и узнають, что у насъ дълалось и дълестся... И извольте после этого толковать съ аскетическою мудростію и велерачісмъ такихъ библіотекарей. Впрочемъ не это одно остается причиною будто бы строгаго храненія важныхъ и чрезвычайно иногихъ рукописей старенныхъ, которыя и давно и глубово захоронены въ нъвоторыхъ изъ обителей авонскихъ. Въ числъ, можетъ быть, какихъ инбудь сторонияхь и невъжливыхъ винословій на то, главнымъ поставляютъ грени, будто бы, опасеніе со стороны европейскихъ державъ. Ежели, говорятъ, отврыть въ настоящую пору всъ библютечныя сокровища, узнають франки (общее названіе западнымъ) наи русскіе, исходатайствують у Порты опривны и даромъ заберуть все отврытое, такъ что нельзя усть будеть раскрыть нашей горъ для возраженій или защиты въ свою собственную польву. Но пройдеть тяжелый искусь восточнаго рабства; дохнеть всюду свобода, водрувится знамя преста, взамень исламическихъ символовъ, развернетъ свои могучія крила царственный орелъ востока, подъ свино державнаго наследія Константинова, и тогда то изнесутся всё драгоденности науки и ся заветные творенія изъ здешнихъ подваловъ. Тогда нечего да и некого будетъ бояться ихъ счастиннымъ обладателниъ! Такъ будто бы думаютъ и судять наши корисси!.. Правда ли это, не ручаюсь, но за слукъ н молву даю слово. Судите-жъ послъ этого-дегко ди взяться за трудъ обозрвнія вовкъ здвиникъ библіотекъ, если бы окв и были отворены для всехъ и во всякое время? Много надобно къ тому условій, силы, а главное-времени. О, последнее условіе всего затрудинтельные! Время летить, летить и не возвращается, значить съ важдымъ днемъ и часомъ и игновеніемъ приближаетъ насъ въ въчности и въ жизненному назначению. Если что, такъ мысль только объ этомъ одномъ отничаеть окоту къ сторомнимъ занятіямъ, и невольно погружаеть въ глубокое и тревожное раздунье о томъ, что будетъ тамъ за гробомъ? Хорошо, если-бы археологическій трудъ въ распрытін библіотекъ быль поставленъ въ одной цене и достоинстве съ аспетическимъ, а то - Богъ въсть... Не дучше ле, дунается, погрузиться въ свою собственную сердечную совровищинцу и тамъ заняться археологіею ымнувшихъ лътъ и дней юности, заблуждения и всевозножныхъ произведеній зда и въ умі, и въ слові, и въ ділі, и въ чернилахъ и на безотвътной бумагъ?.. Эта библютева жизнемизън точно полна сору и пыли, такъ что абонскія въ сравненій съ нею, думаю, покажутся еще слишкомъ чистыми и пріятивли и

при всей ихъ образдовой непріятности и безпорядки.— Не лишниъ между прочинъ считаю почтительной передать вамъ мое вывніе и пожалуй просьбу только по секрету. Не примете ли и себя трудъ написать преосвищенному Стефану, новопоставзенеому епископу, чтобъ, заниман теперь по благодати Божіей, ваную ісрархическую степень, онъ обратиль особенное винние и приложиль возможныя со своей стороны мёры убъжденія своему народу болгарскому въ разсуждени исповъди и священства. Представьте, какое ужасное злоупотребление вкралось въ восточную церковь при арендномъ содержании священивками своиз приходених церквей, при которых впрочем везде почти биваютъ ісромонахи, которые и остаются духовниками народа. Эта обяванность до такой степени усвоена уже чернымъ духовенствомъ, что бъдный народъ простаго священника жеватаго считетъ совершенно недостойнымъ и неимъющимъ никакого права коовъдывать прихожанъ и разръшать кому бы то ни было гръхи, и что эта благодать только дана ісромонахамъ. Можно полагать вавърное, что это есть савдствіе корыстолюбивых видовъ восточной јерархін и въ особенности здашнихъ монаховъ. Чтобъ придать себъ особенное значение въ виду народа и завладъть его достоявіемъ душевнымъ и телеснымъ, іеромонахи, по торговой сдълвъ съ ивотными опископами за приходскія священническія предстоятельства и ваканціи, при содійствій самих духовныхъ властей, успълн предубъдить простой народъ противъ бълзго духовенства до такой степени, что женатый ісрей уже какъ будто въсть пастырь, а только наемникъ ісромонаха, для исправленія визсто его всвяз мірених требъ, промів исповіди. Положимъ, что гдв есть ісромонахь, тамъ исполненіе этого христіанского чрезвычанно важнаго и необходимаго долга остается въ своей свять; но гда натъ ісромонаха-что тамъ даластся? Само собою разумъется, что и тамъ есть священники женатые, но народъ однажды навсегда разувиренный въ ихъ достоинстви и прави исповъдывать и разръшать гръхи июдекія, -- народъ вовсе не хона въ нимъ на духъ и такимъ образомъ, можетъ быть, целыя тысячи пожинаются смертію не исповадавшихся и не получившихъ ісрейскаго разръшенія, собственно по корыстолюбивымъ видамъ и разсчетамъ здъщней јерархіи... Какое тутъ торжество для сатаны и вавъ значительна утрата сыновъ царствія!.. Ковечно и въ семъ случав для насъ могуть быть непостижимы судьбы спасенія Божія для народа, въ невъденія творящаго все сіе, но если не самый народъ, то іерархическія власти не могуть все-тани избънать суда Божія, а изъ за чего? Право страшно подумать! Нередно бедные болгаре приходять, объясняя духовнику, что многіе кат нихъ по наскольку леть не бывають на исповеди, затемъ, что у нихъ нетъ ісромонаховъ, и что сколько для работы, столько и для исповёди они плетутся за сотии верстъ на св. гору, тогда ванъ пре каждой у нехъ церяви есть преходскіе священники. Нашъ духовникь старается ихъ разувърить въ неправыхъ мысляхъ ихъ о бълокъ священствъ, и это только искры вразунденія, потому что у насъ рабочих бываеть мало, между твиъ, какъ цвима тысячи несчастныхъ болгаръ остаются въ своемъ грубомъ невъжествъ по милости своихъ архипастырей, небрегущихъ въ этомъ отношение о своемъ погибающемъ стадъ. Если захочеть преосвященный Стефанъ теперь можеть действовать въ истино-пастырскомъ дуке и съ апостольскою ревностію. А жаль бедныхъ болгаръ, испренно жаль, — они такіе простодушные и добрые!.. Надвюсь, что вы не отнажетесь съ своей стороны помочь имъ по возможности, темъ более, что вашъ гласъ будеть слышень во всей силв. О, воистину, порадуются съ нами ангелы, ежели вы расторгиете сатанинскія сёти, сплетенныя здёшними духовными властями на гибель сиромныхъ овецъ, агицевъ и агницъ Христовыхъ! Пора бы возникнуть хоть въ этомъ отношенів несчастному Востоку! Пора, пора, ну, воистину пора!-Григорія испренно жаль-онъ мучиль самъ себи. Знаю, что онъ честить меня на чемъ свътъ стоитъ, но я ему писалъ, что его здоржчіе не вредить миж ни мало, а чрезвычайно пользуеть. Съ своей стороны я ему прощаю, и мирно жду разсчета загробнаго, потому что тамъ не по его словамъ и крику, не по его здословію будеть разсуда, а по истина дала и по чувству совасти. Не будь суда совъсти, горе бы намъ! А совъсть это неоцвиниый дарь любви Божіей бедному человеку. Если еще Григорій у васъ, почтительныйше прошу вась сказать ему отъ меня повлонъ и спасибо за все. Я просиль у него прощенія въ чемъ огорчиль его, прощать или не прощать его водя, а я, по благости Божіей, и миреиъ, и покосиъ въ отношеніи въ нему. У Господа увидимъ все въ своемъ настоящемъ положения, а теперь не то. Великому вашему аввъ Діонисію свидътельствую мое душевное почтеніе, также и о. Пареснію. Я собираюсь бить имъ челомъ, а знаете ли о чемъ? Гренный есмь человекъ: хочется временемъ вышить чашку чаю, а нътъ его или не стаетъ: не пришлють ли мев хоть для вапаху? А чай-то у насъ вивсто лекарства, особенно послъ утомительного брвнія. Coofma H. M. Bapcons.

## O aponexozagenin knuru Erkjesiaeta 1).

דּבְרֵי קוֹלֶת בֶּן־דְיִיר פֵּלֶדְ בִּירוּשָׁלָם. Въ этомъ полномъ надписаніи кинти, въ этомъ 1 ст. 1 гл., особеннаго вниманія нашего заслуживаеть одно слово 자성대우. Прежде всего, что оно значить? По общепринятому мивнію, его нужно производить отъ глагола সাম. итеющаго значеніе: сзывать собраніе или говорить предъ собранісиъ. значить, такинъ образонъ, говорящій предъ собраніенъ или проновъдникъ (LXX: эххдумматус). Почему слово поставлено въ женскомъ родъ? Потому что это имя должности; а и другія нъкоторыя имена должностей у евреевъ женскаго рода, напр. 지하 областеначальникъ, соработникъ, сотрудникъ. Нътъ нужды, поэтому, подравумъвать при этомъ причастін слово подп-мудрость. тыть болые, что всюду въ книгь слово котелет упоминается за слово мужекого рода, исплючая VII, 27 (если только здёсь вёрно чтеніе). Вто называется вменемъ когелеть, въ этомъ нельзя сомнівваться: такъ какъ дальше сказано: "сина Давидова, царя въ Герусалимъ". Но коль скоро въ заглавін книги говорится: "слова Когелет'а т. с. Солонона", то значить ли это, что кинга действительно и написана саминъ Солононовъ, или же неизвестный писатель выдаеть свое сочинение за произведение Соломона (pia fraus), или же инсатель, также не Солононъ, вводить последняго говорящимъ въ своей книги, но стараясь скрывать, что на самомъ диль не Соломонъ, а другое лицо излагаетъ свои мысли? Эти вопросы-не праздные вопросы; они соответствують различнымъ мевніямъ относительно значенія, принадлежащаго имени Соломона въ надписаніи



<sup>&#</sup>x27;) **Изъ посмертных**ъ записокъ И. С. Якимова. «Христ. Чтин.», № 3—4, 1887 г.

книги Екклезіаста. Они сводятся, однакоже, къ другому короткому вопросу: самъ или не самъ Соломонъ написалъ книгу Екклезіастъ?

Ученые, полагающіе, что не Соломонъ написаль книгу Екклезіасть, основаніе для этого видять въ томъ обстоятельствь, что Соломонъ не называется въ книгв именемъ Соломона, а именемъ Когелеть. "Всв другія произведенія Соломона въ своихъ заглавіяхъ носять его обыкновенное имя (Притчи, Песнь Песней, Пс. 72 (71) и 127 (126); да и естестновно, что кто хочеть заявить о себъ, какъ авторъ, не называеть себя другимъ именемъ. кром'в того, подъ которымъ известенъ. Загадочныя, таниственнонгривыя ниена, въ этомъ случат; мало соотвътствовали бы цъле. Если Соломонъ называется адъсь Когелеть, то этемъ авторъ довольно ясно даеть понять, что введение С. въ качествъ автора вниги имбетъ только идеальное значение, что онъ (Соломонъ) явилется здёсь только какъ представитель мудрости". Это сужденіе Генгстенберга, который, не понятно цочему, называеть имя Когедеть вагадочнымъ и таинственно-игривымъ. Во всякомъ случав ясно, что подъ этимъ именемъ разумеется Соломонъ, такъ какъ къ нему сдълано прибавление "синъ Давида, царь въ Герусалинъ". Не трудно понять, съ другой стороны, почему Соломонъ не называеть себя своимъ собственнымъ именемъ, а именемъ Когелетъ. Въ носавдніе годы Солононова царствованія вившній мирь его царства быть нарушень съ двухъ сторонъ: съ юга Адеръ, ндумейскій царевичь, а съ съверовостока Разонъ, бъжавшій отъ государя своего, Адраазара, царя Сувскаго, побъжденнаго Давидовъ, и уситвений потомъ сделаться царемъ Дамаска, — эти два человека нарушали спокойствіе Израильскаго царства въ последніе годы Соломонова царствованія. Въ тоже время и Іеровоанъ, сначала отличенный Соломономъ за его мужество и исполнительность, подвергся потомъ преследованіямъ и долженъ быль бежать въ Египетъ — конечно потому, что считался опаснымъ для благосостоянія государства. въ какомъ смысль, показали послъдствія (3 Цар. XI, 14-40). Съ другой стороны, и внутренній душевный міръ Соломона, на сколько можно судить о немъ по книгь же Екклезіаста, быль нарушенъ вопросомъ: гдв искать счастія или блага непреходящаго.

въчнаго? Итакъ Соломонъ считаетъ уже неприличнымъ называть себя именемъ, въ которомъ есть мысль о миръ, снокойстви, подобне тому, какъ нъкогда Ноеминь, возвратившись въ свой родной городъ Внелеемъ безъ мужа и безъ сыновей, съ одною только младшен невъсткою Руебю, просила внелеемлянъ уже не называть ее Ноеминью (пріятною), а Марою (горькою, огорченною). Равнымъ образомъ и Соломонъ въ книгъ Екклезіаста принимаетъ на себя имя, соотнътствующее той роли, въ которой онъ здъсь является. Именно такъ какъ онъ, исповъдавши многочисленныя свои ошибки при попыткахъ найти истинное и прочное благо и счастіе, въ концъ концовъ заявляетъ, что истивное благо, залогъ истиннаго счастія состоитъ въ томъ, чтобы бояться Бога и заповъди Его гранить, то въ виду этой нравоучительной цёли книги писатель ея и называетъ себя Когелетъ—проповъдникъ.

Далье, отвергающіе происхожденіе книги отъ Соловона, указивають несколько месть въ книге, въ которихъ действительний авторъ книги будто бы, по забывчивости или намеренно, проговаривается въ такихъ выраженіяхъ, которыя непонятны будто бы въ устахъ Соломона. Вотъ эти мъста: 1) פולף אני קהלת הייתי Могь ли, говорять, сказать такъ Соломонъ, до самой своей смерти сохранявшій царское досточнство? Отвічаемъ: могъ, потому что понимать эти слова нужно евсколько невче, чемъ какъ ихъ понинають обыкновенно. Нужно нереводить не я была царемъ", а-"я сдълался царенъ надъ Ивраниенъ въ Герусалинъ". Въ параллель этому переводу Екклез. 1, 12, обратите внимание на Пс. 90 (89), 2: "Господи, прибъжище (хатафоүй וְיִייָה) быль (יְיִייָה) еси наиъ въ родъ и родъ". Для всякато, надъюсь, очевидно, что не прошлое только время для исалмонтвида было временемъ покровительства Ісговы избраннымъ людямъ; это покровительство есть не престающее никогда, постоянное дело Вожіе. — 2) Айхгорнъ дужаеть, что если Когелеть называеть себя "царемъ надъ Израидемъ въ Герусалинъ", то этипъ самынъ будтобы даетъ косвенный намокъ на то, что существовала еще другая столица израильская, что севдовательно книга-однимъ словомъ-написана посеб разделенім царствъ. Мив представляется совсвиъ наоборотъ, что если pigitized в 20  $\sim$  0.00  $\sim$  въ приложеніи къ царю соединяется имя Израиля и Іерусалина, то царь этоть есть парь еще неразделеннаго еврейскаго царства. По раздъленіи царствъ, явились два политическихъ термина: Изранль и Іуда, и съ последнимъ, а не съ первымъ изъ нахъ могло соединяться имя Герусалима. — 3) 1, 16: "я возвеличился и пріобраль мудрости больше всвхъ, которые были прежде меня надъ Іерусалимомъ" (LXX èv 'Ігроисайфи); —II, 7: "круинаго и мелкаго скота было у меня больше, нежели у всехъ, бывшихъ прежде меня въ Герусалимъ"; -- 9: "н сдълался я великимъ и богатымъ больше всъхъ, бывщихъ прежде веня въ Герусалинъ". Обращая вниканіе на этн три мъста, спращиваютъ: "развъ могъ Соломовъ говорить о царяхъ въ Герусаливъ, бывшихъ прежде его, когда раньше его въ Іерусалин'в царствоваль одинь лишь царь—Давидъ? " На этотъ вопросъ возможенъ двоякій ответь: а) можно въ 1, 16, на основанін котораго и дунають, что Коголоть говорить о царяхь, бывшихь прежде его въ Герусалиив, на основании чтенія LXX согласнаго съ еврейскимъ чтеніемъ въ II, 7. 9, читать: не надъ Іерусалимомъ, а въ Іерусалинь, — и тогда инсль о царяхь не будеть неизбъяною въ указанномъ ивств; тогда Когелетъ сравнивалъ бы себя не съ царями только, но и съ частными людьми, которые могли отличаться мудростью и богатствомъ и о которыхъ могли быть живы преданія въ городъ, завоеванномъ Давидомъ. И въ самомъ дълъ, если небольшой народець такъ долго и кринко держался среди Израния независимимъ, то причину этого недостаточно справедливо было бы видеть въ одной только неприступной местности, где построенъ быть городъ-столица этого народца, и въ храбрости последняго. Везъ сомивнія, народець этоть имель правственную силу въ лицъ выдълявшихся изъ его среды мудрецовъ. В) Если и върно чтеніе масоретское, если о царяхъ говоритъ Когелетъ въ 1, 16, то не называются ли уже въ Библіи Мельхиседевъ и Адониседевъ 1)цари Герусалинскіе, и разві это единственные Герусалинскіе цари до Давида? Развъ Герусалинъ не быль столицею Гевусеевъ и слъд. резиденціей царей этого народа?

<sup>1)</sup> I. Hab. X, 1. 3.

II, 12: "Что можеть сделать человекь, который наследуеть царю, сравнительно съ (이었) твиъ, что имъ уже давно сдвлано?" (Слав. "кто человъкъ, иже пойдетъ вслъдъ совъта (βουλής,— במבן באבן. באבן совътъ), едика (מול предлогъ "съ" принятъ за признакъ винит. падежа) сотвори въ немъ").-18: "И возненавидыть я вось трудъ мой, которынъ трудился подъ солиценъ, такъ какъ я оставлю его другому, кто будетъ после меня. 19: И кто знаетъ, мудръ или невъжда будетъ тотъ, кто завладъетъ всей моей работой, надъ которой я трудияся, и напрягаль умъ подъ солиценъ? . Говорять (Айхгорнъ, Нахтигаль, Августи, Кнобель, Генгстенбергъ, Кляйнертъ, Цёклеръ), что Когелетъ имветъ въ виду здісь, очевидно, своего сына и преемника, выражал опасенія за судьбу того, что сделано и пріобретено имъ самимъ. И если Когелеть есть Соломонъ, то речь идеть о Рововив; и если такъ, то какинъ образонъ, думая такъ дурно о своемъ сынъ, Соломонъ назначиль его однакоже своимъ пресиникомъ. Если, продолжають, Соломонъ назначилъ своимъ преемникомъ Ровоама, то онъ долженъ быль думать о немъ лучше, чемъ какъ думаетъ Когелеть о своемъ наследнике. И если такъ, наконецъ, то Когелетъ-не Соломонъ. Въ отвъть на эту аргунентацію заметимъ прежде всего, что рвчь въ указанныхъ мъстахъ книги носить общій характеръ и что писатель имъетъ здёсь въ виду не сына только своего, но преемника вообще. Если этотъ писатель быль Соломонъ, то можно понять въ устахъ его такую речь: дело было въ последніе годы его жизни, и возмущенія въ различныхъ частяхъ его государства, естественно, внушали ону безпокойную мысль, останется-ли его царство за его законнымъ наслъдникомъ, или же другіе возъмутъ власть надъ его достояніемъ, и воть относительно этихъ-то другихъ онъ раздумываеть: "кто знаеть, мудръ или невъжда будеть тоть, кто завладееть всей моей работой?" Если думать, что Соложовъ, говоря эти слова, имълъ въ виду и своего сына: то слова эти не столько решительни, чтоби ими исключалась всякая надежда говорящаго на добрыя качества насавденка. Они, эти слова, проникнуты только неуверенностью въ томъ, каковъ или каковы будуть его преемники. Что касается въ частности Рововка, то нельва думать, чтобы Соломону не были извёстны дурныя его качества. Но такъ какъ есть основаніе думать, что онъ быль не безь добраго сердца, только испорченъ дурнымъ обществомъ (вспомните поводъ, по которому раздёлилось царство іудейское и израильское: онъ нашелъ, что желаніе народа заслуживаетъ вниманія и обсужденія; онъ не имёлъ только, такъ называемаго, дара иниціативы, былъ человёкъ безхарактерный): то Соломонъ могь надёнться, что самостоятельное царствованіе заставить его сына серьезнёе смотрёть на вещи и дасть беле поводовъ обнаруживать и развивать доброе сердце. Да и во всякомъ случаё могь ли Соломонъ не назначить Ровоама, своего единственнаго сына (о другихъ сыновьяхъ С. въ библіи не говорится), преемникомъ своимъ? Не положилъ ли бы онъ, въ противномъ случаё, начала такимъ смутамъ въ своемъ царствё, которыхъ послёдствій нельзя и предвидёть?

То, что говорить Когелеть въ VII, 26. 28 о женщинъ, Кнобель находить непонятнимъ въ устахъ Соломона, который будто бы до конца своей жизни сохранилъ пристрастіе къ женщинамъ. Скоръе было бы непонятно, если бы Соломонъ ничего подобнаго не сказалъ о женщинъ. Что онъ имълъ пристрастіе къ женщинамъ въ връломъ своемъ возрасть, извъстно. Что онъ сохранилъ это пристрастіе и въ старости своей, не только неизвъстно положительно, но и сомнительно: такъ какъ послъ излишествъ молодости естественно было въ старости наступить реакціи, особенно если умъ Соломона сохранился, а книга Екклезіасть не даеть повода сомнъваться въ послъднемъ.

Тому же Кнобедю представляется не приличною въ устахъ Соломона похвала собственной мудрости I, 16. II, 9. 15. 19. Но если Соломонъ былъ уже старцемъ, когда говорилъ такимъ образомъ, то что неприличнаго для старика въ указаніи на свои собственныя достоинства, въ назиданіе молодому покольнію? И на что особенное вниманіе нужно обратить здісь и что упускають изъвиду почитающіе неприличною похвалу себі въ устахъ Соломона, то то обстоятельство, что нохвала мудрости для Когелета не служить сама себі пілію; нітъ, Когелеть говорить о своей собственнюй мудрости съ тімъ, чтоби заявить, что и эта высокая мудрость безсильна кривое сділать прямымъ, восполнить недостатки (I, I 5)

и найти средство противъ смерти (II, 15.16), вообще понять дъйствія Божів въ міръ. При такой постановкъ, въ такой связи, похвала Когелета собственной мудрости имъетъ почти такой же смелъ, какъ и извъстное заявленіе Секрата: "я знаю только то, что (о вещахъ божественныхъ) ничего не знаю".

То, что говорить Когелеть въ III, 21 ("кто внасть, духъ сыновъ человъческихъ восходитъ ди кверху?"...) и въ XII, 7 (... духъ [человъка] возвратится къ Вогу, Которий даль его),--это въ одновъ случай раздувье о судьби души человической и это въ другомъ случав - решительное заявление убъждения въ безспертін души человіческой, говорять, обнаруживають въ авторів знакомство съ Зороастровой персидской религіей. Какъ будто убъяденіе или — допустивъ — мивніе о безсмертіи души человвческой только и могло быть заниствовано у персовъ. Какъ будто въ ветхозавътномъ откровенім ніть нимальйнаго намека на эту истину. Прежде всего, въ XII, 7 истина эта выражается, какъ выводъ изь того, что ин читаемъ на первыхъ страницахъ ветховаватнаге откровонія. Дукь возвратится къ Богу, потому что Сей последній AAR'S OFO; TERMO KAN'S TERO BOSEPATHTCH B'S SOMIN, HOTOMY TO OHO и было въ началь. Въ Ш-й же главь довольно ясно видънъ саини процессъ, которымъ могь придти и принолъ (въроятно) Когелеть къ вопросу: "кто знаеть, духъ сыновъ человеческихъ восходить ин кверху?" Процессь этоть можно назвать нравственнымъ, нежду тыть накъ процессь, приведшій къ рышительному заявленію убъжденія въ безспертін въ XII, 7, можеть быть названь гическить процессовъ. К. обращаеть внимание на несправедливости въ судахъ (Ш, 16); но не считаетъ нужныхъ отчаяваться въ праведноть воздании за добродьтель и порокъ, потопу что-говорить-- "праведнаго и нечестиваго будеть судить Богь" (III, 17). То есть пусть въ земныхъ судахъ оправдываютъ виновныхъ и осуждають невинемхъ; это не последній, не окончательный судъ; праваго и поправаго разсудить Богъ по Своей совершенной правдъ-но когда? Не здъсь, на землъ, во время земной живни; потому что туть судъ неправый. И если не здась, то гдъ-нибудь будеть же судить праваго и неправаго Вогь по Своей Digitized by Google совершенной правдѣ! Итакъ мысль о загробной жизни, о безсмертіи является какъ выводъ изъ сопоставленія мысли о совершенной правдѣ Божіей съ тѣмъ обстоятельствомъ, что въ здѣшней жизни нечестивый и благочестивый часто имѣютъ судьбу, не соотвѣтствующую ихъ благочестію или нечестію. Это съ одной стороны, но гл. III. Съ другой стороны, таже мысль является, по гл. XII, какъ послѣдствіе Бож. происхожденія души человѣческой. Такимъ образомъ, имѣемъ право сказать въ заключеніе,—мысль о персидскомъ происхожденіи (изъ Зороастровой религіи) ученія о безсмертіи души человѣческой—мысль излишняя.

Читая въ XII, 12 следующее: "составлять много книгъ безъ конца и учиться много изнуреніе тіла", находили и находять въ этихъ словахъ порицаніе иногописанію; а иногописаніе будте бы нивло ивсто не въ царствованіе Соломона, а скорве во время персидскаго владичества (Айхгориъ, Августи, Эвальдъ, Эльстеръ, де-Ветте). Что касается времень персидскаго владычества, то одинъ изъ противниковъ имсли о происхождении книги Екклезіаста отъ Солонона (Генгстенбергъ) долженъ былъ сознаться, что еврем въ эту эпоху немного писали, что поздиве записаниия преданія тогда еще сохранялись устно, и порицаніе иногописанію отнесъ къ языческой современной литературъ. Но къ чему было упоминать объ этой интературь и особенно о ся чтеніи, если оврем персидскаго періода стали уже усвоять себь ту строгую заикнутость и исключительность, которая внушала имъ инсль обо всемъ языческомъ, какъ сквернъ, къ которой благочестивый изранлътининъ прикасаться не долженъ? Нътъ, совствъ не о иногописании, какъ характеристической чертв своего времени, не объ общемъ направленіи говорить Когелеть; онъ говорить только о себь и говорить именно, что онь много могь бы написать на избранную ниъ тему, но что какъ для него самого -- писателя, такъ и для четателя эта безконечная работа причиния би лишь утовление тылесное, нежду тыть какъ нужно только одно---Вога бояться н заповъди Его хранить. Что въ этой мысли неприличнаго Соломону и его времени?

Янъ, католическій богословъ последнихъ леть прошлаго и пер-

вихъ настоящаго въка, первый выступиль съ следующимъ возраженість противъ мысли о Соломонъ, какъ писатель книги Екклевыста, --- возражениемъ, которое съ твхъ поръ повторяется и другин защитниками поздняго происхожденія книги. Въ книгъ говорится: "видель я подъ солицемь: место суда, а тамъ безваконіе; гъсто правды, а тамъ неправды" (III, 16). "Опять видълъ я всякія угнетенія, какія совершаются подъ солиценъ"... (IV, 1). "Иной нят темницы вышелъ на царство, а другой родился для царства своего и бъденъ" (IV, 14), или еще: "невъжество поставляется на большой висоть, а богатые сидять низко. Видъль я рабовъ на коняхъ, а князей ходящихъ, подобно рабанъ, пъшкомъ" (Х. 6. 7). Имъя въ виду эти выраженія Когелета, Янъ говорить: Соломонъ едва ли ногь такъ горько жаловаться на угнетенія и несправедливости въ судахъ, на возвишение дурныхъ людей и рабовъ и на унижение богатыхъ и знатныхъ, осли не хотълъ писать сатиры на самого себя. Въ интересахъ истини нужно признать болбе важнымъ не тогъ вопросъ, могь ин Соломонъ писать сатиру на самого себя или върнъе на свое царствованіе, на административные и судебные порядки, а вопросъ, могло ли все это быть въ царствование Соломона и гдв могло бить? Прежде всего, напр., слова: "нной изъ темницы вишелъ на царство, а другой родился для царства своего и бъденъ" имъютъ въ виду то, обыкновенное въ восточныхъ государствахъ, явленіе, чини и вкотоем до вотоем династія свергается съ престола и члени ся томятся въ томинив, пока не составляется заговоръ въ пользу этой свергнутой династіи и узурнаторская фанилія съ своими приверженцами должна или томиться также въ темницв или спасаться бътствовъ и влачить свое существование въ изгнании и бъдности. Неизвестно ли было это явление Соломону, въ царстве котораго было много мелких вассаловъ, повторявшихъ показанную исторію неръдко въ томъ или иномъ видъ? Возвышение невъждъ и рабовъ я униженіе богатыхь и князей—все это могло иметь место въ нарствъ и въ царствование Соломона. Какимъ образомъ? При разватім роскоши и поддерживавшей ее заграничной-морской торговли, обыжновенное явленіе, что одинъ богачь очень быстро бъдиветьживаствіе или неуп'вренной роскоши или крушенія кораблей и

т. под., или что медкій торговець, или просто слуга какого-либо знатнаго купца быстро богатесть и пріобретаеть известность и значеніе, благодаря своему богатству. Говорю, что все это обыкновенное явленіе при развитіи роскоши и морской торговли; а развитіе это достигло высшей степени во время Соломона между Изранденъ. Наконецъ, угнетенія, несправедливости въ судів, необыкновенны , им при развитіи значенія денегь, капитала? Когда нужно было для поддержанія роскоши при двор'в собирать такую громадную дань, что еще при жизни Содомона начинались не разъ возмущенія, а посл'я смерти его Ровоаму прямо заявлено было желаніе, чтобъ тяжкое ито было облегчено: то, безъ сомнанія, сборъ этой подати не обходился безъ насильственныхъ въръ. Вообще, при неравномърномъ распредъленіи богатства между различными влассами общества, возможны были, какъ и всегда при такихъ обстоятельствахъ, различнаго рода несправедливости и притесненія богатыхъ но отношению въ бъднывъ влассавъ. Если нослъдніе искали защиты своихъ правъ въ судъ, последній не даваль такой защиты, потому что взятки и лицепріятіе и книга Притчей представляеть нереджимъ явленіемъ въ судахъ того времени. Если тенерь, скажень въ заключение, Соломонь нивлъ въ виду не поддержать добрую извистность свою и своего царствованія, а заботился лишь объ истинь, истинь хотьль научить своихъ слушателей или читателей, показать котыль, что действительно корошо и что действительно худо: то неспреведанно утверждать, что Солононъ не могъ самъ указивать на эти недостатки административныхъ и судебныхъ порядковъ и общественной жизни въ его собственномъ государствъ. Содомонъ говорилъ правду и хотъгъ научить истинъ и праву, - этикъ все сказано и этого совершенно достаточно.

Сравнивають некоторыя части книги Екклезіасть съ книгою пророка Малахіи и находять, что въ книге Екклезіасть заменны теме начатки фарисейства, которые съ большею ясностію представляются у пророка Малахіи. Изъ этого сопоставленія выводять мысль о происхожденіи книги Екклезіаста современномъ происхожденію книги пророка Малахіи. Гдё у пророка Малахіи сведенія о начаткахъ фарисейства? Читайте І, 6, 7; II, 14, 17; III, 7.

8. 13. Когда пророкъ, отъ лица Ісговы, деласть упреки народу, поледени не считаетъ себя виновнымъ, полагая, что онъ вполнъ всиолелеть законъ о служени Іеговъ. Фарисейское самомнение, утверждающееся на вившнемъ исполнении законовъ, хотя бы и съ дукавствоиъ, ясно обнаруживается въ техъ, къ кому обращается пророкъ. И у Екклезіаста нашли намекъ на это же фарисейство въ IV. 17-V, 5., особенно въ IV, I7 "наблюдай за ногой твоей, когда пойдешь въ домъ Божій, и будь готовъ скорве къ слушанію, нежен къ принесению жертви глупцовъ"... Во всей указанной тирадь Екклезіаста намекъ на фарисействе можеть быть успотрвнъ только въ этомъ стихв. Представляеть ин это фарисейство (допустиль, что въ самомъ деле туть фарисейство) такое сходство съ фарасействомъ книги Малахіи, чтобы отъ этого сходства можно было закиючать къ одновременности происхожденія книгь Малахін и Еквлезіасть? Въ кн. Екклезіасть не говорится боле того, что мы читаемъ въ 1 Цар. XV, 22. Пс. XE (XXXIX), 7. EI (L), 18. 19. LXIX (LXVIII), 31. 32. IIDHTY. XXI, 3. 27. XV, 8. Что касается другикъ частей замеченной тирады изъ Екклезіаста, то рычь объ обытахъ почти буквально сходна съ Второв. XXIII, 21. a cr. 4. 5 cz Притч. XX, 25. XXIX, 20. Что существенно отличаеть указанныя ивста кн. пророка Малахіи оть итеть Екклезіаста, --- это совнаніе своей праведности теми лицами, съ которыни говоритъ Малахія. Увлеченіе вившностію богослуженія, при недостаточномъ вниманіи къ внутреннему его симску, было естественно не только при Соломонъ, когда построенъ былъ великоленный хрань, и обстановка богослуженія должна была поражеть вившнія чувства молящихся, но уже при Давидів, когда устроена была священная музыка. Этимъ же обстоятельствомъ, т. е. устройствоить великольшнаго богослуженія, нужно объяснить и то, почему въ книге Екклевіасть (предполагая, что она написана вскоре поств устройства этого богосмуженія) не упоминается объ идолопоклонстве, также какъ не упоминается о немъ и въ книге Притчей. Не после только Вавилонского плена евреи перестали думать объ идолахъ. И при Давидв и при Соломонъ, въ первые годы его

царствованія, не кланялись идоламъ евреи. Идолы, поставленные Соломономъ, были поставлены для его женъ иноплеменницъ.

Противъ мисли о Соломонъ, какъ писателъ книги Екклезіаста, нервый восталь Hugo Grotius (1583-1645), основываясь въ своемъ сужденім по этому предмету главнымъ образомъ на языкв книги, въ которомъ Гроціемъ и его последователяни замечени были не только тв же свойства, которыя карактеризують еврейскій языкъ книгъ Ездри, Несмін, книгъ Паралиноменовъ и Даніила, не только арамейскій оттінокъ въ ореографіи и значеніи словъ, но свойства, приближающія этоть языкъ къ явику Мишны и подобныхъ раввинскихъ произведеній. Я долженъ познакомить васъ съ этимъ языкомъ путемъ указанія на некоторыя характеристическія въ данномъ отнощени слова, встречающися въ книге. Чтобы вивств съ этимъ приближаться намъ и къ решению вопроса о **чроисхожденія** книги Екклевіаста, на сколько это різшеніе можеть быть достигнуто путомъ изследованія языка книги, -- съ этою цемію дадинъ особенное расположение относящемуся сюда-материалу. 1. Прежде всего назовемъ несколько словъ изъ книги Епидейасть, которыя употребляются изъ другихъ в.-завётныхъ свящ книгъ только въ написанныхъ послъ ильна вавилонскаго. אוֹב XI, 6 имъть успъхъ, развиваться (річь о сімени); X, 10 (hiph'il) развивать, пріумножать (мудрость); (еще только — въ ф. Katal — въ Есе. VIII, 5). -□೨/ VIII, 11. постановленіе, эдикть (ср. Есе. I, 20)—въ следующемъ выражении: "поедику не скоро (производится или вернъе — )дълается постановленіе (으러한) о дъль дурномъ ... Ср. III, 7. "праведнаго и нечестиваго будеть судить (СЭГ) Вогь", для сходной инсли иное виражение (впрочемъ не нужно упускать изъ виду, что въ III гл. рвчь-о процессв суда, правда окончательнаго по сравнению съ судомъ человъческимъ, неправниъ; а въ га. VIII рачь о посладнемъ момента судебнаго процесса, произнесенін приговора). Въ халд. отделахъ В. З. съ значеніемъ: шовелъніе, эдикть (Евдр. IV, 17. Дан. IV, 14); слово (Дан. III, 16)письменное, письмо (Евдр. V, 7); дело, нечто (Евдр. VI, 11). толкованіе, изъясненіе VIII, 1. У пр. Данінла глаголь דעים р (шевр. פוש толковать) употр. 2 р., а существ. אוֹם (толко-

ваніе, изъясненіе) 31 р.— מַשְלֹּם לֹשִלּ быть незанятымъ, свободнымъ отъ работы, праздновать XII, 3. Тотъ же глагодъ и въ томъ же значени употребляется въ Ездр. IV, 24. pael IV, 21. 23. V, 5 VI, S. (Въ арабскоиъ и эніпискоиъ глаголь этоть инфеть тоже зваченіе).— אלי если VI, б. и Есе. VII, 4.— также какъ (=====) ERRI. VII, 14. ESOR. III, 8.1 Hap. XXIV, 31. XXVI. 12. 16. — בלעמה Еккл. V, 15 совершенно такъ какъ.—2) Нъсколько словъ, взъветхозавътныхъ священныхъ книгь употребляемыхъ только въ кн. Еккиевіасть и которыя по обыкновенному своему употребленію принадлежать сирскому или другимъ семитич. нервчіямъ: РРР бъдный (ви.обыкновеннаго евр. Ф.) Еккл. IV, 13. IX, 15 (2).16. — отъ корня ובס въ (арабскомъ) значени "быть бъднымъ".— אום אום X, 8. давно, уже давно I, 10. III, 15. IV, 2. IX, 6. 7.—3). Кътретьей категоріи отнесемъ тв слова, которыя употребляются или не употребляются въ другихъ ветхозав. свящ. книгахъ, но не относятся, сане по себъ или по своимъ значеніямъ, къ арам: діалектамъ в объясняются скорве изъ древнееврейского языка: ] также, въ тонъ же состоянін Евкл. VIII, 10. Есе. IV, 16. Въ халдейскомъ діалекть это слово вначить: тогда, потому, ръже-такъ. ради, для, за (Іоан. І, 7. 12). בשל אשר хотя Еккл. VIII, 17. (собств. in [omni] eo, quod).—Въ равв. языкъ уш-признакъ род. надежа. — Р Р Р кромъ Екки. II, 25. Въ ханд. этому сочетанию но симску соотвътствуетъ וֹמֵר -- בַּר מִן оставшееся, пріобрътеніе, выгода, Екки. VI, 8; — болье, далье, Екки. II, 15. VII, 11; XII 12, (съ 19-халд. и равв.); -- слишкомъ, Еккл. VII, 16; -- кромъ, Еккл. XII, 9.-4). Особеннаго вниманія заслуживающими намъ представлаштся ть слова нееврейскія, вивств съ которыми мы находимъ въ анить и древне-еврейскія, тожественныя по значенію, слова. Это ಲೆ, ызь финк. заимствованное (=равв. ರಿಭ) относительное мъстоименіе, употребленное въ книгь 63 раза, рядомъ съ которымъ и тожественное по значению древне-еврейское " употреблене 81 разъ 1). Рядонъ съ халдейскинъ сдовонъ [2]-время Еккл. III, 1 (Неем. II. 6. Есо. IX, 27. 31), употребляется въ другихъ случаяхъ по-

<sup>1)</sup> Ho every M. Stier'a BB «Zeitschrift für die gesammte lutherische Theouzie und Kirche» 1871, 3 Quartalheft.

стоянно древнееврейское ГУ Еккл. III, 1. 2. (4). 3 (4). 4 (4). 5 (4). 6 (4). 7 (4). 8 (4). 11. 17. VII, 17. VIII, 5. 6. 9. IX, 8. 11. 12 (2). X, 17.,—всего 40 разъ. Глаголъ 💆 госнолствовать, --- въ hiph'il давать власть, позволеніе, встръчается въ KH. ERRI. II, 19. V, 18. VI, 2. VIII, 9. (Cp. Heem. V, 15. Eco. IX, 1 (2). Пс. 119—118, 133. Дан. II, 38. 39. 48. III, 27. V, 7. 16. VI, 25). Toro see Rophs Choba: אילפון Erri. VIII. 4. 8 (ср. Дан. III, 2, 3); шін Еккл. VII, 19. VIII, 8. X. 5. (Eser. XVI, 30. But. XLII, 6). Pagont ce steme ropнемъ древнеевр. Эшр Епкл. IX, 17. X, 4 (въ обонкъ случаяхъ начальникъ).—Въ IX, 1 употреблено халд. слово בַּעַב дъло, въ другихъ же иногочисленныхъ случаяхъ, въ товъ же значенін, унотребляется בַּינְשֶׁה: Еккл. I, 14. II, 11. III, 11. 17. IV, 3. 4. V, 5. VIII, 9. 11. 14. 17. (2). IX, 7. XI, 5.—Слово урд въ III, 1. 17. V. 7. VIII, 6 EMBETS SHAUGHIG (RARE BE PARBUHCKOME и талиудич. языкъ 1) "вещь, дъло, предметъ"; а въ V, 3. XII, 1. 10. - "благорасположеніе".

Итакъ, языкъ книги Екклезіастъ не представляеть достаточныхъ основаній для того положенія, что онъ, этотъ языкъ, очень близокъ къ библейскому халдейскому и даже къ раввинскому. Лишь немного словъ (1-ая категорія) въ книгѣ такихъ, которыя встрѣчаются лишь въ свящ. книгахъ, написанныхъ послѣ Вавилонскаго илѣна. Затѣиъ (въ 3-й категорія) им зашѣтили слова, рѣдко употребляющіяся въ в. завѣтѣ, но по значенію, здѣсь имъ усвояемому, чуждыя раввинскому, халдейскому, вообще арамейскому языку. Еще нѣсколько словъ принадлежатъ сирекому и другимъ семитич. нарѣчіямъ (2-ая категорія). Наконецъ, нѣкоторыя халдейскія, дѣйствительно, слова употребляются къ книгѣ наряду съ тожественными по смыслу древнееврейскими словами.

Этотъ результать исследованія особенностей языка книги Екклезіаста не ножеть колебать, по нашему крайнему разуменію, мысли о Соломоне, какъ писателе книги. Слова, по значенію своему принадлежащія сирскому, арабскому и др. семитическимъ наречіямъ, могли быть усвоены Соломономъ и его подданными, такъ

<sup>1)</sup> Cu. Buxtorf, Lelxicon chaldaicum, talmudicum et rabbinicum.

какъ Сирія и къ востоку отъ Палестины нежавшія страны входин тогда въ еврейское царство. Слова книги Екклевіаста, ръдкія въ Ветхонъ Завете, но чуждня и арамейскинъ діалектамъ, -большею частію частицы, могли быть у Соломона новыми словами, явившинися для выраженія тёхъ или другихъ новыхъ идей и отношеній между ними. Слова, встрівчающіяся, кромів книги Екклезіаста, лишь въ книгахъ священнихъ, послів плівна Вавилонскаро написанныхъ, и затънъ кандейскія и древне-еврейскія однозначущія слова дають, мив думается, основаніе для такого сужденія о происхожденін книги Екклезіаста и ея авторів. Первоначальнымь писателенъ книги былъ Соломонъ; но написанное последнимъ было впоследствин, после плена Вавилонскаго, дополнено, и книга получила свой настоящій видъ. Мев продставляется, что на это нанисаніе книги — такъ сказать — въ два пріема есть намекъ въ саней книгь, въ ея заключение. Тамъ, после того какъ въ ст. 9. 10 сказано, что сделаль проповедникъ Соломонъ, вакое участіе принадлежитъ Соломону въ составления книги, -- читается въ ст. 11: "слова мудрыхъ подобны остріямъ, и вбитымъ гвоздямъ подобны слева мужей собранія". Итакъ, кром'в Соломона и здісь являются "чудрые" и "мужи собранія", ученне, составлявшіе общество или корнорацію.

Вотъ этому-то обществу и следуетъ приписать окончательную редакцію книги Екклезіаста. И такъ какъ это общество, эти мудрие существовали уже посіїв плена Вавилонскаго: то вотъ откуда эти арамензии, встречающіеся въ книге наряду съ древнееврейскими словами.

Основная инсль Екклезіаста — рішеніе вопроса о ціли человіческой жизни на землі. Точкою отправленія для писателя служить иного разь повторяющаяся въ книгів имсль: "все суета". Въ природів и исторіи человіческой ніть прогресса, постоянно повторяєтся старое, одно и тоже, совершается круговращеніе вещей (1, 4—7. 9. 10. III, 15). И въ личной жизни человіка, подобнимь образомъ, ніть никогда ничего новаго: во всемъ, что человівкъ хочеть дознать, изслідовать, своимъ трудомъ добиться, онъ такъ или иначе ограничень и связань всеобъемлющею и всінь

управляющею рукою Божіею (Ш, 1-8.11.13. VШ, 6.17. IX, 1. 5. 11. 12 и пр ). Собственными трудами и усиліями человъкъ не можеть достигнуть того, что онъ могь бы назвать ויתרון пріобрътеніемъ, выгодой, счастіемъ: ни чувственныя наслажденія (П. 2. 11. VII, 6 и пр.), ни имущество и сокровища (III, 9-16. VI, 1-7 и пр.), ни мудрость (1, 13-18. II, 14-18. IX, 1. 11. X. 6 и пр.), ни даже добродътель и страхъ Божій (ІЦ, 16—18; IV., 1. VII, 15—17. VIII, 10. 14) не способствують здісь прочному счастію. При всемъ томъ, нельзя сомнівваться въ существованіи личнаго Бога и установленнаго и хранимаго Инъ нравственнаго піроправленія (ІП, 11. 13. 17. V, 5. 7. 17—19. VI, 2. VII, 13. 14. XI, 5. 9. XII, 7. 14), и только въра въ эту піроправительную двятельность Божію сообщаеть цвну всвиъ чувственнымъ и нравственнымъ благамъ, наслаждение которыми, т. е., непремънно должно сопровождаться и регулироваться тою верою (XI, 9. XII, 13. 14). Стоить наслаждаться радостями этой жизни (II, 24. III, 12. 13. V, 17. 18. VIII, 15. IX, 7-9. XI, 8-11), HO CORRHняя это наслаждение съ серьезнымъ стремлениемъ въ мудрости, какъ истинно-высокому и достойному благу (VII, 11. 12. IX, 13-16. VIII, 1-6 и пр.), и преинущественно стремясь въ страху Божію, какъ источнику высшаго счастія и мира и матери всёхъ добродётедей (V, 6. VII, 18. VIII, 12. 13. XII, 1. 13). Коротко сказать, главная мысль Екклезіаста следующая: цель человеческой жизни на земль — проникнутое страховъ Божинъ и мудростио наслаждение благами и удовольствіями этого міра, которое не должно нарушаться смущеніемъ при видів существующихъ въ мірів противоподожностей, трудностей и несовершенствъ, и должна управляться лишь постоянною мыслію о будущемъ всеобщемъ судь.

Эта основная инсль Екклезіаста развивается въ его книгѣ въ следующихъ четырехъ, почти равныхъ по объему, отделахъ:

1) Авторъ начинаетъ заявленіемъ, что все суета и все движется въ въчномъ круговороть (I, 2—11). То, что слъдуетъ дальше въ 12—18 ст., составляетъ начало отвъта на вопросъ, чего можно и должно искать человъку, что не подлежало бы этом постоянной измънчивости и текучести? Писатель именно говоритъ,

что онь искаль такого постояннаго ненаженяемаго блага въ познанія и изследованіи вещей; но нашоль, что это знаніє недосижню, и стремление въ мему причиняеть только безполезный трудъ (при многой мудрости много раздражительности, и кто унюжаеть повнанія, укножаеть огорченіе"). Оть интеллектуальнаго исканія прочнаго и постояннаго блага писатель переходить къ чувственных наслажденіямь, пронекнутымь известною мудростію, благоразумісять и знанісять; но и туть все суста и погоня за в'етровь в неть того !! " того постояннаго и невеженяемаго блага. которое им иогли бы назвать своимъ неотъемлемымъ пріобрътеність, выгодой (Н., 1—11). Однакожь Екклезіасть допускаеть, что кто разумно поступаеть, тоть лучше достигаеть своей цели, чыть глупий, невыжда (12-14). Но вси люди нивоть одинаковую участь, одинаково умирають, и часто случается, что мудрый не нежеть воспользоваться темъ, что онъ пріобрель своими трудани. Если же такъ, то должно наслаждаться плодани трудовъ своихъ, пока это возможно, такое наслаждение подвется рукою Вожією, но подается только тому, который добръ въ очахъ Во-**XIETS** (CT. 15-26).

- 2) Такое наслаждение благами жизни, илодами трудовъ свовъз пріобрътается только разумнимъ пользованіемъ обстоятельстваин и дъланіемъ добра и во всякомъ случат на всякое, доступное сму, наслаждение человъкъ долженъ смотрътъ съ благодарностію, какъ на даръ Божій (III, 1—15). Отъ такого наслаждения человъкъ не долженъ повволять себъ уклоняться, не взирая ни на какія событія жизни, ни на какія неудобообъяснимыя явленія въ родъ того, напр., что часто благочестивый подвергается насильственному угнетенію (III, 16. 17. IV, 7). Напротивъ человъкъ долженъ дълать все, что онъ можетъ, что предписываеть ему благоразуміе и истинная религіознесть (IV, 17 и сл.), для того, чтобы Богъ подаль ему даръ наслажденія благами жизни (III, 16—V, 19).
- 3) Отделъ VI, 1—VIII, 15 заключаетъ въ себе большею частію отрывочныя сентенцін. Сколько можно проследить въ нихъ последовательное теченіе мислей, оно представляется въ следуюто с

щемъ видъ. Земныя блага и сокровища, сами по себъ, по разнымъ причинамъ, не могутъ способствовать или создать истиннаго счастія человъка, напротивъ суетны и преходящи (гл. VI). Если такъ, то нужно стремиться къ усвоенію себъ мудрости, подъ сънію которой тоже, что подъ сънію серебра и которая состоитъ въ терпъніи и страхъ Божіємъ (VII, 1—22). Эту мудрость нужно усвоять себъ настойчиво, не взирая ни на какія соблазны, стъсненія и другія неудачи здъщней живни (VII, 23—VIII, 15).

4) Дъятельность Вожія въ распредъленія человъческихъ жребієвъ—ненаслъдима и, повидимому, виветь мало или никакого не имъеть отношенія къ религіозно-правственному поведенію человъка въ здъшней жизни (VIII, 16—IX, 16). Въ тоже время, среди упорства, дервкаго своеволія и насилія счастливыхъ и вліятельныхъ глупцовъ, для мудраго не существуеть другого средства сохранить свой душевный миръ, какъ Вогомъ дарованное теритніе, молчаливость и скромность (IX, 17—X, 20). Въ виду всего этого, единственно-върный путь къ счастію по сю и по ту сторону гроба есть дъланіе добра и върность призванію, довольное и свътлое наслажденіе жизнію и храненіе нелицемърнаго страха Вожія отъ ранней юности до глубокой старости (XI, 1—XII, 7).

Эпилогъ (XII, 8—14). Общій взглядъ на цълое и его происхожденіе; рекомендація предлагаемыхъ въ книгь уроковъ съ указаніемъ сколько на личную важность авторовъ (9—11), столько же и на серьезное и важное содержаніе ученія ихъ (12—14).

Скаженъ теперь нъсколько словъ о тонъ мёсть, которое принадлежить книгъ Екклезіаста въ исторіи развитія ветхо-завѣтнаго еткровеннаго ученія. Книга Екклезіасть—нравоучительнаго содержанія и въ содержаніи своенъ представляеть черты существенна го сходства съ книгор Іова. Въ этой последней книгъ разсужденія ведутся по вопросу о тонъ, соотвѣтствуеть ли всегда земная судьба человѣка, его благоденствіе или страданія его добродѣтели и ли порочности? И въ книгѣ Екклезіаста такъ нерѣдко говорится о судьбѣ праведниковъ и нечестивыхъ, одинаковой, не смотря на различіе тѣхъ и другихъ по нравственнымъ достоинствамъ. Въ книгѣ Іова благочестивымъ страдальцемъ защищается та выслы,

что страданіе, испытываемое челов'якомъ, не есть признакъ его порочности. И въ книгъ Екклезіаста проповъдуется мысль, что благочестиваго или мудраго не должны смущать различныя невзгоды, нарушающія его покой и благоденствіе, что онъ, не смотря ни на что, долженъ бить постояннивь въ своей мудрости. Въ книгв Іова является Самъ Істова съ разрешенісмъ вопроса, занимавшаго Ісва и его друзей, съ признаніемъ одного правымъ, другихъ виновными. Въ паражледь этому въ книге Екклезіаста обратите вниманіе на судъ Вожій, который писатель сов'ятуеть нивть въ виду при пользовании благами здешней жизни. Что насается этого польвованія благами земной живни, то въ отношенім и къ этому преднету есть сходство между книгою Іова и книгою Екклезіаста. Іовь разделяль убъжденіе друзей своихъ, что добродетель заслуживаеть награды въ здешней же жизни, и только не котель роптать на промыслъ Істовы, не умъя помирить своего убъжденія съ правосудіемъ Вожіниъ. И Екклезіастомъ рекомендуется польвованіе земными благами, если и пока оно вовножно (но подъ условість памятованія о судъ Божість). Обратить вниманіс также на нъкоторие исалии, представляющие въ томъ или другомъ существенновъ отношенін сходство съ книгою Екклезіаста. Таковы псалжы: a) 36-37 (Давидовъ), существенное содержание котораго кратко ножно передать въ сабдующихъ словахъ: если нечестивые и биагоденствують, то не надолго; неизбъжная судьба ихъ-погибель. Съ другой стороны, праведникъ, при помощи Вожіей, благоденствуеть (въ книге Екклезіаста -- пользованіе благами здешней жизни), и если подвергается несправедливости и стесненіямъ со стороны нечестиваго, то "Господь не отдастъ его въ руки" обидчика, "и не допустить обвинить его, когда онъ будеть судимъ" (ст. 33, — въ Екклезіасть судъ Божій); б) 48-49 (сыновъ Коресвыхъ). Богатыхъ не спасутъ отъ смерти ни богатства, ни сажонадъянность, его сопровождающая. "Каждый видить, что и нудрые унирають, равно какъ и невъжды и безсимсленные погибають и оставияють инущество свое другинь" (ст. 11). Хотя нечестивне и надвются на свое богатство, но судьба ихъ подобна судьбв животныхь, ихъ жилище въ преисподней подъ свий смер-21\*

ти; между темъ какъ праведникъ мудрый хотя и умретъ наравев съ нечестивниъ, но Богъ избавитъ душу его отъ власти преисподней; в) Пс. 72—73, по седержанію своему, представляеть выраженіе смущенія, овладівнающаго праведникомъ при видів нечестивниъ благоденствующихъ и гордыхъ и вырывающаго изъ его груди вопросъ: "не напрасно-ли я очищалъ сердце мее и омывалъ въ невинности руки мои?" (ст. 13). Но, просвіщенный внушеніемъ Вожімъ, праведникъ выражаеть уб'яжденіе, что конецъ нечестивыхъ погибель и что для него самого—праведника—лучшее настроеніе—преданность Богу (въ Екклевіасть страхъ Божій).

Сделанныя сопоставленія указывають на вёкъ Соломона, накъ
на время написанія книги Екклевіаста. Написанные одинъ Давидомъ, другіе два сынами Кореевыми н Асафомъ исалин, содержаніе которыхъ мы передали, по происхожденію относятся ко временамъ Давида и Соломона. Книга Іова написана также въ въкъ
Соломена или немного позднёе; и если она представляеть въ своемъ
содержаніи то существенное отличіе отъ книги Екклевіаста, что
въ ней нётъ мысли о безомертін, между тёмъ какъ въ книге
Екклевіаста эта мысль проповёдуется: то это обстоятельство объясняется исключетельныхъ положеніемъ праведнаго Іова, жившаго
внё общества народа Божія.

## С1080 · ) произнесенное въ Эрмунолъ Сирскомъ 30 Января 1859 года въ праздникъ Трехъ Святителей, Стефаномъ Цагида.

«Воваюби ближнято твоего, какъ самого себя» (Мате. XXII, 39).

Воть, возлюбленные братья, данная намъ Спасителемъ заповедь, вотъ основной и строгій завёть, данный намъ Господомъ, воть законъ, установленный Царенъ Небеснымъ и одинаково обя-≈тельный для всыхь дівній нашихъ: "Возлюби ближняго твоего, кать самого себя". И мы въчно и неуклонно должны соблюдать этоть законъ Спасителя, Господа Бога нашего. Ибо, если всмотрыться в вникнуть въ окружающее насъ, то что же им видииъ? Видимъ, что всъ эти звъзды, сіяющія на необъятномъ пространства небесь, это сватоносное солнце и вращающихся вокругь него планеты, этотъ шаръ земной, съ своей водой и сушей, все неисчислимое иножество неизивримо-разнообразныхъ, въ неиъ и на неиъ находящихся, существъ, животныхъ, растеній, ископаемыхъ, и всъ части этой органической и неорганической природы, доступной нашимъ вившимъ чувствамъ, хотя и связаны закономъ физической необходимости, но, вивств съ темъ, будучи подчинены и творческому закону и, такъ сказать, выполняя свое предназначение, образують эту прекрасную вселенную, этоть мірь и царящій въ немъ постоянный порядовъ и гарионію. А человъвъ, созданный по образу и подобію Вожьему, развіз не долженъ быль получить оть

<sup>1)</sup> Слово это првиндлежитъ настоятелю греческой посольской церкви въ С.-Петербургъ, архимандриту Неоенту (въ мірѣ Стефанъ) Пагида, и произвесено янъ еще до постриженія въ монашество. Переводъ сдѣланъ Л. Н. Денисовымъ.

Законодателя вселенной присущій ему законъ — законъ, соотв'ятствующій превосходству его природы, выражающемуся въ разумности и сознательной свободъ его духовнаго существа. чтобы онъ, человъкъ, этотъ вънецъ творенія, развиваясь и совершенствуясь согласно своему закону и выполняя его, действительно дълаль прекраснымь этотъ стройный союзь видимыхь существъ, называемый космосомъ '), и быль бы въ состояніи отвічать несомнънно премудрымъ творческимъ цълямъ Премудраго Творца? Неужели только человъкъ, одаренный душою — этикъ благородиъйшимъ элементомъ его природы, которымъ онъ превосходить всё остальныя существа, --- неужели только человъкъ, это воплощенное свидътельство Божеской мудрости Творца, неужели только онъ и его сознательная природа могли остаться вив всякаго закона, неорганизованными, неупорядоченными для того, чтобы человъкъ, ввчно блуждая въ непроницаемомъ мракв неввжества и спотниваясь на каждомъ шагу своего жизненнаго пути, совершенно нечувствительный къ доброму и прекрасному, влача свое безцъльное существованіе на погибель себ'в самому и своимъ ближнимъ, унижаль такимъ образомъ и ронялъ лучній даръ Господа Бога-благороднвишій элементь своей природы? Нівть, подобное допущеніе было бы не только противно здравому смыслу, но совершенно не мирилось бы съ представленіемъ о великой мудрости Творца. И действительно, подчинивши физическую природу человъка законамъ матеріи, Творецъ установиль особый законь и для нашего нематеріальнаго, духовнаго существа — законъ возвишенный великій и святой-законъ любви: "Возлюби ближняго твоего, какъ самого себя". Въ силу этого закона люди дожны жить вивств, въ семьяхъ и въ обществъ, несутъ въ отношеніи другь къ другу различныя взаимныя обязанности и, занимая то или иное мъсто въ средъ разнообразныхъ общественныхъ положеній, ту или иную ступень на лъстницъ общественной ісрархів, господствуя надъ другими или цовинуясь другимъ, получаютъ возножность, благодаря этому же закону, ограничивать скои неразумныя стремленія, смирять животныя влеченія свои и, подчиная свои страсти разуку, делать то, что по-

<sup>1)</sup> Космосъ по гречески значить порядокъ, благоустройство.

вытваются отъ обиранія другъ друга и грабежа, отъ нападенія на себі подобнихъ и нанесенія инъ несправедливихъ обидъ, безъ чего человічество боліве походило би на сконище дикихъ звірей, чімъ на общество разумнихъ человіческихъ существъ. Влагодаря этому же закону, который представляется требованість человіческой природи, им въ состояніи постичь всеблагость Всевышняго Творца всего сущаго и премудраго провидінія Его, проявляющагося въ судьбахъ человічества. Итакъ, вотъ законъ, данный Творцомъ человічества. Итакъ, вотъ законъ, данный Творцомъ человічества. Возлюби ближняго твоего, какъ самого себя".

Всесвятой Отецъ Небесный! Ты, одарившій только человъка разумною и свободной душою, поставивший насъ, Твой образъ и подобіе, во главт встать земныхъ твореній и только насъ предопредъливний для въчнаго блаженства, которое доступно каждому, исполняющему Твою всесвятую волю! Ты, по безконечной благости Своей, начертавшій въ сердцахъ нашихь и возв'ястившій нашь, чрезъ пророковъ и чрезъ Единороднаго Сына Твоего, Твою всевышною волю, возвёстившій намъ законъ любви, дабы мы, сообразуя съ никъ нашу волю и дъянія, сопричастились небеснаго царствія Твоего! Ты, Господи, просвёти мой умъ всесвятымъ Духомъ Твоинъ, сдвияй мою мисль ясною, вдохии пыль въ мое сердце и придай силу моему слабому голосу, дабы могь я должнымъ образонь истолковать возлюбленнымь своимь слушателямь этоть спасительный законъ любви, данный и подтвержденный Тобою человіку. н дабы могь я объяснить, какъ следуеть применять законь этотъ для того, чтобы и на землъ дъйствительно исполнялась пресвятая BOLS TROS.

Законъ, о которомъ им говоримъ, данный намъ Господомъ Богомъ и запечативниний Имъ въ сердцв человъка, постоянно существуетъ въ средв человъчества, переходитъ изъ въка въ въкъ, передается изъ покольнія въ покольніе. Но въка закона природы инновали, исполнилось теченіе временъ, и Сынъ и Слово Божіе пришелъ въ міръ провозгласить вновь этотъ, бывшій у человъка въ пренебреженіи, законъ, или върнъе: установить законъ евангельскій, въ силу котораго им должны любить другь друга не

только потому, что мы мюди, но и потому, что мы мристіане, ученики вочеловъчившагося ради нашего спасенія Сына и Слова Вожія. Ибо, какъ люди, мы обязаны любить ближняго въ силу ветхаго завъта, а какъ христіане, им должны любить по завъту новому-июбовью совершенною, любовью великою и горячею. Потому-то и этотъ законъ любви названъ огнениять, и на такую именно любовь намекаетъ Сынъ и Слово Вожіе, когда говорить: "Огонь пришель Я незвесть на землю: и какъ желаль бы, чтобы онь уже возгорълся!" (Лук. XII, 49). Именно такая любовь составляеть исполнение закона, какъ о томъ свидетельствуеть апостолъ Павелъ: "Любовь есть исполнение закона" (Римл. XIII, 10), Но если бросить взглядъ на заповъди древняго закона, то окавывается, что три изъ нихъ требують отъ насъ любви къ Вогу, а остальныя воздагають на человъка обязанность дюбить своего ближняго. И самъ Інсусъ Христосъ сказалъ, что Онъ пришолъ не нарушить законъ, но исполнить (Мате. V. 17).

Почему же боговдохновенный Павель прямо и не разъ висказываеть, что для совершеннаго соблюденія установленнаго Господомъ закона отъ насъ не требуется ничего, кромъ любви къ ближнему. Неужели апостоль Павель нарушаеть законъ? Неужели онъ противоръчить своему Божественному Учителю? Возможно-ли это? Если бы св. апостолъ сказалъ, что достаточно намъ любить Господа Вога, им не удивились би, такъ какъ любовь къ Вогу составляеть цель, во имя и дли которой им должим имбить и своего ближняго. Но какъ одна только любовь къ ближнему можеть быть названа совершенными исполнением закона? Своими словами, возлюбленные братья, св. апостолъ Павелъ не нсключаеть и не отвергаеть любви къ Вогу, но, напротивъ, включасть ее въ поняти свангельской любви къ ближнему, чрезъ которую единственно нознается и любовь къ Богу. Ибо кто жеть безъ боязни санообольщения и санообнана дунать, что дъйствительно любить Господа Вога, если, въ то же время, не любить своего ближняго? Никто, какъ убъждаеть насъ въ томъ возлюбленный ученикъ Спасителя, который сказаль: "И им имъемъ оть Него такую заповъдь, чтобы любящій Вога любиль и брата

своего" (1 Іоан. IV, 21). Кто любить своего ближняго, какъ заповъдаль нашь Спаситель, тому, безъ колебанія и не сомнъвансь, слъдуеть върить, что онъ любить и Госмода. Да! "Если ми любить другь друга", говорить тоть же божественный апостоль, то Богь въ насъ пребиваеть и любовь Его совершенна есть въ насъ" (тамъ же, IV, 12). Но ито не любить ближняго своего, голу отнюдь невозиожно повърить, когда онъ говорить, что любить Бога: "Кто не любить, тоть не позналь Бога; нотому что Вогь есть любовь" (тамъ же, IV, 8). И "кто говорить: я люблю Бога, а брата своего ненавидить, тоть лжецъ" (тамъ же, IV, 20). О, какъ велика благость небеснаго Отца къ человъку—благость Господа, который совивстиль всъ Свои заповъди въ одной заповъди любви къ ближнему и чрезъ исполнение ея призываеть насъ къ Себъ!

Итакъ, ап. Павелъ, краса и гордость избранныхъ, совершенно справедливо предлагаеть и рекомендуеть Осссалоникійцамъ другія добродітели, не ділая того же въ отношеніи братской любви: "О братолюбін же нізть нужды писать къ вань; ибо вы сани научены Богомъ любить другь друга" (1 Oec. IV, 9). Это то же, какъ если бы апостолъ сказаль: "Признавая васъ подъки и братьями во Христв, въ чему мив говорить вамъ о любви и о любви во Христв? Развъ самъ Господь не вапечативиъ любовь въ сердце каждаго человека, и разве сердце человеческое, если только оно окончательно не развращено и не испорчено страстями, не чувствуеть въ себъ этой любви? Развъ воплотившійся Сынъ и Слово Божіе не училь въ теченіе цванкъ трекъ квть кристіанской любви, и развъ Онъ не освятиль ее собственнымъ примъромъ, подкрживши ее еще болже Своими наставленіями, побужденіями, обътами, предостереженіями и запов'вдами?" Если бы чувство взаимной любви въ нынъшнихъ христіанахъ было такъ же сильно, какъ въ то время въ средъ върующихъ, о которыхъ св. Лука (Дъян. IV, 32) говорить: "У иножества же увъровавшихъ было одно сердце и одна душа", и единственнымъ прекраснымъ отличіемъ которыхъ, возбуждавшимъ удивленіе даже въ язычникахъ, была ахъ любовь другъ къ другу, то всякое слово о любви было бы из-

нишне. Но такъ какъ, по человъческой слабости, мы гръшимъ и противъ закона благодати, какъ нъкогда согръшали противъ закона естественнаго и нисаннаго, то и любовь другъ къ другу охладъла въ насъ, а отсюда раздоры, несогласія, междуусобная брань и на всъхъ безъ исключенія вредно отзывающіяся страсти. И нынъ, когда исполняется предръченіе Спасителя, что "по причинъ умноженія беззаконія, во многихъ охладъетъ любовь", — нынъ кто станетъ отрицать, что настало время, когда необходимо провозглащать съ этого священнаго амвона великую заповъдь любов къ блежнему хотя бы и каждый день.

Едва, возлюбленные братья, раздалось благовъствование небеснаго слова за предължи Палестини, какъ уже врагь всего добраго вдохнулъ во все духъ сопротивленія распространенію этого слова, --- вдохнулъ его въ царей, правителей, въ народы, племена, города, въ варваровъ и эллиновъ, въ философовъ, риторовъ, софистовъ, писателей, въ законы и суды, подкриния духъ этотъ разнообразными карами и безчисленными смертными казнями всыхъ возножных родовъ, какъ говорить божественный Заатоусть въ своей третьей беседе на первое послание къ кориноянамъ. Но и всвиъ этинъ не усивани ничего сделать противъ благовествованія слова Вожія и лишь выдвинувши своимъ сопротивленіемъ иногочисленныхъ борцовъ за въру, -- нбо, по слованъ Василія Великаго (письмо 146), "кровь мучениковъ Церкви вскарманвала возроставшихь въ числъ поборниковъ стія", духъ злобы прибъгаеть къ другому ухищренію: онъ обращесть свое оружіе противь любви и всячески старается уничтожить ее, эту любовь, составляющую красугольный камень Христова ученія и пропов'яданнаго имъ идеала нравственнаго вершенства. Продолжительныя и ожесточенныя распри въ средъ върующихъ, несогласія, івражда и ненависть, вспишки гивва и честолюбія, зависть, страсти, эгоистическое предпочтеніе дичныхъ интересовъ и раздори, разрушившіе некогда древнія общества и новыих угрожающіє твих же разрушеніемъ, -- все это діла дука злобы, дела доброненавистника. Остерегайтесь же, возлюбленные слушатели, остерегайтесь во имя любви распятаго ради нашего спя-

сенія Сина Вожія, остерегайтесь оть этихъ козней духа тыпы, которыя всячески и повсюду волнують и потрясають насъ, внося въ наши общества смути и несогласія. Не дайте никогда охладъть въ васъ небесному огню той любви, которую примерами столь великой ревности и столь ведикой энергіи внушиль намъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ, для нашего спасенія. Въ чемъ же выразилось внушение это? Прежде всего Госнодь оказаль, что заповедь мобви къ Богу есть наибольшая зановедь, къ которой присоединиль и вторую, нодобную первой. заповыдь любви къ ближнему: "вторая же подобная ей: возлюби ближняго твоего, какъ саного себя" (Мате. ХХІІ, 39). Почему Христось назваль эту заповъдь подобною первой? Потому, что ин равниит образомъ обязаны дюбить своего ближняго, подобно тому какъ и Вога. Какъ нътъ спасенія нелюбящему Бога, такъ не спасется никто и язъ нелюбящихъ ближняго своего. Какое оправдание можетъ освободить насъ отъ обязанности любить Бога? Никакое. Какое справединое соображение пожеть сиять съ насъ долгъ любви къ ближнему? Опять-таки никакое. И есть ли кто либо, кому любовь къ ближнему была бы не подъ силу? Неть такого человека, ибо, дотя любовь есть основание Божьяго закона, корень и источникъ всякой благодати и добродетели, спасеніе души и учредительница въчнаго блаженства; хотя въ ней одной счастье жизни и единеніе Господа съ людьми, твиъ не менъе она, любовь эта, представляется добродьтелью доступною всякому и легко вынолников. Ибо для достиженія ея не требуется ничего, кром'в хотінія и доброй воли. Мущины и женщины, юноши и старцы, здоровые и больные, цари и воины, богачи и бъдняки, должностныя и частныя лица, образованиме и неучи, --одничь словомъ, всъ люди, какого бы положенія, возраста и состоянія опи ни били, вов бовъ исключенія могуть имъть и питать братскую любовь къ ближнему. носящіе въ своемъ сердце братскую любовь, способны и могуть, вивсть съ темъ, любить Бога и быть любиными Имъ; ибо, какъ сказано выше, не можеть любить Бога истинною любовыю тоть, кто не пронть ближняго своего; но кто любить ближняго своего, этоть сбразъ и подобіе Божіе, тотъ воистину любить и самого Господа Digitized by Google Вога. По слованъ божественнаго Златоуста, любящій человъка совершенно уравнивается любящему Вога, ибо человъкъ есть образъ Вожій, въ которомъ предметомъ любви является самъ Богъ, подобно тому, какъ парь почитается въ его изображенияхъ (Бесъда 42 на Мате.). Всякій добрый христіанинъ спасается. Но можно ли назвать таковымь того, кто только называясь христіаниномь, вмёсть съ твиъ не инветъ отличительнаго признака добраго христіаниналюбви въ ближнему своему? И въ особенности, въ виду того, что любящій не останавливается ни предъ какими трудами и жертвами н не задумывается подвергать себя опасностямъ, по скольку этого требуеть отъ него любовь къ ближнему? Непитающій любви къ ближнему своему можеть гордиться темъ, что онъ христіанинъ, но гордость его будеть суетна и тщетна: "твиъ, которые гордятся, что они христіане, не будучи таковним на д'влв", говорить, славный отепъ Церкви, Августинъ, "что пользы въ названіи, которому выть ничего соотвытствующаго вы дыйствительности 1).

Все это не пустыя сравненія, лишонимя всякаго основанія, но меоспоримыя истины, выведенныя изъ завітевъ самого Основателя нашей святійшей віры. Доказательствомъ же этому служить то, что Христось, наставляя на тайной вечери святыхъ своихъ апостоловъ и давая имъ Свои посліднія заповідні, сказаль: "потому узнають вої, что вы Мон ученики, если будете иміть любовь между собою" (Іоан. XIII, 35). Христось не сказаль: "если будете иміть любовь къ Богу",—не сказаль: "если будете молиться Господу",— не сказаль: "если, посіщая храмы и приступая къ святымъ тамиствамъ, будете казаться любящими Бога"; но сказаль: "если будете иміть любовь между собою", т. е. если, будучи христіанами, будете носить въ себі братскую любовь, какъ отличительный признакъ того, что вы дійствительно христіане; ибо въ этой любов заключается духъ и вся сущность христіанства и въ ней одной надежда на спасеніе для вірующихъ въ Господа.

Достойно заивчанія, возлюбленню братья, и слідующее обстоятельство: всіз евангельскія заповіди суть заповіди самого Спаси-

<sup>1) ·</sup> Quivocantur Chrsitiani et non sunt, quid prodest illis nomen, ubi res non est. Tract. in Epist. I Joan.

тыя нашего, Который во многихъ мъстахъ святого Евангелія, називаеть ихъ Своими заповъдями: "если заповъди Мон соблюдете" (Іоан. XV, 10); "если любите Меня; соблюдите Мон заповъди" (IOAH. XIV, 15). Но преимущественно Своею запов'ядью навываеть Христосъ заповедь любви из ближнему, указывая на нее съ осебенною выразительностью: "Сія есть заповедь Моя, да любите другь друга, какъ Я возлюбиль Васъ" (Ioan. XV, 12),все равно, какъ если бы Господь и Спаситель нашъ говорилъ вать: "сія есть важнійшая Мея запорідь, о которой Я боліве всего забочусь. Я-Отецъ вашъ, и сія есть последняя Моя заповідь вань. Воть Мой завіть, который оставляю вань: да любите другь друга. Вы часто слышали Меня прововглашающимь сію запоредь и видели, какъ подтверждаль Я ее Своинь собственникъ приивромъ. Спо заповъдь по отношению къ вамъ саминъ соблюдагь и Я, и Я завъщаю вамъ, кочу и требую отъ васъ, да побите другъ друга". Эти слова сказалъ Інсусъ Христосъ въ Своемъ последнемъ завещании божественнымъ зпостоламъ; ети слова святые апостолы глубово запечатлели въ своихъ сердцакъ; возлюбленный ученикъ Христа, съ особенною ревностью соблюдавшій ихъ, когда, достигши глубокой старости, быль уже не въ состояни говорить много, повторяль, какъ свидетельствуеть св. Ісронинь, эти же слова, говоря приближавшимся къ нему върующимъ: "возлюбленныя дети мон, любите другь друга 1). Вотъ единственная заповъдь, воть все, что вы должны делать.

Такъ понималь дюбимый ученикъ Христа заповъдь своего Вожественнаго Учителя. Иначе ди понималь ее великій апостоль Петръ? Восхваляя и предлагая всякую добродьтель, не признаеть ди онъ болье всего цьнною братскую любовь, питаемую человъкомъ въ сердцъ своемъ? Не говорить ди онъ прямо и выразительно: "Болье же всего имъйте усердную любовь другь къ другу?" (Перв. носл., IV, 8). И не онъ ли утверждаеть (тамъ же), что "любовь покрываеть иножество гръховъ?" Какую же надежду, какое утвшение и прибъжище найдеть преступившій сію, етоль иногозначинальную, заповъдь любви къ ближнему? И есть ли гръхъ большій,

<sup>&#</sup>x27;) Comment. in Epist. ad Gal.

чъть нарушение ея? Здесь, возлюбленныя братья, я съ трепетоть вспомиваю слова брата Господня, провозгласившаго, что "кто соблюдаеть весь законь, и согращить въ одномъ чемъ-нибудь, тоть становится виновнымъ во всемъ" (Iar. II, 10), ибо это одно, въ чемъ можетъ провиниться человъкъ, это одно, нарушение коего признается равносильным нарушенію всего закона, согласно бл. Августину, есть нечто иное, какъ заповъдь любви, нарушитель которой по справедливости становится нарушителемъ всего закона и самъ навлекаеть на свою голову всв ужасныя последствія этого нарутенія, потому что весь законъ заключается въ любве 1). Любовь къ ближнему, возлюбленные братья, имветь на столько важное значеніе и на столько вивняется людямь въ обязанность, что св. ап. Павель, восхищенный до третьяго неба, для уразуменія тайнь Вожества, поучая Коринелиъ, говорить следующее: "Если я говорю языками человъческими и антельскими, а любви не имъю; то я ивдь звенящая, или кимваль звучащій. Если имвю даръ пророчества, и знаю всь тайны, и имъю всякое познаніе и всю въру, такъ что могу и горы переставлять, а не имъю любви, то я нечто" (I Корино. XIII, 1-2). Такъ что, если во инв ивть любви, то мнв не поможеть никакая сила, безстрашно выдерживающая всякое испитаніе огнемъ и водою. Дівиствительно, безъ любви, и богатство, и слава, и всякій другой даръ природы или счастьясовершенно безполезны для насъ. Но, ставя такъ високо любовь къ ближнему, св. Павелъ, конечно, не разумвлъ ее обособленною отъ любви къ Богу; ибо приведенними словами онъ не сказалъ ничего иного, какъ если бы, выразившись болье подробно, сказалъ, вдохновленный Пресвятымъ духомъ: "если я, по любви къ Господу моему, не полюбию всехъ безъ исключения людей-всехъ, не исключая в этихъ іудосвъ, преследующихъ исня съ такить ожесточенісмъ н влобой, не исключая и поносящихъ меня и клевещущихъ на меня фарисоовъ, но исключая и этого судьи, приговаривающаго моня къ смертной казни, и этого, обезглавливающаго меня, палача, — то я ничто, и не поможеть инв нисколько непобединая сила, нбо нетъ

<sup>&#</sup>x27;) «Merito sit reus omnium, qui contra charitatem peccat, a qua tota lex pendet.» August. Epist. ad Hieron.

никакой пользы для человёка ни въ физическихъ преимуществахъ, нь вь улыбкахъ счастья". Но, возлюбленные мон братья, если апостоль Павель, этоть звучный вестникь Святого Духа, этоть избранный сосудь Господа, этоть боговдохновенный герой, устани котораго въщаль самъ Господь Спаситель нашъ; если онъ, великій учетель народовъ, божественный Павелъ, если онъ безъ братской лобен ничто, то чень же станень им безь этой дюбен им. столь ничтожныя и жалкія, въ сравненіи съ нивъ, существа? Бевъ любви мы совершенное ничто, ибо, где неть братской любви, тамъ нътъ нечего угоднаго Богу ни въ молитвахъ, ни въ неповеди, ни въ святомъ причастін; безъ братской любви им не можень сопричаститься къ сониу избранныхъ и лишены всякой надежды на спасеніе. Что можеть быть для человіна спасительніве и утанивтельные братской любви, которую онъ нитаеть въ сердца своемъ, и что можетъ быть ужаснъе для него, если нътъ ея въ его сердцв. Ибо и великій грешникъ, иного согрешившій, если спертный часъ настигнеть его и въ немъ нёть ничего, крем'в братольбія, все же надвется и ножеть надвяться на инлосердіе Господа Бога. О, сладкое утвшение. И самые чистые серднемъ, всенвло живущіе въ духв и соверцаніи, заботящіеся единственно о двлахъ благочестія и подвизающіеся во всяческихъ добродѣтеляхъ-и тъ не могуть надваться на спасеніе въ будущемъ, если неть въ нихъ братской любен! И наобороть, инфонціе любовь увірены въ своемъ будущемъ спасеніи: "им внасмъ, что мы перещли изъ смерти въ жизнь, потому что любить братьевъ" (I Ioan. III, 14). Такова братская любовь по словамъ самого Спасителя и Его божественныхъ учениковъ, и такова награда, объщанная въ будущемъ воодушевленнымъ ею сердцамъ.

Но какъ, какимъ образомъ, можемъ мы выполнить и осуществить эту любовь? Любовью обязываютъ насъ, возлюбленные братья, два закона: законъ естественный, древній, и законъ благодати, новый. И оба эти закона ясно опредъляють и самый способъ ихъ выполненія. Законъ естественный, начертанный десницей Божіей сначала въ сердцахъ нашихъ, а потомъ и на данныхъ Моисею скрижаляхъ, постановляеть слёдующее: "возлюби ближняго твоего.

какъ самого себя". "Въ замонъ что написано? какъ читаешь?"--"Возлюби Господа Вога твоего и ближняго твоего, какъ самого себя" (Лук. X, 26; Леветь, XIX, 20). Постановия это, законъ, вивств съ твиъ, указиваетъ, и почену и какъ должни ин любить. Въ чемъ же причина любия? Она въ томъ, что человъкъ во всемъ подобенъ намъ, ибо все мы дъти Адама и Евы, всь совданы изъ одной и той же персти, всь одинаково одарены разумною и свободною душою, всв сотворены Господовъ по образу и по подобію Его и, следовательно, все ин другь другу братья. А если такъ, то неумели им не должны любить другъ друга? Не обязаны ли ин любить другь друга еще и потому, что всв им предопредвлени для одной и той же прин-для вранело блаженства, и всь, вкупъ, мествуемъ къ одному и тому же небесному отечеству? Понию этого, им обязани любить ближнаге своего и по любви къ Господу Богу нашену, Который принявъ человъческій образь, и, если ин не уважаемь этого образа въ ближнемъ нашемъ, то тъмъ свишиъ оказиваемъ пренебрежение Господу нашему. Но нервве, главиве и важиве всего, не должны ли им любить ближняго своего уже нотому, что этого требуеть отъ насъ самъ Богъ, самъ Синъ и Слово Божіев Если самъ Богъ и Спаситель нашъ повелъваетъ и требуеть отъ меня, чтобы я любилъ блеженто своего, т. е. всехъ подобных мев: родениъ и чужниъ, дебрыхь и занхь, достойныхь и недостойныхь, то неужели я, твореніе Вога, на Него одного воздагающее всів надежди и упованія свои, неужели я не долженъ повиноваться Его повельнію и не обязавъ признать справодинвость Его требованія? Неужели не долженъ я открыть свое сердце для всего міра, заключить весь міръ въ свои объятія, уважать и служить всему міру, если этого требуеть оть меня Господь мой? Воть, сколько серьезныхь и благородныхъ основаній имвемъ ны къ току, чтобы всемъ накъ вванично любить другь друга!

И вто не любить всёхъ безъ исключенія ближнихъ своихъ, тоть не только не христіанинъ, но не достоинъ и имени человёка. Въ самонъ дёлё, есть ли какое—либо основаніе исключить кого би-то ни било изъ понятія о ближненъ и признать нестоющимъ

этой любви? Даже турки, евреи, еретики и неверные, -- и тв ближніе намъ, уже въ силу своей человівческой природи, благодаря которой и они могуть спастись. Ибо, котя въ настоящемъ они и пребывають во тыть и мракъ спертномъ, тъмъ не менъе никто не зваеть, что предопредванаь о нехь, въ Своихъ ввиныхъ и невсповедникать судьбахъ, всеблатой и всемилостивый Отецъ нашъ. По той же причина ближними нашими являются и вса грашники, относительно воторыхъ мы не знаемъ, что ждеть ихъ въ будущемъ, равно какъ не знаемъ и того, окажемся ли им сами, при концъ, предълищемъ Господа, достойными любви или ненависти. Итакъ, веоблодино намъ любить ближняго своего, кто бы онъ ни быль. Алиаръ, оправленный въ олово или упавній въ грязь, все-таки всегда остается ализновъ; подобно тому и всякій ближній нашъ, вать бы ни уродовали его физическіе или нравственные недостатки, все же достоинъ нашей любви, ибо онъ носить въ себи образъ Вожій. Ми не обявани любить грахъ и зло, --- конечно, натъ! Но ин должны любить въ человъкъ совданную Вогонъ природу, подобно тому какъ врачъ ненавидить бользнь и борется съ нею, саного же больного любить и личить 1). Не любить тоть, вто лобеть не по побужденіямъ указанныхъ соображеній, но по другить причинать: ради простого облагороженія этого, ничего не значущаго міра, или во вниманіе къ милосердію, великодушію, ушу, достоинству или счастью кого-либо изъ ближнихъ своихъ. Не любить тоть человыкь, который любить для того только, чтобы сблизиться съ людьии, для того, чтобы добиться ноддержки, по-**Івалы**, покровительства или успъха. Еще менъе любить тоть, кто любить только по физической склонности, симпатін или дружов. Для того, чтобы соблюсти законъ инбви и, вийсти съ типъ, быть человъкомъ и христіаниномъ, нужно любить и менъе всего достойныхъ любви, и простыхъ, и неблагодарныхъ, и порочныхъ, и непріятныхъ, и докучливыхъ, и отталкивающихъ, а не презирать

<sup>1) •</sup> Quomodo medici diligunt aegrotos? unquid ut semper aegrotent? Ad hoc diligunt aegrotos, ut ex aegrotis sani fiant. Medicus morbum odit, et amat hominen: persequitur febrem, ignoscit homini. S. August. tract. 8 in Ep. I loannis. Digitized 12 Google

<sup>«</sup>XPECT. TIER.», M 3-4, 1887 r.

вать, не отстраваться отъ нихъ, не отдалять ихъ отъ себя и уважать, окружать лестью, почетомъ и всяческою предупредительностью только тъхъ, которые достойны любви и отличены въ обществъ, благодаря своимъ физическимъ или случайнымъ прениуществамъ, и которые пріятны своимъ умълымъ обращеніемъ и благородствомъ "Господь повелеваетъ солнцу Своему восходить надъ злими и добрими, и посылаетъ дождь на праведнихъ и неправеднихъ" (Мате. V, 45); а братъ не милуетъ, презираетъ, теснитъ и угнетаетъ своего ближняго, помнитъ прегрышенія его, ненавидитъ и вредить ему. Мекренна ли или лицемърна эта ваша любовь но выбору и сеображенію, она во велиемъ случав не та, какой требуютъ отъ насъ естественный вакомъ и божественная запомъдь.

Какевы же предопредъленныя природею образъ и характеръ дюбви къ ближнему? Они сводятся къ тому, что мы должны побить ближняго сроого, какъ самиль себя. Какъ же им любимъ себя самихъ? Два стремленія живуть въ нашей воле и постоянно дъйствують въ ней: одно-положительное стремление къ тому, что полезно намъ и нашему существование; другое --- стремление къ отклоненію и устраненію всякаго угрожающаго напъ зна. братья, воть въ ченъ должен выпажаться любовь ваша: какъ вы котите, чтобы другіе ноступали по отношенію нь вань, доставляя BANTA HO BORNOZHOCTH BOO XODOMOO H OTCTDAHAA OTT BACT BOAROO VIDOжающее вамъ ало, такъ и вы сами поступайте въ отношении къ другинъ. Зна, котораго сами себе не желаете, не делайте и вы другить. Хотите, чтобы другіе не посягали на ваше добро, на достояніе вашихъ родственниковъ, на вашу честь и жизнь, --- не позвеляйте себь и вы подобных посятельствь по отношению къ другинъ. Хотите, чтобы другіе признавали васъ равными себъ. чтобы вамъ оказывали справедливоеть, сострадание и помощь, чтобы вамъ върили, - признавайте и вы другихъ равными себъ и не величайтесь предъ другими; будьте и вы справедливы и сострадательны въ другивъ, помогайте и относитесь въ нивъ съ довъріемъ. Но какимъ образомъ можеть поступать человінь въ отношенін другихъ такъ, какъ сакъ желаль бы, чтобы другіе поступали по отношенію къ нему, если, прежде всего, окъ не чув-

въ ствуетъ своемъ сердце того расположенія и доброжелательства во возыть, которыя одни способны побудить человака къ благинъ поступканъ и добринъ дъланъ? Да, ин обязани любить всегда и всъхъ вообще, но любить по склонности душевнаго расположенія къ облагодътельствованию каждаго, скотря по обстоятельствамъ и насколько, конечно, мы въ состояни удовлетворить нужду ближняго своего, и не должны питать ненависти и злобы ни къ кому. Мы обязаны иметь благорасположение во всемь, не питая вражам ни къ кому, и должны дълать добро, смотря по человъку и нуждамъ его. Итакъ, мы не дюбимъ, если остаемся безучастными, когда моженъ духовно или тълесно помочь кому-нибудь. Сколькимъ несчастьямъ бъднявовъ могли бы пособить богачи, если бы только они были менће скупы или менће расточительни! Сколькимъ невѣждамъ, блуждающимъ въ мравъ невъденія, моган бы помочь образованию люди, своими мудрими наставленіями и добрыми совътани, если бы только въ этомъ не ившали имъ леность и равнодушіе! Да и помимо всего этого, если мы не въ состояніи оказать нуждающемуся болье существенной помощи, развы каждый изы насъ не ножеть по крайней мары сочувствовать несчастнымь и утынать скорбящихъ? И наконецъ, развъ малое добро дълаеть тотъ, кто не замъчесть и не хочеть замъчать въ другихъ недостатковъ ихъ? При добромъ желаніи человекъ найдеть тысячи и тысячи случаевъ и предлоговъ выказать свою любовь къ ближнему своему. Не редко ин иогли бы соверщить дело любви и послужить ей, если бы только пожелали пожертвовать долей нашего вниманія и поразныслить надъ налозначительной вещью или обстоятельствомъ, либо если бы согласились снизойти въ желанію слабосильнаго брата своего; но недостатокъ дюбви не допускаеть насъ до этого и даже не удерживаеть насъ, чтобы им не ділали другимь того, чего не желяемъ саминъ себъ. И это цоследнее положение, какъ всемъ извъстно, започататно въ нашихъ сордцахъ и составляеть часть естественнаго и божескаго закона; но и оно, къ несчастью, подобно другинъ частянъ этого закона, часто не соблюдается и нарушается людьин. Ибо кто изъ насъ не чувствуеть и не нонимаеть. что посягательство на жизнь, честь или частное достояние лица-

Digitized b22500gle

зло? И кто желаеть чего-либо подобнаго самому себъ ? Конечно, никто. И однако, всъ мы, становясь въ самое ръзкое и очевидное иротиворвчіе съ самими собою, движемъ такія посятательства по отношению къ другимъ, понирая нечестивою пятою эту часть естественнаго закона.

Чего же требуеть отъ насъ законъ благодати? Онъ требуеть, чтобы им любили ближняго своего похристіански; ибо Господь нашъ Інсусъ Христосъ не довольствуется, когда им любинъ другь друга какъ-нибудь, но повелъваеть, чтобы им шли по Его слъдамъ и любили другь друга тою любовью, которою Онъ возлюбиль насъ. Поэтому-то, древнюю заповедь любви Онъ называеть новою, говоря: "заповъдь новую даю вамъ, да любите другъ друга; какъ Я возмобиль вась, такъ и вы да мобите другь друга" (Іоан. XIII, 34); и "сія есть запов'ядь Моя, да любите другь друга. ванъ Я возлюбинъ васъ" (Іоан. XV, 12). Новою же называетъ Христосъ сію запов'ядь очевидно потому, что она относится къ установленному Имъ закону, который обновиль испорченную и одряхлъвшую природу древнято человъка, поднявши его душу на висшую ступень благодати и возвисивь ее до усиновленія Господомъ Богомъ. Эта любовь, возлагаемая на насъ Спасителемъ въ силу новаго завъта, не есть любовь физическая, которая присуща и саимпъ дикимъ животнимъ; она не есть любовь родственная, проявимощаяся въ отношеніяхъ между родителями и дівтыми и другими родственниками; это не политическая любовь, связывающая людей единствомъ отечества; это, наконецъ, не земная любовь, имъющая предметомъ своимъ матеріальныя блага земли, временныя, табиныя, преходящія и суетныя: — нать, это — любовь духовная, любовь сверхчувственная и ведущая нъ достижению небесныхъ благъ, о которыхъ сказано: "не видълъ того глазъ, не слышало ухо, и не приходило то на сердце человаку, что приготовиль Вогь любянимъ Ero" (I Корино., II, 9).

Но кто, могуть спросить, кто въ состояни любить ближня го своего тою безпредвльною и вполнъ божественною любовью, которож вовлюбиль насъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ? Если ник то не въ состояніи любить любовью Господа нашего, то всё могу т

приблизиться къ Его любви. Подобно тому, какъ Онъ возлюбилъ въ насъ только Бога, такъ и им ничего, кромъ Бога, не должни любить въ нашемъ ближнемъ. Какимъ же образомъ возлюбилъ насъ Інсусь? Спаситель самъ объясняеть это, говоря: "какъ возлюбыть Меня Отецъ, и Я возлюбиль васъ" (Ioan. XV, 9), т. е. возлюбиль любовью совершенно божескою. Следовательно, вполне божескою любовью должны и мы любить ближняго своего — не столько какъ дети Адана, сколько какъ дети Бога и братья Христа по благодати, которой мы сопричащаемся въ таниствахъ. Значить, если Вогь и Господь нашъ Інсусъ Христосъ даетъ намъ заповедь, повелевая любить ближняго своего, какъ самихъ себя, ответь и должны ответь и дан ответов и ответов им от блага, которое есть Богь, и жизни, посвященной любви и служенію Богу, для достиженія соединенія съ Господомъ въ парстві вічной слави. Кто такинъ образонъ любить ближняго своего, тоть воистину любить и самого себя; но кто яначе самого себя любить, угождая себь греховъ, тотъ не только не любитъ, но прямо ненавидитъ CAMOTO COOS.

Воть та любовь, которою им должны любить ближнаго своего. Стедовательно, ин обязаны желать и для него все то духовное и въчное благо, котораго желаемъ самимъ себъ, и должны склонять его къ любви и служению Вогу. При этомъ, очевидно, что наша любовь къ ближнему должна быть направлена преимущественночн болье цънный и достойный уваженія элементь его существа, и что, следовательно, им более должны желать для него вечной жизни, чать временной и преходящей, откленяя его оть граха и содействуя его христіанскому житію. Но любимъ ли мы действительно такою любовью всёхъ ближнихъ нашихъ! О, братья! не будемъ обланывать себя! Мы любинь, но любинь изъ за личной выгоды,--любинъ, но любинъ ради удовольствія, ради сустныхъ и преходящихъ цвлей. Редки и немногочислении люди, любящіе согласно воль Госнода нашего Інсуса Христа, выраженной въ Его новой заповъди. Во времена Адама и Ноя, Монсея и Давида достаточно было, чтобы человых синряль въ себв естественную вражду къ врагу и не желаль ему зла; но въ въкъ Інсуса Христа, при установленномъ Имъ законъ благодати, и любовь возвысилась; ибо христіанинъ положительно обязанъ желать добра даже врагамъ своимъ и не дѣлать имъ ничего, кромъ дѣйствительнаго добра. Клевещетъ на тебя твой врагъ—ты долженъ хвалить его; отнимаетъ у тебя врагъ твой достояніе твое—ты долженъ обогащать его; безчестять тебя врагъ твой—ты долженъ почитать и уважать его; ненавидить онъ тебя — ты долженъ любить его. "Любите враговъ вашихъ", говоритъ Вожественный нашъ Спаситель, "благословляйте проклинающихъ васъ, благотворите ненавидящимъ васъ и комитесь за обижающихъ васъ и гонящихъ васъ" (Мате. V, 44).

Итакъ, хотите соблюдать новую заповъдь Господа и Спасителя нашего Іисуса Христа и любить похристіански? Не отдъляйте мира отъ любви, ибо, по слованъ Златоуста, миръ и любовь суть важиващіе характеристическіе признаки христіанства. "Многія отличительныя особенности характеризують христіанство, но болье и лучше всехъ прочихъ — любовъ другъ къ другу и миръ" 1). Поэтому, гдъ миръ, тамъ и любовь, и гдъ любовь, тамъ и миръ, тамъ благословение Вожие, тамъ счастье и благодать, такъ радость и утвшеніе, такъ зекное блаженство, такъ свъть, далеко вокругь разгоняющій мракъ всякаго граза. Поэтому, всякій разъ, когда миръ покидаеть насъ, мы, любя другъ друга пристіанскою любовью, будень всячески стараться возстановить его въ нашей средъ, и, любя Вога, станенъ томъ, чтобы наша любовь къ ближнему была по возможности возвышена. Господь, вивнившій нашь въ обязанность такую святую и справедливую любовь, конечно, надвликь насъ и способностью проникаться ею и служить ей. 1).

О, какого гивва и негодованія достойни предъ лиценъ неподкупнаго Судьи тв, которые своинъ поведеніенъ и образонъ жизни охлаждають любовь и колеблють миръ. Горе клеветниканъ, горе свющинъ плевелы, горе возбуждающинъ несогласія, торе устроителянъ соблазновъ, горе тому, кто разрушаеть миръ и покой общественний! Такіе люди, по слованъ славнаго отца Церквй, Амвросія, та-

<sup>1)</sup> Завтоустъ, Беседа 31 на Поса. въ Евр.

<sup>2) «</sup>Imparate a Deo, ut diligatis invicem». August, Trac: 10 in Ep. I Ioannis.

кіе люди — дьяволы, не по природ'ь, но но подражанію і). Какой миръ и какое единство царили бы въ лонъ Церкви и государства, если бы совершенно не существовали на землъ эти гнусиме служители виновника вла, эти адскіе демоны-раби и поклонивки соблазна! Но не только они един являются причиной нарушенія мира. Одинаково сь нише достойны осуждение и все тв, которые охотно склоняють свой слухъ къ наущеніямь и наговорамь этихь гнусныхь діаволовь во плоти и безъ всякой провърки принимають на въру разглащаемое ни вло. Поворно и преступно такое легковеріе! Пока Саулъ вериль киеветавшимъ на Давида, онъ жестоко преследоваль его. Но разъ решнить выслушать оправдание изъ усть самого Давида, онъ совершенно убълнася въ его невинности, раскаялся въ своей несправедливости и, окончательно примирившись съ нимъ, полюбилъ его и не разъ на двив выказалъ свою любовь въ нему. И мы, возлюблениме лон братья, не станемъ слушать клеветниковъ и върить имъ; перестанемъ съ легковърісмъ принимать ихъ клевочи за истину; будемъ сали лично обсуждать, изследовать и присматриваться и къ кловетнику и къ предмету его клеветы. При этомъ условіи миръ не нарушается и любовь не оскупеваеть; им становиися свободными отъ страстей и ненависти, и обществу не придется выносить на себ'в бремени ихъ плодовъ.

Такова, возлюбленные мои братья, любовь, таково ея великое значение въ дълъ нашего въчнаго спасения и единения съ Богомъ и такови, по моему крайнему разумению, способи ея соблюдения и служения ей. Итакъ, если ми, разумныя существа, если мы твердо убъждени, что существование наше не ограмичено земною жизнью, не что душа наша будеть существовать нетленною и после отделения отъ своей тленной оболочки; если, наконемъ, ми, христине, получивше изъ нелживыхъ устъ самого Спасителя этотъ великій и бо-жественный законъ любви, разъясненный столькими апостолами, отцами и учителями Церкви, —то, и среди полившими апостолами, теріальныхъ благъ, мы не должны оставаться беззаботными и безнятежными, считая себя исполнившими свой долгь и назначеніе, если только нёть въ насъ христіанской любви; ибо, если мы не

<sup>1)</sup> Diaboli sunt non natura, sed imitatione. Lib. IV in Lucam.

Digitized by Google

любить, ин - преступники, нарушители закона и не избътнемъ предвозвъщеннаго намъ-ужаснаго, но, вивств съ твиъ, и справедливъйшаго наказанія за это нарушеніе. Мы преступаеть законъ любви и навлекаемъ на свои головы последствія Божьяго гивва и негодованія не только тогда, когда вреднив другимь и пресавдуемъ ближняго, убивая и грабя, клевеща и понося несправединво; мы, равнымъ образомъ, попираемъ этотъ законъ н оскорбляемъ Законодателя, если допускаемъ въ сердце свое зависть и непависть къ ближнему своему, и такъ или иначе обижаемъ его. Не менъе виновны мы въ нарушения закона и не менъе терменъ надежду и право на спасеніе, если остаемся безчувственными къ несчастію блежняго, если становимся безучастны къ его страданіямь и безчеловічны къ его слабостямь и недостатканъ. Итакъ, для того чтобы въ последній день предстать чнстыми предъ лице строгаго и неподкупнаго Судін, будемъ точно соблюдать, возлюбленные братья, святой законъ любви, нарушение котораго угрожаеть столь тяжкими карами; будемъ любить другь друга христіанскою любовью; перестанемъ злоумищаять другь противъ друга и обижать другъ друга; изгонить изъ сердепъ своихъ зависть, вражду, ненависть и озлобленіе противъ ближняго своего н воспламенииъ въ сердцахъ нашихъ небесный огонь любви, который научиль бы нась не только не делать никакого зла подобныть себь, но, напротивъ, оказывать и доставлять имъ все хорошее, по мірів нашихъ силь, и, сверхъ того, сочувствовать немощнымъ, облегчать участь несчастныхъ и утешать страждущихъ. дабы, дъйствительно любя другь друга братскою любовью, ин исполняли такинъ образонъ законъ Пресвятого Господа Бога; Его же слава и сила во веки вековъ. Аминь.

## Объ основанін и устройствъ главной духовной семинаріи при Виленскомъ университетъ (1803—1832 гг.).

Вильна въ первой четверти текущаго стольтія была очень интелдигентнымъ польско-католическимъ городомъ. Въ Вильнъ быль старый польскій университеть, достигшій подъ русский владычествоиъ высшей степени своего научнаго процвытанія и производивмій самов могущественное вліянів на ходъ и развитів всей польской образованности. На правственно-политическомъ факультеть виленскаго университета, со времени его преобразованія (въ 1803 г.), читались курсы догиатического богословія, церковной исторіи, нравственнаго и настырскаго богословія, объясненія свящ. Писанія и библейской археологін, каноническаго права. Кроит того при виленскомъ университеть, подъ именемъ главной духовной семинаріи, существовала какъ-бы особая духовная академія для высшаго богословскаго образованія, жившихъ въ западной Россіи католиковъ и уніатовъ. Въ Вильнъ издавалось нъсколько польскихъ газотъ и журналовъ, какъ общихъ литературно-научнихъ, такъ и спеціальных; въ первыхъ не мало помъщалось статей духовнаго содержанія; съ 1815 года выходиль даже особий полу-духовный журнагь "Dzieje Dobroczynnosci", въ которомъ печатали свои произведенія какъ профессора богословскаго отділенія, такъ и разныя духовныя лица. На виленскогъ книжновъ рынкв постоянно являлись новыя польскія книги и брошюры научнаго, беллетристическаго ш публицистическаго характера; въ числъ ихъ не ръдкость было встретить ценные богословские труды, учебныя книги по богословскинь предпотань и т. п. Какъ вилонскій университеть задаваль товъ всему польскому образованію въ Литві и западной Россіи, такъ виленская главная духовная семинарія, начиная съ двадцатыхъ годовъ, налагала печать своего вліянія на всю католическую и уніатскую церковь въ Россіи.

Въ исторіи западно-русской уніатской церкви значеніе виленской главной семинарін всегда признавалось очень важнымъ. Въ ея ствиахъ училось то высшее уніатское духовенство, которому царствованіе императора Николая Павловича пришлось виступить на историческую сцену въ такой трудной и ответственной роли. Три опискона, подписавинося подъ актомъ соединенія западно-русскихъ уніатовъ съ православною церковію, -- Іосифъ Литовскій, Васний Полоцкій и Антоній Врестекій — получили висшее образование въ главной семинарии. Если просмотреть остальныя подписи подъ твиъ же актомъ, окажется, что почти все туть подписавшіеся-члены греко-унівтекой духовной коллегіи, предсвдатели и члены консисторій, ректоры и инспекторы семинарій --прошли въ разное время черевъ виленскую главную семинарію. Вывшіе студенты главной духовной семинарін винесли на своихъ плечахъ это трудное дело, и долго еще на некъ же нежала вся тяжесть управления и устройства возсоединенной перкви. Всявдъ за старшинъ покольномъ возсоодиненных і орарковъ видинъ новыхъ святителей изъ воспитанниковъ виленской главной семинаріи---Миханла Голубовича, архіопискона минскаго, Филарота Малешевскаго, енискона коренскаго. Игнатія Жельзовскаго, енискона брестекаго.

Уже прощло болье нятидесяти льть со времени закрытія виленской главной семинаріи, и намъ представляется своевременнымъ
подълиться съ читателями академическаго журнала нъкоторыми историческими свъденіями объ этой семинаріи, особенно въ виду приближающагося 50-ти лътняго юбилея главнаго историческаго подвига ея питомцевъ — возсоединенія уніатовъ (1839 г.).

Уже въ новонъ уставть виденскаго университета, Высочайные утвержденнонъ 18 мая 1803 года, заявлено было о предположен— ной къ открытию при этомъ университеть главной духовной семм— нарін "для совершеннаго образованія священниковъ римско-катодіт— ческаго исповъданія". Черезъ два мъсяца вишель (18 іюля 1803 г. ...)

Digitized by GOOGLE

Височайшій указь 1) объ открытін этой семинарін. Въ этомъ указь заявлялось, что главная духовная семинарія учреждается при виленскомъ университеть но желанію римско-католическаго духовенства (хотя, какъ увидинъ ниже, это желаніе было весьма сомнятельнаго свойства), съ темъ, чтобы посвящающе себя духовному званію могли въ этомъ унаверситеть пріобрытать всь нужныя нть для того знанія, говорилось, что она учреждается ближайшить образонь для высшаго образованія свищенниковь римскокатолическихъ и римско-уніатскихъ епархій, находящихся въ предымь западной Россіи. Римско-католической духовной коллегіи въ этомъ же указъ предписывалесь опредълить, смотря по количеству приходскихъ церквей, сколько клириковъ каждая епархія должна присилать въ главную семинарію для приготовленія въ дуловному званію. На содержаніе главной семинаріи опредълялось ежегодне 15,000 руб. сер., и эта сумна должна была поотупать изь доходовь обоого пола монастирей, инфинцикь капитали или недвижными инущества, за исключениемъ неиногихъ понастырей (пониснованных въ указъ), несшихъ уже такія или виня жертен въ нельзу народнаго образованія. При этомъ римско-католической коллегія предлагалось озаботиться прінсканість въ Вильнъ подходящаго для главной сопинарін зданія и распроділять назначенную на ел содержание сумку сообразно съ дехедами менастырей, выработавли и самыя правила о собираніи и бовотлагательномъ доставленін въ опредъленню сроки этой сумин. Для составленія устава главной семинарін тімъ же указонъ предписивалось образовать особий комитеть подъ предсёдательствомъ ректора университета изъ трехъ профессоровъ богословского отделенія, изъ двухъ членовъ виленскато канедральнаго капитула и одного уніатскаго прелата. Въ руководство комитету дано было нъсколько общихъ указаній, которыя и легли въ основу устава главной семинарін. Въ концъ устава сказано было, что такъ какъ висшія званія необходимо требують и высшей степени познаній, то по истеченіи десяти льть со времени учрежденія при виленскомъ университеть

<sup>\*)</sup> Сборнить постановленій по мянистерству народнаго просвищенія, 1864, т. І. стр. 69—72.

главной духовной семинаріи никто изъ римско-католическаго духовенства не можеть быть епископомъ, прелатомъ, каноникомъ, ассессоромъ римско-католической коллегіи, оффиціаломъ, судьею, пропов'ядникомъ въ собор'я или другой городской церкви, если не обучался въ виленской главной семинаріи (за исключеніемъ докторовъ богословія и права какихъ бы то ни было университетовъ); а изъ монаховъ (кром'я бонифратровъ) никто не можетъ быть про пов'ядникомъ въ монастырів, священникомъ въ приходів, преподавателемъ въ школів, начальникомъ ордена или монастыря.

Нельзя не назвать счастливою мысль воспользоваться готовыми научными силами и средствами вилонскаго университета для доставленія духовенству высшаго богословскаго образованія, въ которомъ ощущался тогда сильный недостатокъ какъ въ католической, такъ и въ уніатской западно-русской церкви. До этого времени католическое духовенство по большей части получало богословское образование въ епархіальныхъ семинаріяхъ, которыхъ было вообще довольно много, вдвое больше, чёмъ самыть католическихъ епархій, но въ которыхъ и общее, и богословское обравованіе стоядо вообще на низкомъ уровив. Правда, высшее богословское образование оно могло и до этого времени получать на моральномъ факультеть виленскаго университета; не преподавание въ немъ богоодовскихъ наукъ, разсчитанное на свътскихъ студентовъ, не представляло всехъ нужныхъ условій для образованія сиеціалистовъ-богослововъ и даже вообще богословски образованныхъ духовныхъ динъ. У унівтовъ духовное образованіе стояло еще ниже въ ихъ епархіальнихъ, или ставленническихъ семинаріяхъ, изъ которыхъ большинство совсвиъ не отвъчало своему назначению, нъкоторыя не заслуживали даже названія семинарій. Для подготовленія въ высанню ісрархическию должностяюь минь изъ бълаго уніантскаго духовенства открить быль въ Вильне еще, такъ называемый, папскій алюмнать; но онь существоваль недолго и большого значенія не имвать.

Едва и не Стройновскому, первому ректору только что преобразованнаго тогда виленскаго университета, принадлежала самаля мысль объ учрежденіи при немъ главной духовной семинаріи. Во

Digitized by Google

всякомъ случай этотъ католическій прелать болю другихъ трудился надъ осуществленіемъ этой мысли и въ Петербургв, въ коминесін училищь, и въ Вильнів, въ образованномъ для составленія устава главной семинарін комитеть, въ которомъ онъ, по званію ректора, председательствоваль. Въ Петербурге Стройновскій на**моль сочувствіе своить** планамъ въ тогдашнемъ митрополить и председателе римско-католической коллеги Сестренцевиче, державніемся, какъ извістно, но многимъ вопросамъ независимыхъ, либеральных взглядовь: последній ощо въ 1797 г., въ составленновь инъ проекть устройства католическихъ опархіальнихъ соминарій, предлагаль изв каждой семинарін посылать третью часть клириковъ въ виленскій университеть для довершенія образованія 1). Волье же всего открытію главной семинарін содъйствевали тогдашній попечитель виленскаго учебнаго округа кн. Чарторыйскій и его ближайшій сотрудникъ гр. Чацкій, визитаторъ нколь кіовской, волинской и подольской губерній, принимавній въ Петербургъ очень дъятельное участіе въ ръшеніи воїхъ вопросовъ по народному образованію. Влагодаря дружнимъ усиліямъ вськъ этихъ лицъ, не смотря на разнаго рода препятствія, дело открытия главной семинарии, котя и медленно, подвигалось впередъ. и 6 сентября 1806 г. Высочайше утвержденъ быль выработанный упонянутымь выше конитетонь устаез главной семинаріи для римско-катомическамо духовенства при виленском универcsememn 1).

По этому *уставу* виленская главная семинарія получила слівдующее устройство.

Главная семинарія находилась подъ управленіемъ особаго соотъта, состоявшаго нодъ предсівдательствомъ ректора университета изъ шести членовъ — трехъ университетскихъ профессоровъ богословскихъ наукъ (по избранію совіта университета), двухъ членовъ виленскаго каседральнаго капитула (по избранію послівдняго) и одного уніатскаго предата (избираемаго университетомъ изъ представленныхъ уніатскими епископами вандидатовъ). Непосредствен-

<sup>2)</sup> Граф: Толстой, Римскій натолицизмъ въ Россін, II, 248.

<sup>2)</sup> Сборинкъ повтановленій по мин. нар. просв., I, 399—407.

ный надворъ надъ семинаріей возлагался на, такъ называемаго, регенса главной семинарів, котораго каждые три года избираеть совать главной семинаріи, а утверждаеть въ должности римскокатолическая духовная коллегія. Въ регенсы можеть быть язбрано только духовное инно католическаго исповеданія, имеющее осповательныя сведенія въ наукахъ, отличающееся благоразупість и добрымъ поведеніемъ и незанятое при этомъ никакою другою должностію. Въ понощь регенсу назначаются капедланъ, или духовникъ, и два префекта изъ духовныхъ лицъ, по избранию семинарскаго совъта. На обязанности духовника лежить главнымъ -инэов ил сторог схиновиден и коножурого образова схиноварить сторого для восии--танинеовъ семинарія, а на префентовъ вознагается ближайшій надзоръ за усправи и воведенить наъ, соглесно указаніли семинарскаго совета. Вообще вся семинарская инспекція неставлена уставомъ въ непосредственную зависимость отъ совета семинаріи, который нарть общиновенным застренія по крайней крр одинь разь вр недвлю, а въ случав нужди собирался и чаще.

Число влириковъ, обучающился въ главной семинаріи, опредвиено уставовь вы цатьдосять человысь. По причинь того, что священнику съ одной стороны нужны познанія въ тахъ наукахъ, которыя имъють прямое, непосредственное отношение въ духовному званію, а съ другой сторони для него ечень полезно им'ють CEBACHIA H EL CEBTCERIL (NODALLERIL N ACTOCURORIENIA) HAYRAXL. уставъ раздълнаъ всв подлежавшія изученію студентовъ главной соминарін науки на два разряда: 1) обязательныя для всёхъ студентовъ, и 2) необязательныя для всёхъ, а предоставляемыя охоть и способностямъ каждаго изъ нихъ. Въ науканъ перваго разряда отнесени: св. Писаніе, догиатическое и правственное богословіе, церковная исторія и церковное право, латинская и польская словесность, естественная исторія съ ботаникою, физикою, зепледъліе гигіона, логика и греческій языкъ. Ко второму разряду отнесени: оврейскій языкъ, остоственное и народное право, полетическая PROHOMIS, MOZAHURA, ZHEIS, MATCHATEVECKIS HAYKH, ADZETORTY DA рисованіе и проч. Совъть семинаріи, принимая во вниманіе желанія и способности воспитанниковъ, рішаеть, какія изъ необяза-

Digitized by Google

тельныхъ предметовъ каждый изъ нихъ долженъ изучать. того, каждый изъ воспитанниковъ долженъ усовершенствоваться въ русскомъ языкъ, а также изучать французскій и намецкій языки. Распределение изучаемых въ семинарии наукъ по курсамъ и сеставленіе росписанія для нихъ дней и часовъ предоставлялось уставомъ семинарскому совъту. Кромъ всъхъ указанныхъ наукъ, чилаеинкъ влириванъ университетскими преподавателями въ самой семинарів, лицами императорскаго надзора преподавалась имъ наука церковных обрядовь обонхь исповеданій и церковное пёніе. Восшитанники главной соминаріи подвергались въ университеть всявинь испытаніянь, публичныть и частнымь, наравив со светскими студентами университета, по всвиъ изучасныть ими предметамъ. Курсь ученія въ главной семинарін полагался четырехлівчній; еслибы ито изъ воспитанниковъ ея обнаружнять ит какой-либо наукть особенныя склонности и способности, совыть могь разрышить ему остаться еще на одинь годь въ семинарів для усовершенствованія въ этой наукі. Никто изъ клириковь, принятиль вь главную семинарію, не могь, по уставу, оставить духовилю званія, развъ только если представляль накія-либо уважительния для этого причины. Клирики могли быть руконологовены въ санъ священника м до окончанія ими курса ученія въ семинаріи, но не иначе, какь съ въдона ихъ епископа и послъ особеннаго ихъ испытанія назначенными для этого совътомъ лицами. Всв илирики обязаны били жить въ семинарскомъ зданім, нодъ постоянимить надзоромъ семинарскаго начальства, обязаны были носить одинаковаго цвата и покроя одежду и исполнять всё предписанія семинарской инструкціи, подъ угрозой наказанія за ихъ нарушеніе и даже удаленія за недобродътельное поведение изъ семинарии.

Уставовъ 1806 года главная семинарія поставлена была въ салую тёсную связь съ университетовъ. Предсёдатель и половина членовъ семинарскаго совёта принадлежали къ университетской кордораціи. Преподаваніе духовнихъ и свётскихъ наукъ возложено было на университетскихъ профессоровъ; свётскія науки клирики слушали даже въ университетскихъ аудиторіяхъ виёстё со всёми студентами. Главная духовная семинарія вездё въ уставё трактуется, какъ одно изъ университескихъ учебно-воспитательныхъ учрежденій, находящееся подъ высшинь надворомь университета н попечителя виленскаго учебнаго округа. Такъ, о всъхъ существенныхъ нуждахъ главной семинаріи, о всёхъ важивищихъ явленіяхъ въ ся живин, объ обстоятельствахъ, содъйствующихъ или препятствующихъ просвещению духовенства, входитъ съ представлениями къ попечителю ректоръ университета. Если бы встретился по учебной или воспитательной части въ главной семинарін такой предметь, который бы заслуживаль особеннаго вниманія и требоваль более тщательнаго разскотренія его, ректорь должень быль представлять его на обсуждение въ общемъ собрании профессоровъ университета и о высказанномъ ими межній доводить до свъденія попечителя округа. Ректоръ могъ ревизовать главную семинарію, когда признаваль это нужныть, или когда получаль предписание о томъ отъ попечителя. Попечитель, въ свою очередь, обезравая университеть, должень быль внивать и въ состояніе главной семинарін. Совыть главной семинарін ежегодно подаваль обстоятельное донесение о состояние ся университету, и университоть эту статью вкимчаль вы свой годовой отчеть. На публичнихъ университетскихъ актахъ въ университетскомъ отчете всегда сообщались сведенія о состояніи главной духовной семинаріи; ся воспитанники туть же, наравив со светскими студентами, получали награды и т. д. Вообще виленская главная семинарія по уставу была одною изъ составныхъ частей виленскаго университета какъ въ научномъ и учебномъ, такъ и въ административномъ отношеніи.

Уставъ 1806 года не устраняль совершенно высшей католической іерархін оть участія въ надворів за преподаваніенъ и воспитаніенъ въ главной семинарів. Римско-католическая духовная коллегія, по этому уставу, инфотъ право ежегодно поручить комулибо произвести ревнзію главной семинарів для того, чтобы уб'вдиться, что въ воспитаніе молодыхъ клириковъ не вкралось ничего несогласнаго съ правилами върш и съ званіенъ духовнаго. Виленскій каседральный капитуль въ своемъ засъданіи подъ предс'вдательствомъ епископа избираеть изъ своей среди двухъ членовъ

Digitized by GOOGLE

семинарскаго совъта. Регенса семинарін утверждаеть въ его должности духевная коллегія. Но этикь и ограничивается участіе ринско-католической ісрархін въ делахъ главной сеппнарін. Ближайшее духовное начальство, виленскій католическій епископъ, нивакого примого начальственнаго отношенія къ главной семинаріи не имбеть. Это независимое положение главной семенарии относительно м'естной духовной власти сразу же сділалось одною изъ главных причень нерасположения къ ней этой последней. Еще прежде виленскій епископъ Іоаннъ Коссажовскій (1796—1808) отказвался принять предложенное ому университетомъ званіе почетнаго члена университета: въ прежнее время виленские епископы, какъ иреенники епискона Валеріана Протасевича, перваго основателя вименскаго университета, считались канцлерами университета. Вивств съ этимъ опископъ счелъ себя вынужденнымъ обратиться къ понечителю съ особинъ писькомъ, въ которомъ, объяснилъ причины своего недовольства университетомъ. "Я бы потомъ пенялъ на себя, нисаль онь къ кн. Чарторыйскому, если бы не представиль на биагоусиотрение вашего сіятельства следующаго. Виленскій университеть, какъ и вов учения учрежденія, открыть для воваь талантовъ, къ какой бы религи они ни принадлежали; вскиъ принадмежеть право заниметь въ немъ каседры и всякія должности, въ токъ числе и должность ректора. Нетъ ничего невероятного въ томъ, чтобы когда-нибудь не могъ быть выбраннымъ въ ректоры человых, не принадлежащій къ католическому вероисповеданію, н это не можеть служить препятствіемъ къ просвъщенію. Но развъ онъ могь бы быть руководителемъ отделенія, предназначеннаго для главной семинаріи? Въ странь, гдь католическое исповъданіе не признается господствующимъ, можетъ ли богословскій факультеть этого исповеданія существовать безь связи съ местникь епископонь, какъ естественнивь стражень религин" 1).

По каноническимъ постановленіямъ католической церкви, непосредственный надзоръ за религіознымъ и церковнымъ образованіемъ будущихъ священниковъ принадлежить въ каждой епархіи

Digitized by 230gle

Pohyatgowcki, Żywoty Biskupóu Wileńskich, t. III, str. 228.

<sup>«</sup>Христ. Чтин.», № 3-4, 1887 г.

мъстному опископу. Поотому вилонскій опископъ, изъявляя притязанію быть непосредственнымь начальникомъ главной духовной семинаріи, быль, пожалуй, правь съ своей канонической точки зрівія. Но съ другой сторони уставъ 1806 года не предоставниъ ему начальственныхъ правъ надъ главною сенинаріею на совершенне резонныхъ основаніяхъ. Виленская главная семинарія (не говоря уже о богословскомъ отделенім университета) не была только епархіальныть учреждениемъ виленской католической епископин; она была висшинъ духовно-учебнынъ заведеніемъ всей ногилевской ринскокатолической витрополін, т. е. всей католической церкви въ Литев н западной Россін. Въ таковъ ся значенів, наблюденіе за хедовъ ученія и воспитанія въ ней могло принадлежать только висней католической власти въ Россін-римско-католической духовной колдегін, что и признадъ за последнею уставъ 1806 года. Притовъ же третья часть воспитанниковь главной семинаріи принадлежала къ греко-уніатской церкви, забота о будущихъ настыряхъ которой вовсе уже не входила въ кругъ обязанностей виленской католической епархіальной власти. Такить образовъ жалоби епискона Коссаковскаго въ существе дела били неосновательни. Уставъ сделагь даже для веленскаго епархіальнаго начальства одно очень выгодное, по сравнению съ другими епархіями, исключеніе, предоставивъ ему одному выборъ двухъ членовъ семинарскаго совета, тогда какъ виленское уніатское епархіальное начальство такого права не получило. Темъ не менее католическое епархіальное начальство считало себя обижениимъ уставомъ 1806 года и потому не содъйствовало. а скорве противодвиствовало открытію главной семинаріи. этому еще присоедивилось общее недовольство католическаго духовенства, по новоду предоставленнаго имп. Александровъ Павловичемъ университету права замъщенія своими профессорами духовнаго званія четырехъ каноникатовъ виленскаго и четырехъ каноникатовъ самогитского канитуловъ, трокской предатуры и десяти другихъ духовныхъ бенефицій ').

Изъ дальнъйшей исторіи главной семинаріи мы узнаемъ, что

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. Сборникъ постановленій по мен. нар. проєв., 1, 43 (въ акта утвержденія для Вилен. ун. 4 апр. 1803 г.).

не одно виленское опархіальное начальство, а и все вообще тогдашвее католическое духовенство, за исключениемъ неиногихъ личностей. сь болъе широкимъ и просвъщеннымъ взглядомъ на вещи, отнеслось къ главной семинарів не сочувственно. Общее мевніе было, что она учреждение неканоническое, противное духу католицизма, небывалое въ католической перкви. Много и долго жаловались на отсутствіе въ семинарія духовнаго направленія, на слишкомъ свътскій характеръ полученнаго въ ней образованія, на недостаточность вадзора за поведениеть от воспитанниковъ и прочее въ этомъ родъ. Конечно, все это говорилось бельшею частію просто для отвода глазъ. Католическому духовенству не нравилось, что въ ствиахъ главной сениваріи идирики знакомились не съ средневъковою датинскою сходастикою, а съ новъйшими успъхами въ области богословскихъ наукъ, при которыхъ часто не оказывалось мъста для устарълыхъ хитросилотеній схоластики; не нравилось знаконство будущихъ священниковъ съ светскими науками, неизбежно расширявшими и прояснявшими ихъ умственный горизонтъ. Все это, конечно, стало совершение ясныть для католического духовенства послъ фактическаго открытія главной семинаріи; но все это и до открытія ея уже предвидълось и предчувствовалось имъ и было причиною той сильной опповиціи, которою оно ее встрітило.

Монашествующее католическое духовенство по тому одному уже съ непріявнію встрітило учрежденіе главной духовной семинаріи, что содержаніе ея отнесено было на счеть монастырских доходовъ съ недвижимых имуществь и капаталовъ. Сборъ съ монастырей на содержаніе семинаріи быль очень небольшой и совсімъ необременительный для богатаго католическаго монашества, владівнияго громадными имівніями и располагавшаго значительными капиталами. Тівнъ не меніе монастыри нашли сборъ съ нихъ 15,000 рублей сер. отяготительнымъ для себя и употребляли разныя средства, пускались на всевозможныя уловки, чтобы по крайней мірть уженьшить количество причитающейся съ каждаго изъ нихъ суммы на содержаніе виленской семинаріи. Римско-католическая духовная воллегія должна была принять цізлый рядъ предупредительныхъ шітрь противъ намівреннаго укрывательства монастырскими началь-

ствани цифры получаемых, ими ежегодныхъ доходовъ. Монастырскія власти, начиная съ высшихъ, дайствовали въ этомъ случав съ замъчательнымъ единодушіемъ, такъ что коллегія, носле неудачныхъ понытокъ ревизіи монастырей и ихъ имущества, черевъ монастырскія власти прибъгла для обнаруженія истины за содъйствіемъ къ бълому духовенству. Когда наконецъ коллегіи съ немальми уснліями удалось привести въ извъстность монастырскіе фундуши, когда произведена была ею раскладка следуемой съ каждаго изънихъ суммы на содержаніе главной семинаріи, — начались постоянные недоборы этой суммы, ставшіе какимъ-то хроническимъ зломъ.

По већить указанникъ више причинамъ, предположениам къ открытію при виленскомъ университетв, главная духовная семинарія не могла возбудить къ себв какихъ-либе симпатій въ массв тогдашняго католическаго духовенства, не могла вызвать съ его стороны какихъ-либо усилій или стараній о скоръйшемъ ея открытіи. Напротнвъ, много потребовалось энергіи и настойчивости и отъ ректора Стройновскаго, и отъ его петербургскихъ покровителей, чтобы преодолють весьма сильное противодъйствіе многочисленнихъ недоброжелателей еще неоткрытаго заведенія. Прошло уже нять лють со времени изданія Высочайшаго указа объ учрежденіи главной семинаріи и почти два года со времени утвержденія Государемъ семинарскаго устава; а семинаріи все еще не было въ Вильнь...

Честь фактическаго открытія главной семинаріи и дъйствительнаго устройства ея по предначертанными ректороми Стройновскими планами принадлежить преемнику его по ректурі, навъсстному польскому астроному, Яну Снядецкому (1807—1814), въректорство котораго виленскій университети созріль и окрінть, и всіх стоявшія ви связи си ними учрежденія получили прочное и окончательное устройство.

Одною изъ первыхъ заботъ новаго ректора было улажение очень запутаннаго вопроса о помъщении для главной семинарии. Мы сказали выше, что Высочайшимъ указомъ (18 іюля 1803 г.) обт учрежденін главной семинарін предписывалось римско-католическої коллегіи озаботиться прінсканіемъ въ Вильнъ подходящаго для этого зданія. Коллегія сначала предназначила для этого домъ быв:

Digitized by Google

шаго наискаго аменивата; но этоть домъ тогда съ разръшенія папскаго нунція Литты уже продань быль. Хотя эта продажа коллегіею признана незаконною, и въ сенать по поводу ен возбуждено было дело; но и въ случай признанія купчей крыпости недъйстветельного, зданіе папскаго загомната оказывалось для главной семнарии недостаточнымъ. Поэтому министерство народнаго просвищения само ванялось прінскиваність подходящаго зданія. По поручению министерства, визитаторъ школъ гр. Чацкій, осмотривъ въ Вильнъ разныя зданія, нашоль попосунрь Августиніанскихъ новаховъ съ принадлежащими къ нему постройками почти единственныть подходящимъ въ тому зданіемъ. Министръ по этому новоду снесся съ председателенъ коллегін митр. Состренцевиченъ, в последній уведомиль иннистра, что онь находить предположеніе гр. Чацкаго основательнить и удобоиспелницив. Мигр. Сестренцевичь указываль при этомъ на то, что одинъ базиліанскій менастирь, по представлению уніатскаго митрополита Лисовскаго, обращень уже въ Полоций въ уніатскую енархіальную семинарію. Заручившись согласіонъ митр. Сестренцевича, министръ вошелъ къ Государю съ докладомъ, не благоугодно ли будетъ повелеть виленскій Августиніанскій монастирь съ принадлежащимъ къ нему строеність отдать подъ пом'єщеніе виденской главной семинаріи, а монаховъ этого монастиря предоставить коллегіи разивстить по другимъ монастырямъ. Докладъ иннистра Высочайще утвержденъ 13 imaa 1807 r. 1).

Не смотря на состоявшееся Высочайшее повельніе, передача Августинскаго монастиря главной семинарія не тотчась посльдовала. Со всых сторонь явилось множество препятствій. Виленскій еписконь отнесся къ этому двлу съ тымь равнодушіемь, котораго и следовало оть него ожидать. Монахи-августинцы старались выторговать себі возможно большее вознагражденіе за отчуждаемый у нихь монастирь, хотя въ силу Височайшаго повельнія не емьли на это вознагражденіе никакого права. Монахи съуміни зайти себі ващиту и покровительство и въ Вильні, у містнихъ

<sup>1)</sup> Сборнякъ постановленій по мин. нар. проєв., і, 422—423. . Digitized by Google

губерискихъ властей, и въ Петербургъ, въ саной даже духовной коллегіи.

Ректоръ Снядецкій съ уснъхонъ преодельть всё эти пренятствія и затрудненія, хотя и делжень биль єдёлать августиніанамъ значительныя уступки. 24 января 1808 года онъ откриль уже первое засёданіе, организованнаго инъ на основаніи устава, соемма главной семинаріи. Составъ его биль следующій: предсёдатель—ракторъ университета Янъ Снядецкій, члени—виденскій архидіаконъ, прелать-оффиціалъ Миханлъ Длускій, виленскій каноникъ Іоакинъ Сулистровскій, заслуженный профессоръ Іосифъ Богуславскій и профессора Филипиъ Голянскій и Августинъ Томашевскій. Въ числё членовъ перваго совёта главной семинаріи не находинъ положеннаго по уставу уніатскаго прелата. Въ числё этихъ членонъ вироченъ быль одинъ уніать — проф. Томашевскій, базиліанинъ.

На первоить же засъдание совъта главной семинарии опредълено было просить виленскаго епископа о скорвищей передачъ Августиніанскаго монастиря. Еще раньше этого Снядецкій обратился въ виленскому епискому съ письмомъ, хорошо обрисовывающемъ взглядъ на главеую семинарію какъ сторонниковъ, такъ н противниковъ ся 1). Ректоръ писалъ, что тапъ, гдв дало идетъ о высшенъ образованін духовенства для пользы візры и отечества, о поднятие его авторитета путемъ науки и строго-нравственной жизни, гдв двло идеть о дальнейшей судьов всего католическаго неповъданія, — тамъ всв классы духовенства не должны щадеть никакихъ жертвъ и издержекъ, тамъ все духовенство должно помочь правительству въ развити и укръпления столь полезнаго учреждения. Католическая религія, продолжаль онь, юридически перестала адъсь господствовать вадъ другими исповеданіями; но ся служителямъ OCTABLICHA BOSNOMHOCTE, H OTRDHTO HOLO ACCTHUHYTE первенства добродътельною жизнію и высокимь образованісмь. Сиядецкій имисаль далье, что правительство съ своей сторони сделало все чего только ножно было отъ него требовать; остальное зависи тъ

<sup>1)</sup> Это письмо (отъ 3 янв. 1808 г.) напечатано въ «Pamiètnikach o Janie S'niadeckim» Balinekiego. I, 491—494.

уже отъ самого духовенства, и на него одного падутъ теперъ умреки за то, что само же оно мъшало своему собственному счастію. Для университета отъ учрежденія при немъ главной духовной семинаріи нътъ—собственно говоря— никакой корысти; для него ирибавится только лишней работы и хлопотъ. Сказавши въ заключеніе, что благо всего духовенства слъдуетъ ставить выше блага одного менашескаго ордена, котораго ири томъ же никто и не думаетъ обидъть, ректоръ просить епископа прислать ему условія, на которыхъ августиніанскій монастырь можетъ быть переданъ главной семинаріи. Ректоръ соглашался дать виселяемымъ монахамъ вознагражденіе за отчуждаємый у нихъ монастырь, хотя они, по силь Высочайшаго указа, не инъють на это право; добавляль только, что главной семинаріи нужны всё зданія августиніанскаго шонастыра, вийстё съ монастырскою церковью.

После долгихъ переговоровъ, въ конце нарта 1808 года, соглашение нежду университетовъ и августинанами наконецъ состоянось. Въ вознаграждение августинанъ, за отнятое у нихъ движиное и недвижимое имущество, университетъ отдалъ ниъ ковенское настоятельство съ костеловъ и со всеми ностройками, обязавшись кроме того уплачивать имъ ежегодно столько денегъ, сколько следовало би илатить светскимъ священникамъ ва совершение въ костеле богослужения. Сверхъ того, августинане удержали за собой въ Вильне два небольшихъ дома возле монастиря, съ обязательствовъ содержатъ семинарскій костель и совершать въ немъ богослуженіе для клириковъ по указаніямъ семинарскаго совета. Последній наконецъ обязался уплатить августиніанамъ 3,000 рублей за починку этихъ домовъ и за разныя вещи, взятыя у нихъ для семинарім 1).

Въ началъ 1808 года совътомъ главной семинаріи выбранъ быль уже первый регенсъ ся. Это быль—ксендзъ Валентинъ Знамировскій, предать-схоластикъ дуцкаго каседральнаго капитула. Прибывъ въ Вильну, онъ тотчасъ же занялся, согласно съ данными ему совътомъ указаніями, приспособленіемъ августиніанскихъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Baliński, Pamiètniki, I, 494.

зданій для потребностей главной семинарів и закупкою всего необходимаго для ученическаго общежитія. Первынъ духовнивонъ главной семинаріи избранъ (24 марта 1808 г.) кс. Бенедикть Клонгевичъ.

После того какъ сформированъ быль административный персональ главной семинаріи, и зданія Августиніанскаго монастыря 1) приспособлены были для студенческого общежетія, ректоръ Сиядецкій приступиль немедленно къ фактическому открытію главной семинарів, и прежде всего къ вызову воспитаннековъ для образованія перваго курса ед. Височайщемъ указомъ (18 іюня 1803 г.) ринсво-католической коллегін предоставлено било опредалить, сколько каждая опархія должна присклать клириковь въ главную соминарію. Коллегія распределня 50 казеннокоштинкъ вакансій, полеженныхь въ ней по уставу, такинъ образонъ: 33 вакансін для клириковъ римско-католическихъ епархій, именно: 10 вакансій для могилевской епархін, 8 для самогитской, 5-луцкой, 5-каменецкой, 5-инской, а остальныя 17 ванансій для уніатских впархій, ниенно: 9 для брестской, 6-полецкой, 2-луцкой 2). На первый разъ рашено было вызвать въ главную семинарію 30 влирековъ, именно, 20 изъ католическихъ епархій (6 изъ могилевской, 5 изъ самогической, 3 изъ луцкой, 3 изъ каменецкой, 3 изъ минской) и 10 изъ унівтскихъ (3 изъ плоцкой, 5 изъ брестской, 2 изъ луцкой). Сиядецкій написаль еписконамь отношенія съ просьбою выслать клириковъ въ главную соминарію къ 24 мая 1808 года <sup>3</sup>).

Къ назначенному сроку собразись студенты перваго курса главной семинарів, и 24 мая 1808 года, въ день св. Яна Канта, небеснаго патрона семинарів, состоялся тормественный акть открытія виленской главной духовной семинарів, въ присутствім профессоровъ университета и м'єстныхъ губерискихъ властей. Прочитали воспитанникамъ правила ихъ поведенія. Профессоръ догнатическаго

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Въ этихъ зданіяхъ въ настоящее время помѣщается Виленское дужовное училище (ва Андреевской ул.).

<sup>2)</sup> Pvhyatgowcki, III, 217.

<sup>3)</sup> Balinski, Pamiètniki, I, 494.

богословія въ виденскомъ университеть, Авг. Томашевскій обратился въ нивъсъ подобающою случаю речью 1). Томашевскій началь съ того, что милосердий Госпедь явилъ въ последнее время новое великое доказательство своего промышленія о церкви: по Его устроенію, импер. Александръ по иногимъ другамъ благодівнівиъ своимъ для католической церкви присоединиль еще одно благодъяніе, которымь не пользуются другія страни и которому онв по праву могуть завидовать. По вол'в имп. Александра, открывается теперь въ Вильнъ главная семинарія съ этою целью, чтобы общирная католическая страна, обникающая восемь туберній, всегда нивла добрыхъ настырей церкви. Затвиъ ораторъ разсказаль своинъ слушателять исторію жизни небеснаго патрона ихъ, св. Яна Канта, наставника и руководителя клириковъ, бывшаго лучшинъ украшеніенъ краковской академін, и призываль ихъ всёхъ подражать этой жизни, подражать св. Яну въ любви его къ науканъ вообще и божественнымъ наукамъ въ особенности, стараться представить въ своей жизни полное осуществление христіанскаго ученія, посвятить вносявдствін всв свои сили просв'ященію своей настви.

После Тронцына дня въ главной семинаріи начались лекцін. Къ сожальнію, составь студентовь перваго академическаго курса оказался не совсыть удачнить. Въ числе поступившихъ въ главную семинарію были юноши и очень даровитме: первый семинарскій курсь подарнять впоследствіи виленскому университету двухъ преподавателей по каседре св. Писанія—Бобровскаго (изъ уніатовь) и Гинтилло. Не некоторая часть мелодыхъ людей, поступившихъ въ главную семинарію по рекомендаціи епархіальныхъ начальствъ, безь предварительнаго вступительнаго экзамена, оказалась не вполне подготовленною къ слушанію университетскихъ лекцій. Уже въ іюне 1808 года клирики просели регенса—хотя въ одинъ лень въ неделю (во вторникъ или четвергъ) освободить ихъ отъ занятій, чтобы имъ можно было отдохнуть, или по крайней мере эжесто двухъ часовъ назначить одночасовыя лекціи. Просьбу клирають регенсъ довель до сведенія семинарскаго совета. По этому

<sup>&#</sup>x27;) Kazanie, miane w czasie owarci i Gtównego Seminarium przez X. Ton: zehewskiego (Wilno 1808).

случаю ректоръ Снядецкій досетнять главную семенарію, ходыть но всвиъ комнатамъ, въ которыхъ жили воспитанники, возде говорилъ ниъ о необходимости учиться. Снядецкій не нашоль просьбы кларековь заслуживающею вниманія и не только не согласился уменьшить для нихъ занятія или сократить часы лекцій, но еще прибавиль для нихъ лекцію по математикъ. Тогда клирики стали подъ разними нредлогами оставлять семинарію и разъевжаться по домань. Въ декабръ 1808 г. регенсъ доносилъ совъту, что уже половина жиудскихъ и минскихъ клириковъ проситъ объ увольненіи изъ сеиннаріи, причемъ клирики говорять, что въ семинаріи они только здоровье потеряють, а науки все равно не пріобритуть. Клирики говорили, что хотя бы они и хотвли вполив добросовъстно занинаться, они не могуть этого сделать: още они сидять на лекціи въ семинарін, а уже прозвонили ниъ на лекція въ университеть; когда придуть они въ университеть, всё скамьи оказываются уже занятыми, и по причинь страшной тесноты имь неть никакой воз-MOMHOCTH ABARTS HE JORUIN RERIS ON TO HE ONJO SENBIRE 1).

Вообще, вследствіе недостаточной подготовки многихъ воспитанниковъ, учебная часть въ главной семинаріи въ первое время ея существованія не могла быть сразу же поставлена такъ, какъ это было желательно учредителянъ и организаторанъ ея. Къ недостатканъ въ учебненъ отношеніи присоединились еще некоторыя нестроенія во внутренней жизин семинаріи вследствіе не совсемъ одебрительнаго поведенія некоторыхъ клириковъ. Эти нестроенія нроизошли съ одной сторовы оттого, что въ числе клириковъ оказалось несколько человекъ дурно воспитанныхъ, съ злыми наклонностями (большинство клириковъ были старше двадцати летъ), с другой стороны—оттого, что семинарское начальство, но словам Клонгевича, неосторожно предоставило клириканъ слишкомъ мног свободы. Семинарское начальство ноставлено даже было въ печалі ную необходимость прибегнуть къ исключенію несколькихъ воспитанниковъ изъ семинаріи.

Всв эти непріятимя происшествія въ жизни главной се минат

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Pvhyatgowski, III, 248—249.

какъ нельзя более были на руку многочисленныхъ недоброжелателять ея, и всё они съ здорадствомъ указывали теперь на исполнене своихъ предсказаній о томъ, что ничего добраго изъ нея не выйдетъ. Поставленъ былъ вопросъ о самомъ существованіи главней семинаріи. Многіе открыто говорили о необходимости совершеннаго ея закрытія. Сама римско-католическая коллегія возбуждля объ этомъ вопросъ. Къ счастью, у семинаріи были сильвне покровители, отстоявшіе ее въ эту трудную пору ея жизни.

Знамировскій быль регенсомъ главной семинаріи только два года (1808—1810). После его смерти, семинарскій советь избраль въ регенсы духовника семинарів Клонгевича (1810—1816). Клонгевичь собственно управляль семинарією тоже только два года. Въ 1812 году, во время нашествія Наполеона, ученіе въглавной семинаріи прекратилось; ученики отпущены были въ свои епархів; самыя семинарскія зданія взяты были для военныхъ надобностей. "Мы принуждены были, говорить Клонгевичь, смотреть издалека на убытки, ограничнться однивь сожаленіемъ, и уже не скоро после этого, возвративши себе рунны дома, могли мы занаться возобновленіемъ ихъ" 1).

Четыре года не было ученія въ главной семинаріи. Только осенью 1816 года возобновились въ ней лекціи. 24 сентября этого года состоялось торжественное открытіе семинаріи. По этому случаю Клонгевичъ произнесъ къ собравшимся вновь клирикамъ общирную рѣчь, напечатанную впослёдствіи въ Вильні отдільною брошюрой 2). Въ этой різчи Клонгевичъ сказалъ сначала о тіхъ страшнихъ убыткахъ, которые причинила семинаріи послідняя война и вслідствіе которыхъ оказалось возможнимъ принять теперь въ семинарію только одну треть положеннаго въ ней комплекта воспитанниковъ. Затімъ онъ увіщевалъ клириковъ посвятить себя всецілю изученію преподаваемыхъ въ семинаріи наукъ какъ дуловныхъ, такъ и світскихъ, говориль о важности и значеніи каж-

<sup>1)</sup> Изъ наже цатируемой ръчи Кловгевича.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mowa zastępcy Reiensa Gtównego Duchownego Seminaryum, professora Ktagiewieza przy nowem otwarciu tegoz Seminarym, miana dnia 24 września 1816 r. (Wilno, 1822).

дой богословской науки въ отдъльности, доказивалъ пользу изучения въ семинарии свътскихъ наукъ и въ заключение привывалъ воспитанниковъ къ точному исполнению всъхъ законовъ и распоряжений правительства относительно семинарии: въ законахъ Александра, закончилъ Клонгевичъ свою ръчь, есть воля, есть духъ и законъ Христа!

Еще весной 1815 года Клонгевичъ избранъ былъ ординаримиъ профессоромъ виленскаго университета по каседръ догматическаго богословія и церковной исторіи; но въ теченіе полутора года исправляль вивств съ профессорской службой и должность регенса главной семинаріи. Въ 1816 году семинарскій совыть избраль новаго регенса-Іоанна Лесневича, луцкаго каноника, настоятеля Брашевицкаго костела (гредн. губ.). 8 октября 1816 года Клонгевичъ торжественно передаль ему должность. Въ ричн, обращенной къ новому регенсу, онъ говориль о своемъ безграничномъ уважения и преданности главной семенарін и указаність на высокое назначеніе ся старался по возножности облегчить и усладить тв великіе труды, на которые новый регенсъ вопреки собственному желанію призванъ людьми, благорасположеними къ севинаріи. Передавая ему маленькую горсточку юношей, изъявившихъ желаніе посвятить себя духовному званію и въ короткое пребываніе свое въ семенаріи успівших уже заявить себя съ самой дучшей стороны 1), Клонгевичь просиль Лесневича не смущаться трудностію своего положенія и не обращать винчанія на людей, нерасположенных къ семинарім 2).

Съ 1816 года начался новый періодъ въ жизни главной семинаріи, — періодъ полнаго и всесторонняго ся развитія. Въ эти нятнадцать лѣть своего существованія она окончательно устроилась и окрѣпла, завоевала себѣ симпатім всѣхъ лучшихъ людей, пріобрѣла полимя права гражданства. Внутренняя жизнь семинарім течетъ тенерь мирно и спокойно, не прерываясь никакими не-

<sup>()</sup> Въ чесат этехъ мношей быль и будущій Лиговскій интролодить Іостав. Стившко, поступившій въ главную семенарію въ 1816 году.

²) Przemowa Ktagiewicza przy oddaniu rząłu nowemu Rejensowi Leśniewiczowi, 8 paźlziernika 1816 r. (Wilao, 1822).

пріятными происшествіями, не встрачая развитію своему препятствій ни внутря себя, ни сонта! Это было время мирнаго ея прогресса и вибста съ такъ ноливго ея расцевта. Въ это лучшее время ея жизни воспиталось въ ней все поколаніе будущихъ даятелей возсоединенія уніатовъ съ православною церковію; въ это время учились въ ней всё та западно-русскіе архипастыри, которые перечислены въ начала настоящей статьи. Мы постаремся представить въ общихъ чертахъ внутреннюю жизнь студентовъ главной духовной семинаріи въ посладнія пятнадцать латье существованія, польвуясь для этого съ одной стороны воспоминаніями ея воспитанниковъ, въ особенности протоіерея Плакида Янковскаго 1), а съ другой—усмавома ея (6 сент. 1806 г.) и особыми подробными правилами поведенія ея воспитанниковъ, составленными совътомъ семинаріи въ засъданіи 2 іюня 1808 г. 2).

Виленская главная семинарія была закрытымъ учебнымъ заведеніємъ. Жизнь въ заведеніяхъ этого рода, даже высшихъ, течетъ съ правильностію разъ заведенной машний, подъ непрерывнымъ болье или менье бдительнымъ надзоромъ школьной инспекціи. Типъ такихъ школъ издавна на занадъ былъ общимъ длякатолическихъ духовно-учебныхъ заведеній и, въ виду самой снеціальной ціли ихъ существованія, если гдів, то именно въ нихъвыдерживался всего строже. По этому давно установившемуся типу организовано было студенческое общежитіе и въ виленской главной семинарін.

Въ половинъ шестого, а въ праздники въ шесть часовъ, утра студенты вставали и тотчасъ шли въ конференціонный залъ на общуюмолитву и, такъ называемую, медитацію, или благочестивое размышленіе; молитва и медитація продолжались около получаса; въ праздники кромъ того полагалось еще объясненіе евангелія духовникомъ. Ежедневно въ семинарской церкви (нынъ Андреевская церковь ви-

<sup>1)</sup> Воспоминавія Янковскаю находятся въ біографическомъ очерив «Прот. Ипполить Гомолицкій», напечатанномъ въ «Литовских» Епархіальныхъ Вѣдомостяжъ» за 1863 годъ, № 9.

эр Эти правила напечатаны въ журналъ «Dzieje Dobroczynności», за 1823 годъ, № 12.

ленскаго духовнаго училища) совершалась для восинтанниковъ объдня — но католическому или унівтскому обряду, смотря по тому, чья была очередь-католического или упіатского духовника; объдня продолжалась полчаса (оть 6 до 61/2, въ праздники отъ 71/2 до 8 часовъ угра). Послъ объдни воспитанники завтракали въ общей столовой; завтранъ состояль неъ какого-либо горячаго бирда. Послъ завтрака отъ 71/2 угра до 12 часовъ дня следовали въ опредъленномъ порядкъ, принаровленномъ къ университетскому росписанію, лекцін по дуковнимъ и свётскийъ наукамъ: первия читались въ семинаріи, втория-въ увиверситеть. Въ двънадцать часовъ дня подавался объдъ изъ трехъ блюдъ (хорошо приготовленных, но отзиву Янковскаго). За столомъ воспетанивки по очереди сами себв прислуживали, равно какъ сами же должны были нести менъе важныя обязанности по содержанію нъ чистотъ и опритности своихъ помещеній, а также ходить за больными товарищами въ больницъ. Вивств съ воспитанниками въ общей столовой объдали: регенсъ, его помощники и духовники, для которыхъ особаго стола не подагалось. За столовъ обывновенно втолибо изъ воспитанниковъ, по навначению семинарскаго начальства, четаль что-либо по отечественной исторіи или какое-нибудь другое недавно вышедшее произведение литературы. Каседра очередного лектора помъщалась возлъ начальства, и неопытному или невнимательному чтепу приходилось туть же выслушивать замечанія оть него за неправильное или неотчетливое чтеніе. Послів об'яда до двухъ часовъ — отдыхъ, а съ двухъ до четырехъ, иногда и до шести опять лекціи, а если не было лекцій, уроки пенія. Вечеромъ въ семь часовъ ужинъ, носле ужина отдыхъ, вечерняя молитва, приготовление къ завтрашнить лекціямъ и въ десять часовъ спать.

Такъ проходиль будній день въ главной семинаріи. Въ воскресенье и праздничные дни времяпрепровожденіе студентовъ нъсколько измінялось. Послі обычной утренней об'вдни въ семинарской церкви и послі особаго духовнаго собесіздованія, воспитанники латинскаго обряда отправлялись еще на об'вдню въ университетскую церковь св. Іоанна, а греческаго—въ Тронцкій базиліанскій

Digitized by GOOGIC

новастырь, причемъ тв и другіе должны были принимать участіе въ религіозныхъ цереноніяхъ. Уніатекіе воспитанники праздновали прездники и соблюдали посты по ринскому календарю; въ дни, правднуемые одного восточного церковію, уніаты впоследствін отправлялись на богослужение въ Тронцкій монастырь или Николаевскую церковь, представлявшую тогда, по слованъ Янковскаго, всё стем въкового запуствия. На светлой седище, въ дни рукоподоженія священниковь и въ ніжоторне важиваніе праздники, всь ни нъкоторые клирики присутствовали за объдней въ католическомъ каседральновъ соборъ. Въ семинарін было два своихъ храмовихъ праздинка — день св. Яна Канта для католиковъ и Духовъ день для уніатовъ; въ эти дви богослуженіе въ семинарской церкви совершалось съ особенною торжественностію, при участіи иногочисленнаго, особо приглашоннаго, духовенства. По возвращение съ объдни, влерики еще до объда присутствовали на лекціи катихнянса, а посав объда нивли урокъ пвија — католики и унјати отдельно, въ особыхъ залахъ. Въ большіе праздники клирики ходили въ университетскую церковь на вечерню.

Неносредственнымъ начальникомъ главной семинаріи быль ея регенсъ. По правиланъ 1808 года, онъ своимъ примъромъ, добрыми совътами, напоминаніями и предостереженіями встать ведеть въ добру, своевременно предупреждаетъ всякаго рода проступки воспитанниковь, за менье важные проступки самь наказываеть виновныхъ, а о болъе важнихъ докладиваетъ совъту. Регенсъ всячески заботится объ учащихся, благоразумно устраняеть всякіе поводы въ недовольству съ ихъ сторони, старается пріобрести общее къ собъ довъріе. Онъ долженъ стараться узнать ближе каждаго воспитанника, подметить его способности и таланты, съ темъ чтобы поддержать и поощрить его. Въ главной семинаріи, въ видахъ лучшаго надвора за успъхани и поведениеть клириковъ, ежен в сячно или даже чаще происходили особия совыщания о нихъ регенса съ префектами и духовниками; заведена была особая книга, въ которую заносилось общее мижніе инспекціи о каждомъ восни-73 HHERT, Съ указаніемъ встав принятыхъ относительно его дисциилинарных ивръ. Ближайшими помощниками регенса были два Digitized by Google префекта, главною обязанностію которыхъ были постоянный надзоръ за клириками, повтореніе съ ними лекцій, ежемъсячное и еженедъльное экзаменованіе ихъ по пройденнымъ ими наукамъ и т. п. Каждый префекть нивлъ свое отдъленіе, слъдилъ въ этомъ отдъленіи за
успъхами и поведеніемъ клириковъ, улаживалъ всё возникавшіе
между ними споры, стараясь самъ нхъ прекратить, не доводя до
свъденія регенса. Въ помощь регенсу и его помощникамъ призывались еще старшіе изъ воспитанниковъ, носившіе мазваніе цензоровъ, въ тъхъ именео случаяхъ, когда недзоръ за семинаристами
былъ особенно затруднителенъ для инспекціи, кегда, напр., они расхедились въ университеть по разнымъ лекціямъ.

При дружной работь всых силь семинарской инсиенців, надзоръ за клириками былъ вообще очень строгій. Ве вськъ правилахъ семинарской инструкцін ясно проглядываеть одно стремленіе--- неодировать по возможности семинаристовь отъ всёхъ, такъ называемыхь, вредених вліяній. Въ тв комнаты, въ которыхь жиле они, никто изъ лицъ постороннихъ не допускался. Для свиданій съ родними и знакомими была особая комната, а самыя свиданія происходили при свидетеляхъ. Выходъ воспитанниковъ изъ заведенія быль стеснень до крайности; если и отпускали иногда сеиннариста въ городъ къ роднинъ и знакоминъ, то ему непреитино давали спутника, такъ навываемаго на семинарскомъ ляшкъ, socius'a, и притомъ изъ самыхъ благонадежныхъ товарищей уводевнаго въ отпускъ. Ночевать где бы то не было, помино семинаріи, ни подъ какинъ предлогомъ не разрішалось клирикамъ. Семинаристы не имъли права сами дълать для себя какихъ-жибо покупокъ въ лавкахъ; все нужное покупали для нихъ сепинарскій экономъ или шафарь (нъчто въ родъ комиссара). Везъ разръщенія регенса, клирики не могли ни писать, ни получать писемъ. Посещение какихъ бы то ни было зредищъ строго воспрещалось.

Затворническая жизнь студентовъ главной семинаріи нарушталась только ежедневными хожденіями ихъ изъ семинаріи въ уживерситеть и обратно. На эти ежедневныя путешествія, при близости семинаріи къ университету, требовалось не болье десяти жинуть въ одинъ конецъ, и самыя эти путешествія всякій разъ со-

Digitized by GOOGLE

вершались въ сопровождении котя одного изъ семинарскихъ префектовъ. Последніе обязаны были оставаться неотлучно при воспитанникахъ и во время лекцій въ университеть. Семинарскія правила, въ видахъ сбереженія здоровья воспитанниковъ, предписывали устранвать для нихъ загородныя прогулки (обыкновенно одинъ разъ въ недълю, въ четвергъ, а лътомъ и чаще); но виленскіе сенинаристи, по слованъ Янковскаго, всегда ими тяготились и всячески старались отъ нихъ отговориться. Предпринимали еще наши затворники, котя и редко, экскурсіи съ научною цельюобоврѣвали университетскіе кабинеты и библіотеки (книгами ея клирики пользовались подъ росписку), древнія монастырскія книгохранилища, частимя археологическія или какія-либо инмя коллекцін. Разумвется, такія экспурсін бывади редко. Въ общемъ жизнь студентовъ главной семинарін проходила очень однообразно, монотонно, скучно. При такой обстановки жизни, большою радостію для нихъ быль даже, напр., приходъ въ семинарію букинистовъ. разрышавнійся начальствомъ въ извыстние дни. Во времена университета букинистовъ въ Вильив быдо очень иного, и нежду ними не нало было весьма сведущихъ и хорошо знающихъ свое дело. Семинарское начальство вногда должно было принимать даже репрессивныя меры противъ наиболею назойливыхъ изъ нихъ, особенно противъ евреевъ, прибъгадо по временамъ къ вившательству семинарскаго швейцара; но приходъ букинистовъ, по слованъ Янковскаго, быль всегда своего рода праздникомъ для семинарскихъ затворниковъ: "начальству, прибавляетъ онъ, решительно не оставалось надежды разсчитывать на истощение само собой ученой бесвам".

Хотя жизнь студентовъ виленской главной семинаріи заключена была въ строго-опредёленныя рамки, хотя съ утра до вечера они должны были прислушиваться къ повелительному зову семинарскаго звонка,—жизнь ихъ не носила однако того казарменнаго характера, которымъ отличается ученическое общежитіе въ нъкоторыхъ нашихъ школахъ. Общихъ занятныхъ, общихъ спаленъ въ главной семинаріи не было. Жили студенты обыкновенно мо двое, ръже по трое въ небольшихъ комнатахъ—бывшихъ

келіяхъ августинскаго монастиря; для нивишихъ священныя стопени отводились даже одиночныя келіи. На самихъ семинаристахъ, какъ им уже сказани, лежала забота о поддержании чистоты, порядка и благопристойности въ занимаемилъ ими комна тахъ. Решенте того, кому изъ клириковъ съ къкъ жить, не завистью от самихъ воспитанниковъ, а предоставлено было правилами успотренію семинарскаго начальства. Два или три раза въ году происходила общая перетасовка обятателей разныхъ комнать. согласно съ особимъ росписаніемъ, составленнимъ регенсомъ. При этихь перетасовкахь, являвшихся каждый разь своего рода разрушетельный ураганом въ жизни полодого семинарскаго люда. преследовалась пель постепеннаго, более теснаге сблежения воспитанниковъ, особенно разнихъ исповъданій. И эта цель, действительно, достигалась въ сепинаріи какъ нельви лучие: "латиняне и уніаты, говорить Янковскій, дружились нежду собою и уживадись прижирно". "Только въ главной семинарін, цишеть архіси. Антоній Зубко, пришлось мив встратить мирное соприкосновеніе былаго греко-уніатскаго духовенства съ ринскимъ. Начальство подобрано было противојевунтское, лишонное всикаго фанатизна, а при отсутствік партій непринужденно составлялись дружеско-сившанные кружки уніатовъ съ католиками" і). "Нигде уніаты не соединялись столь тесно съ римлянами, какъ въ главной семинаріи" — говорить въ своихъ "запискахъ" и митр. Іосифъ Самашко 2).

Поступленіе въ духовное званіе для студентовъ виленской главной семинаріи било діломъ необходимости. Въ уставіть 1806 года, какъ мы виділи више, прямо сказано, что "никто изъ влириковъ, принятыхъ въ главную семинарію, не можетъ оставить духовнаго состоянія, развіть би представиль на то весьма важны и справедливыя причини". По правиламъ 1808 года, всякій по ступающій въ главную семинарію, кроміт представленія требуемых

<sup>1)</sup> Архіси. Антолій, о греко-унителой церкви въ западномъ край («Русска Въстивит» за 1864 годъ, стр. 299). Изъ этой статьи заямствованы и всё другіе цитаты.

<sup>2)</sup> Записки *Іосифа*, митр. латовского (Спб. 1883), 27. 1, стр. 37.

уставомъ документовъ, долженъ былъ записать собственноручно въ особой, заведенной для того, книгъ, что онъ имъетъ искреннее желаніе поступить въ духовное званіе и что по окончаніи ученія въ семинаріи онъ возвратится въ свою епархію, въ распоряженіе мъстнаго епископа. Уже во время пребыванія въ главной семинаріи студенты назывались обыкновенно клириками и даже носили приближающуюся къ духовному покрою одежду — черную суконную раску съ откинутымъ воротникомъ и длинными назади фальшивыми рукавами.

Сообразно съ прямымъ назначениемъ питомпевъ главной семинаріи, религіозно-правственное воспитаніе въ ней было предметомъ особенно усиленныхъ заботъ всехъ лицъ семинарской инспекцін. Въ семинаріи была особая должность капеллана, или духовника, бывшаго ближайшимъ помощникомъ регенса въ дълъ религіозновравственнаго воспитанія клириковъ. По уставу, прямая обязанность духовника состояла въ отправленіи для клириковъ обрядовъ въры и церковнихъ требъ. Уставъ 1806 года предоставилъ совъту главной семинаріи выработать болье подробныя правила двятельвости духовника въ соминаріи, что и было сділано совітомъ въ правилахъ 1808 года. По этигъ правиланъ, на духовникъ прежде всего лежеть обязанность преподавать клирекамъ духовныя наставленія и постоянно ваботиться о поддержаніи и усиленіи въ нихъ истиннаго благочестія и набожности. При саномъ поступленіи клириковъ въ главную семинарію, духовникъ, совичестно съ регенсомъ и префектами, старается ознакомиться со степенью знанія ими христіанскаго ученія (формальныхъ пріемныхъ экзаменовъ въ главной семинарім не было), выясняеть имъ значеніе его, учить ихъ пріеванъ катихизаців, для чего даеть ниъ для изученія больмой и валый тридентинскій катихизись. Подъ руководствомъ духовника, новь поступившіе клирики практикуются въ преподаваніи христіанкаго ученія по очереди одинь за другинь; когда эта очередь обойнкъ всехъ два или три раза, духовникъ разрешаетъ инъ кенодавать истины христіанской въры въ сепинарской церкви. вова домашней прислугь, потомъ всемъ вообще присутствующимъ ь перкви. Духовникъ при этомъ исправляетъ недостатки катихи-

заторовъ и старается усовершенствовать ихъ искуство катихизація. На духовникъ далве лежитъ обязанность совершать богослуженіе въ семинарской церкви. Духовникъ также присутствуеть на вочерной и утренной молитев воспитанниковъ, объясняеть инъ синслъ церковнихъ молитвъ, вибираетъ, по соглашению съ регенсомъ, подходящее религіозно-нравственное чтеніе для семинаристовъ н т. п. Впроченъ труды духовника по совершению богослужения в присутствованію на молитвахъ разділяють съ никъ семинарскіе префекты. Для воспитанниковъ III и IV курсовъ духовникъ два раза въ жъсяцъ даетъ такъ наз. resolutiones conscientiae, т. е. преподаеть имъ наставленіе, какъ следуеть священнику поступать во время исповеди въ разныхъ недоуменныхъ случахъ. Два раза въ годъ, подъ руководствомъ духовника, семинаристы говъють (три дня послъ лътнихъ каникулъ и на страстной содинцъ), и исповъдуются и пріобщаются. Духовникъ исповедуеть и техъ семинаристовъ, которые въ Вильнъ принимаютъ посвящение въ духовный санъ.

Въ видахъ лучшаго подготовленія семинаристовъ къ ихъ будушему служенію, регенсь, духовникь и префекты каждую неділю но очереди и по заранъе выработанному ими сообща илану устранвали съ ними особыя собесвдованія о разныхъ предметахъ, входящихъ въ кругъ обязанностей священника. На префектахъ въ частности лежала обязанность преподавать клирикамъ въ опредъленны часы церковный уставъ и объяснять церковные обряды. Одинъ префекть обыкновенно быль католикь, другой — уніать; первый за нимался объяснениемъ датинскихъ церковныхъ обрядовъ, второйгреческихъ. Всв клирики изучали обряды обоихъ исповъдани Наканунь празднековъ, инфицихъ какія-либо богослужебныя ос бенности, префекты объяснями клирикамъ значение и синскъ эти особенностей. Префекты должны были исповедывать клири кол если последніе у нихъ, а не у духовника, хотели исповедывать Кром'в того, каждые три м'всяца приглашались въ семинарію мое ронніе священники для исповіди клириковъ.

На пріобрътеніе воспитанниками проповъднической опълтне въ главной семинаріи обращено было самое серьезное вникамію.

уставу, каждый клирикъ, изучающій богословіе, долженъ быль въ собраніи въ теченіе года сказать по крайней итрт одну пропов'ядь ни поученіе, которыя однако прежде произнесенія ихъ должны бить разскотрани и исправлены регенсовъ и профессоровъ краснорвчія, первыть-въ отношеніи къ содержанію, вторыть-въ отношенін къ слогу и способу изложенія инслей. Въ частности, по правиламъ 1808 года, каждый клирикъ, ежемъсячно, по назначеню регенса, префекта или профессора краснорвчія, произносить публично, предъ собраніемъ всей семинаріи то, что ему назначено. Со второго года ученія каждий клирикъ долженъ составлять собственную прововёдь и произносить ее столько разъ, сколько прикажеть семинарское начальство. Вообще всходить на церковную казедру семинаристамъ дозволялось только после долгой подготовки н тщательнаго испытанія начинающаго пропов'єдника. Оканчивающіе курсь студенты произносили свои проповеди въ университетской или канедральной церкви. Проповеди, конечно, писались к произносились на польскомъ языкъ.

Обученіе клириковъ церковному пропов'вдничеству, объясненіе для нихъ богослуженія, ознакомленіе ихъ съ пріемами катихизаціи возложено било въ главной семинаріи на лицъ инспекторскаго надзора, которыя нивли самое близкое отношеніе къ учащимся, жили неотлучно съ ними и, сл'вдовательно, могли постоянно руководить ихъ и своими сов'ятами, и своимъ собственнымъ прим'вромъ. Вообще изученіе вс'яхъ этихъ предметовъ поставлено было въ виленской семинаріи на практическую почву. Очевидно, им'влось въ виду достигнуть того, чтобы, по выход'в наъ семинаріи, воспитанники ея сразу же могли выступить въ предназначенной имъ роли вполн'в подготовленныхъ священниковъ-пропов'вдниковъ, учителей народа, совершинтелей богослуженія.

Серьезное вниманіе въ главной семинаріи обращено было и на наученіе церковнаго півнія. Півніе въ семинаріи было общее. Хотя затоливки научали по преимуществу свое півніе, а уніаты—свое; зо они образовали одинъ хоръ, исполнявшій при богослуженіи и татинскія, и славянскія церковныя пьесы. Богослуженіе въ семиеарской церкви, какъ мы сказали, совершалось по очередно—одинъ

мъсяцъ по католическому обряду, другой-по унівтскому. Затыть и другить богослужением присутствовали воспитанники обонкь всповъданій, и потому уніаты участвовали въ латинскомъ нъніи, а католики-въ удіатскомъ, церковно-славянскомъ. Любители пънія, полоцкіе унитскіе клирики, говорить архіси. Антоній, завели въ главной семинаріи партесное церковное пініе (въ Полоцкі завель это пъніе интр. Лисовскій). Оно нравилось римлянамъ, и они ўчаствовали въ нашенъ хорв 1). Прот. Янковскій въ свенхъ воспоминаніяхъ также говорить, что принскіе воспитанники относились съ неподавльнымъ сочувствіемъ къ греческимъ обрядамъ и даже явнымъ пристрастіемъ къ нашему церковному пънію. Въ особенности это относится ко времени настоящаго нашего разскава (ко второй ноловинъ двадцатыхъ годовъ), когда оба эти предмета преподавались въ главной семинаріи отмінными знатокоми мінія, тогдашнивь префектовъ главной семинарів, протої ремъ Лугринскивъ (впосявдствін Василіенъ, архіен. Полоцкинъ). Въ то время, продолжаеть Янковскій, семинарскій хорь исполняль концерты Бортнянскаго, которыми восхищался весь городъ ..

Виленская главная семинарія дала католической и уніатской церкви значительный контингентъ прекрасно образованныхъ духовныхъ лицъ, занявшихъ впоследствін высшія іврархическія должности въ той и другой церкви. Ее называли "разсадникомъ архинастырей". И всв ен питомин всегда хранили самую дорогую о ней память, всегда признавали громадное вліяніе ся на ихъ умственное и нравственное развитие. . Четыре года пребивания въ главной семинаріи остались мить въ памяти, пишеть въ своихъ "за. пискахъ" (I, 14) митр. Іосифъ, какъ кучшее время моей жеманъ 🦠 не смотря на неимовърные труды. Ръдко можно найти столь хо рошее юношество, каковы были мои сотоварище-тогда обращен было особенное внимание на выборъ кандидатовъ". "Я всегда всис минаю съ восторгомъ мое въ главной семинаріи пребываніе, и инпет онъ въ другомъ месть (І, 37), отлично подобранное юношесть 🥞 достойные учителя, превосходное преподавание наукъ, совершены

¹) Арж. Антоній, о грено-унитской церкви («Рус. Васт.», 1864, стр. 3(

согласіе и дружба, въ подобномъ заведеніи р'ядко случающіяся навсегда пріятнымъ образомъ запечатлівли въ моей памяти четырехлетнее такъ пребывание". Прот. Янковский еще восторжениве говорить о главной семинаріи, въ которой онъ учился уже въ посатдніе годы на существованія. Выписываемъ нівсколько строкъ изъ его воспоминаній: "какія-то исключительно благопріятныя обстоятельства сложились къ осуществлению прекрасно задуманнаго плана и преуспъянию этого высшаго духовнаго заведения. Все зд'ясь пришлось какъ-то истати и въ пъру: и средства содержанія, и число воспитанниковъ, и добровольный съ ихъ стороны зрило обдуманный выборъ, и не затрудняемый формальностями пріемъ кандидатовь, и отдельный богословскій факультеть, и близость университета для наукъ вспомогательныхъ, и самая, наконецъ, вившняя обстановка, вполнъ приличная, но слишкомъ далекая отъ этого оптически разсчитаннаго лоска, коимъ впоследствии подернулись лаже среднія учебныя заведенія".

Добрыя воспоминанія о томъ наи другомъ учебномъ заведенім питомповъ его всегда служать лучшею ему аттестацією. Должно ватворинческая живнь виденских студентовъ-богослововъ вовсе не была для нихъ такою тометельною и тажолою, какъ это могло бы съ перваго взгляда показаться, если они съ такой теплотой чувства, съ такой искренней симпатіей вспоминали объ ней. Но, гонечно, не во вившней обстановки жизни, не въ тихъ или друтуль частных условіяхь семинарскаго быта заключалась привлеисельная сторона пребыванія на вы виленской семинарін. Правда, ъ самой тягостной обстановкой, съ самыми стеснительными услоінки быта человікь уківеть примириться; но онь можеть это сдівть только во имя какой-либо высшей идеи, только въ виду достинія какихъ-либо висшихъ цвлей. Общій уровень образованія въ ваной семинаріи стояль такъ высоко, въ самомъ преподаваніи о столько свободы и истинной научности, что изъ за нихъ но было на четире года отдать себя въжертву нелкихъ невзгодъ нарскаго общежитія, которыя къ тому же съ избыткомъ окупались и удобствани вполнъ обезпеченной, безиятежной жизни.

Въ особой статью им сообщинь инкотория свидения о профес-

сорахъ богословскихъ наукъ въ виленскомъ университетъ и постараемся представить общій очеркъ состоянія въ немъ богословской науки въ первой четверти текущаго столетія. Здесь ограничимся только несколькими замечаніями. Въ главной семинаріи богословскія науки, за исключеніемъ предметовъ практическаго характера (преподававшихся, какъ ин видели више, лицами семинарской виспекців), читали всегда университетскіе преподаватели. Каседру догматическаго богословія и церковной исторіи въ университеть занималь сперва уніать Августинь Томашевскій (1803—1814), потовъ Бенедиктъ Клонгевичъ (1815-1828) и наконецъ Антоній Фіалковскій (1828—1832); каоодру православнаго и пастырскаго богословія занимали преемственно Іоаннъ Ходани (1808—1823), уніать Платонъ Сосновскій (1823-1827) и Іоаннъ Спидель (1827-1832); свящ. Писаніе и библейскую археологію преподавали Филиппъ Голянскій (1803—1812), уніать Миханлъ Бобровскій (1814—1817), Іоаннъ Гинтило (1817—1822) и онять Бобровскій (1822—1832); перковное право въ теченіе цълаго ряда годовъ читалъ Алонзій Капелли. Само собой разумъется, что студентамъ главной духовной семинарін, сообразно съ спеціальнымъ ихъ назначеніемъ, университетскіе профессора читали курсы своихъ наукъ въ болъе общирныхъ размърахъ, чъмъ свътскимъ студентамъ , нравственно-политическаго факультета.

Отлагая до другого раза характеристику преподаванія разными профессорами разных богословских наукт, мы считаемъ тутъ, уместных привести несколько замечаній проф. Клонгевича о преподаваніи въ главной семинаріи богословских наукт, замечаній общаго, принципіальнаго свойства, но интересных для насъ, какт выраженіе взглядовъ одного изъ наиболе близкихъ къ семинарі лицъ. Въ известной намъ уже речи при открытіи лекцій въ семи наріи (въ 1816 г.) Клонгевичъ говорилъ вновь поступивными клирикамъ о значеніи и важности каждой богословской науки в отдельности. Богословскія науки, говорилъ онъ имъ, въ настолици время очень общирны. Это теперь великое море: пливя по нек всю жизнь, мы не проедемъ и не изучить его. Религія началя выесть съ людьми. Ея ученіе касается самыхъ первыхъ времен

даже-можно сказать-самой ввчности. Первыя божественныя яним, въ которыхъ она заключена, по причинъ хронологическихъ счисленій, исчезнувшаго уже первоначальнаго языка нав, аллегорическаго и въ значительной части восточнаго стиля, описанія обичаевъ древнихъ, связи съ невыясненною еще исторіею первобитваго міра, — чрезвычайно трудны и требують прилежнаго изученя. Новая и самая знаменательныйшая эпоха Откровенія, начавшаяся съ примествія Христа, объяснила значительную часть древняго права, принесла новые законы болже простые и понятные, но вивств съ твиъ болве высокіе и совершенные. Необходимость валоженія ихъ и примененія къ разнымъ обстоятельствамъ и условілиъ жизни далеко расширила ихъ, а возникшія заблужденія и возраженія, и явившіяся на нихъ опроверженія сділали науку релими общирной и трудной наукой. Съ догнатами связана жристіанская мораль, обнинающая обязанности человіка, разспатриваемаго какъ въ отдельности, такъ и въ обществъ, -- обязанности весьма многочисленныя, выведенныя изъ ученія откровекія и разуна. Въ въка невъжества, будучи сившана съ ложениъ понятіемъ о добродътели и обоснованная на ошибочных началахъ, христіанская мораль еще не настолько ясна и коротка, чтобы ножно было основательно ее изучить безъ значительного труда. Много въ ней нужно сломать предразсудновь, отъ многихъ отказаться привычнихъ мевеій; а это трудево, чемъ учиться съ начала и закладивать первое основание эдравихъ начатковъ. Затвиъ следуетъ наука исторіи церкви и ся законов. Первая, обнивая всв оть основанія церкви происшедшія въ ней переміны, показываеть, что способствовало или препятствовало ея расширенію и возрастанію, газываеть способы, которые употребние Провидение для вразумценія и пользы вірующихъ, показываеть приміры великихъ добродътелей, дълъ и заблужденій, служащихъ предостереженіемъ для дослівдующих поколіній. Наука церковнаго права раскрываеть солитыку церковнаго правительства, всегда направляемую къ реди**каной** цели, но инпь на столько соответствующую ей и удачную, засколько чистый разсудокъ, чистыя безкорыстныя наифренія отдільытр жынр вчини на взданіе перковних законову и приведеніе ихъ въ исполнение. Самое ихъ содержание, а еще болье безпристрастная критика, давая нить къ виходу изъ дебрей запутаннато духовнаго законодательства, предостерегаетъ, что въ человътескихъ ли дълахъ, или божескихъ люди для людей законы пишутъ, и не иначе пишутъ, канъ по естественному порядку писатъ ихъ, цънитъ и въ исполнение приводить должны. Постерское богослосте, это—искусство вести людей по пути снасения, —искусство, которое правильно называютъ искусствомъ изъ искусствъ. Оно учитъ тому, какъ въ свое время употребить и привънить къ дълу пріобрътенныя знанія, чтобы они не оказались безполезными, непріятными или даже и вредными.

Самымъ важнымъ достоинствомъ преподавания богословскихъ наукъ въ главной семинаріи было то, что оно чуждо было духа католическато фанатизна и ультрановтанской исключительности и нетериимости. Въ главной соминаріи, говорить въ цитированной выше стать в архіеп. Антоній (учившійся въ 1818-1822 г.), учнии католицизму не ультрамонтанскому; хотя заповъдного фундамента папизма въ ней не трогали, но лекціи семинарскія въ общемъ проникнуты были духомъ либерализма. Съ одной стороны, на преподаваніи богословских внаукъ въ главной семинаріи не могло не отразиться близкое соприкосновение ихъ съ другими университетскими науками, -- не могло не отразиться въ смысле большей эмансицаціи ихъ отъ рутины средневъковой схоластики, большей вообще свободы и независимости въ ихъ изложении. Оъ другой стороны, на общій складъ пірововзрінія виленских студентовъ-богослововъ не иогло не вліять самынь благотворнымь образомь прохождение ими университетскихъ курсовъ по светскимъ наукамъ. Правда пругъ свътскихъ наукъ, обязательныхъ по уставу для студентовъ главной семинарін, нельзя назвать полнымъ и внолив достаточных; особенно чувствительных пробълокь въ ихъ образованіи было совершенное отсутствіе въ этомъ кругу всемірной исторін я довольно слабое присутствіе въ невъ философіи, представляетой здісь одною лишь логикою. Но этоть недостатокъ въ значительном степени восполнялся прохождением университетских курсовъ словесности и исторіи римской, отечественной (польской) и русской

инературы, и въ особенности естественных изукъ, которывъ въ системъ семинарскаго образованія отведено было самое видное м'есто. Притомъ же уставъ разръщалъ студентамъ главной семинаріи, если они того желали, слушать въ университеть курсы разныхъ другихъ наукъ-исторін, права, политической эконовін, математики и т. п., и виленские соминафисты часто нользовались этою восьма дорогою для нихъ привиллегіей свободнаго вибора для изученія техъ или другихъ университетскихъ наукъ. Вообще же близкое соприкосновение главной духовной семинаріи съ университетомъ, и въ частности прохождение ся студентами университетских курсовъ светскихъ ваукъ не мало способствовало расмирению ихъ умственнаго кругозора, выработкъ у нихъ цъльнаго. болъе широкаго и глубокаго, міровозврінія и, во всякомъ случав, не давало возножности складываться въ ихъ головахъ темъ крайне-узкимъ и одностороннимъ взглядамъ, которие столь обични въ католическихъ духовинхъ заведеніяхъ.

Волее свободное, чуждое, во всякомъ случав, католической нетериниости направленіе образованія въ виленской главной семинаріи бы ло самою существенною причною того, что все, что было тогда въ западной Россіи строго-правовирнаго, особенно иногочисленное и могу-**ЩОСТВО**ННОО КАТОЛИЧЕСКОЕ ИОНАМЕСТВО ОТНОСИЛОСЬ ВЪ НЕЙ СЪ ЗАТАСНИМЪ недоброжелательствомъ, переходившимъ по временамъ въ откритую вражду и ненависть. Монахи, обязанные двлать ежегодные взносы на содержание столь нескипатичнаго имъ учебнаго заведенія, всюду гронко кричали противъ "черезчуръ философскаго" направленія наукъ въ главной семинаріи (по словамъ прот. Янконскато) и считали ее "чуть не насонскить заведеніемъ" (архіен. Антоній). Петербургскіе доминикане въ концъ царствованія ими. Александра просили государя избавить ихъ ордень отъ участія въ содержанін главной семинарів и при этомъ говорили, что отъ нея нъть для духовенства никакой пользы, и даже въ будущемъ ожидать этой пользы не приходится. Они находили ее даже положительно вредною, указывая на то, что ни въ одновъ государствъ главныхъ семинарій не существуеть, а заведены, согласно съ церковными канонами, только епархівльныя семинарім і). Домикане готовы были даже на свои средства отврить свою особую академію, только бы освободиться отъ вліянія виленскаго университета. Въ концъ 1821 года литовскій провинціаль доминиканскаго ордена Цецерскій просиль министра народнаго просвіщенія разрішить этому ордену открыть въ Забялахъ академію съ тремя факультетамибогословскимъ, философскимъ и филологическимъ, съ темъ однако, чтобы эта академія была навата нав ведомства виленскаго университета и подчинена непосредственно провинціалу. О токъ же подавало правительству прошеніе и Дризенское дворянство. стерство не согласилось на предложенима провинціаломъ условія, и доминикане оставили свой проекть 2). Изв'естно также, какую упорную борьбу вели ісвунты съ виденскимъ университетомъ, отстанвая свою независимость отъ него, съ какой настойчивостію распускали они слухи объ "антикатолическомъ" его направденін 3).

Очень странный способъ борьбы съ главною семинаріей изобрѣли катодическіе монахи. Такъ какъ воспитанники главной семинаріи предназначались къ занятію высшихъ іерархическихъ должностей въ катодической церкви и, слѣд., являлись опасными соперниками для монаховъ въ ихъ стремленіяхъ къ тѣмъ же должностямъ, — то послѣдніе, занимавшіе до этого времени почти повсюду
начальническія и учительскія мѣста въ епархіальнихъ семинаріяхъ,
стали нарочно рекомендовать епископамъ для отправки въ главную
семинарію менѣе способныхъ, а иногда и не совсѣмъ благонадежныхъ учениковъ. Этимъ въ значительной степени объясняются тъ
трудности, съ которыми пришлось бороться первымъ устроителямъ
семинаріи, и тѣ нестроенія и безпорядки въ семинаріи, которые
дали поводъ къ распространенію въ обществъ разныхъ неблагопріятныхъ для нея толковъ. Архіен. Антоній, сообщающій объ

<sup>1)</sup> Гр. Толстой, Рим. катол., II, 260.

<sup>2)</sup> Дело объ этомъ ходатайстве доменяванъ находится въ Архиве канщелярін попечителя вилен, учеби, округа (связка 86).

<sup>3)</sup> Balinski, Pamietniki, I, 762.

этихъ странныхъ продълкахъ монаховъ, говоритъ, что онъ имъли иъсто по преимуществу въ самогитской, минской и могилевской епархіяхъ (стр. 299).

Монастырямъ, въ благодарность-такъ сказать-за ихъ ежегодиме взносы на содержание главной семинарии, предложено было присылать въ нее молодыхъ людей монашескаго званія, независямо оть епархіальных кандидатовь. Не монастырскія начальства не захотели воспользоваться этимъ правомъ, отговариваясь темъ, что у нихъ имъются свои собственные вполнъ удовлетворительные новиціаты. После этого отказа, советь главной семинарів, знавшій конечно истинныя причины его, не считаль уже нужнымь возобновлять свои приглашенія къ монахамъ. Вообще монахи упорно отказывались отъ ученія не только въ виленской главной семинарів, но и на нравственно-политическомъ факультеть виленскаго университета. Даже орденъ піаровъ, -- самый просв'ященный изъ католическихъ монашескихъ орденовъ, учрежденный къ тому же съ спеціальною цівлью обравованія юношества, — систематически уклонялся оть посыщенія богословских лекцій въ Виленсковъ университеть, хотя на других факультетахъ этого же университета всегда ножно было встретить въ большомъ числе монаховъ-піаровъ. Только уже въ самые последніе годы существованія виленской главной семинарін городское монашествующее духовенство, какъ бы раскаявшись въ своемъ упорстве или заслышавъ нелестный для себя отзывъ общественнаго мивнія по поводу этого упорства, стало посвщать богословскія лекцін виленской главной семинаріи. Но изъ числа вольныхъ слушателей этого рода одни монахи базиліанскаго ордена являнсь на лекцін, по словань Янковскаго, болье или ненъе аккуратно и своевременно; прочіе (по крайней мъръ во время ученія Янковскаго) только нарушали спокойствіе аудиторіи своими своенравными посъщеніями и только унижали достоинство лекцій своими отвътами. Впроченъ и базиліанскіе монахи (но крайней шъръ въ болъе раннюю пору) относились къ главной семинаріи и ея воспитанникамъ совствъ недружелюбно. Архіеп. Василій разсказываеть въ своихъ записках такой случай. Въ 1817 г. воспитанники главной семинаріи, подъ надзоромъ проф. Вобровскаго С въ Троицынъ день пришли въ Троицкій базиліанскій монастирь для присутствованія нри богослуженіи. Когда профессоръ ножелаль вибств съ студентами принять участіе во встрвчв со славой уніатскаго енискена Головии (весьма нерасположеннаго къ семинаріи), архимандритъ Каминскій громко, вслухъ встхъ закричакъ: "Зачтивъ вы сюда пришли? Подите прочь; это — нашъ енископъ, а не вашъ; вашъ архіепископъ — схизматикъ въ Полоцкв" (указаніе на тогдашняго полоцкаго архіепископа Красовскаго, вышедшаго изъ бълаго духовенства, постоянно противодъйствовавшаго базиліанскимъ монахамъ). После такого неожиданнаго пріема, проф. Вобровскому разумітется оставалось только уйти съ студентами изъ монастиря домой. Вообще, по свидітельству архіеп. Василія, базиліане терити не могли уніатскихъ священническихъ сниовей, воспитывавшихся въ главной семинаріи, и называли ихъ фрамкъмасонами 1).

Не одни монахи разнихъ орденовъ---католические в уніатскіе--враждебно относились къ главной семинарін. Она всегда инвла недоброжелателей и въ средъ висшаго духовенства. Даже духовиая коллегія по временанъ обнаруживала явное нерасположеніе къ ней. Такъ въ 1811 и 1815 г. коллегія, на основаніи устава семинарін, назначала ревивін ся и воспользовалась отчетами своихъ ревизоровъ, чтобы выставить ее предъ правительствомъ въ самомъ непривлекательномъ видъ. Ревизовавшій семинарію въ 1815 году орнанскій епископъ Головия находиль въ своемъ отчетв, что въ семинаріи преподають слишкомъ много наукъ, и всявдствіе этого семинаристи дълають мало успъховъ. Главное же зло ещескопъревизоръ видель въ томъ, что клирики, расходясь въ университоть на лекцін по разнымъ аудиторіямъ, всегда нивють возможность уклониться отъ надзора своихъ начальниковъ, что это вредныть оказывается для ихъ нравственности, что будто отъ этого они ослабъли въ правилахъ въры и получили отвращение отъ духовнаго званія, такъ что нікоторые изъ нихъ, по окончаніи

<sup>1)</sup> Записни Василія Лужинскаю, архісписнова полоциаго («Православный Собесъдник», 1884 г., іюльская инижа, стр. 259, примъчаніе).

вурса, не захотвли уже идти во священники, а инме будто-бы уклонились даже въ невърію и безбожію. Коллегія, согласившись съ отзывенъ епископа Головни, вошла въ правительству съ представленіемъ о закрытіи главной семинаріи, такъ накъ она не принесять нивакой пользы католическому духовенству, и содержаніе ся отяготительно для монастирей. Коллегія находила жалкія епархізьния семинарів совершенно достатечними для образованія священиковъ. Кн. Чарторыйскій несомивиными фактами опроверть всё возраженія ревизора и етстоялъ преследуемую фанатизмомъ семинарію. Но враги и послав этого не оставили се въ поков; ени продолжали противъ нея интриговать, темъ более, что разсчитывали попользоваться ся бегатыми бенефиціями. Спустя два года (въ 1817 г.) коллегія снова хлонотала объ упраздневіи главной семинаріи; но опять встретиле откавъ отъ помечителя кн. Чарторыйскаго 1).

Выла еще одна сторона въ жизни главной семинаріи, сильно не правнвиваяся въ ней меогриъ. Это-донущение въ главную семинарію унівтовъ на разникъ правахъ съ католиками: въ этомъ допущенів иногіо виділи какія-то "непонірныя уступки", сділаминя уніатанъ (Янковскій). Не находя леберальнаго направленія главной семинарін вредвымъ и опасномъ для себя, многіе изъ католиковъ находили его положительно вреднымъ для унівтовъ, ожидали и опасались отъ него дурныхъ последствій для унім въ зеп. Россін. Поэтому не безъ загрудненій согласились католики допустить въ главную семинарію облое уніатское духовенстве, которое до этого времени оне всегда держали въ относительномъ невъжествъ, въ черновъ - такъ сказать - тълъ. Многіе выдающіеся представители католического духовенства были противъ допущенія уніатовъ въ главную семинарію; противъ этого допущенія биль даже такой просвыщенный прелать, какъ извыстный намъ Клонгевичь (архіеп. Антоній). Но попитки католиковъ помещать уніатамъ въ полученін выскияго богословскаго образованія не удались. Уніаты не только проникли въ главную семинарію, но по временамъ даже задавали

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гр. Толстой, Рим. кат., II, 261—262.

въ ней тонъ. Самое нерасположение высшаго католическаго начальства и монашества къ главной семинаріи отчасти этому способствовало. Тогда какъ изъ некоторыхъ католическихъ епархій присидали въ нее наибренно не совсвиъ надежныхъ студентовъ, уніаты напротивъ старались выслать въ нее самыхъ способныхъ и даровитыхъ юношей изъ своей среды: изъ полоцкой епархіи выслали обыкновенно лучшихъ учениковъ ивстной епархіальной семинарін, стоявшей значительно выше вобкъ, такъ наз., ставленническихъ семнарій (напр. архісп. Василій Лужинскій), или даже студентовъ полоцкой ісвунтской академін (архісп. Антоній Зубко, сп. Филареть Малешевскій); неъ другихь епархій выслали священническихь сыновей, кончившихъ курсъ ученія въ свётскихъ гимнавіяхъ (напр. интр. Іосифъ Свиашко). Всявдствіе этого уніаты часто нивли въ тлавной семинаріи нравственний перевись надъ своини католическими коллегами, хотя последнихъ было и больше числомъ. Не говоря уже о многихъ уніатскихъ восцитанникахъ главной семинарін, занимавшихъ вносл'ядствін важивашія ісрархическія должности въ уніатской церкви и инфвинхъ саное существенное вліяніе на судьбы этой церкви въ Россіи, - достаточно туть вспомнить двухъ уніатскихъ воспитанниковъ главной семинаріи, съ честью ванимавшихъ въ виленскомъ университетъ канедры богословскихъ наукъпрот. Миханда Вобровскаго, профессора свящ. Писанія и библейской археологіи, и свящ. Платона Сосновскаго, профессора нравственнаго и пастырскаго богословія, слишкомъ рано къ сожальнію нохищеннаго спертію. Можно вспомнить туть еще такъ часто цитируемаго нами прот. Плакида Янковскаго, отличавшагося всестороннимъ образованіемъ, написавшаго на польскомъ языкъ не мало пользовавшихся въ свое время успъхомъ повъстей и разска вовъ (подъ псевдонимовъ Iöhn of Dycalp), счастиво переводившато на польскій явикъ Шекспира и т. д. 1).

Выло бы очень сильнымъ преувеличеніемъ сказать, что виленская главная семинарія д'яйствовала не въ интересахъ охраненія и

<sup>1)</sup> Въ «Древней и Новой Россіи» за 1876 годъ (№ 8) напечатанъ біографическій очеркъ Де-Иуле «Плакидъ Гавриловичъ Янковскій.

укрыценія унів, а въ интересахъ ослабленія и разрушенія ея. Ожидать этого отъ католическаго учебнаго заведенія, да еще стоявпаго съ самой тесной связи съ польскимъ университетомъ, было бы боле, чемъ смело. Напротивъ самое допущение уніатовъ въ главную семинарію защитниками этого допущенія мотивировалось обыкновенно не чемъ инымъ, какъ именно желаніемъ теснее сблизить унатскую духовную интеллигенцію съ интеллигенціей католической, и въ устройствъ главной семинаріи, въ организаціи въ ней учебнаго и воспитательнаго дела все было разсчитано на то, чтобы уніатовъ какъ можно крвиче связать съ католиками общностію восиитанія, общностію висшихъ духовнихъ интересовъ и научнихъ стремленій. Но всь такого рода разсчеты, планы, ожиданія нослівдующею исторією совершенно были разрушены, разстроены, опровергнуты, и противники донущенія уніатовъ въ главную семинарію впоследствін, послів возсоединенія уніатовъ съ православною церковію, совершенно резонно говорили, что напрасно въ свое время не послушались ихъ предостереженій, напрасно пустили уніатовъ въ главную семинарію. Хотя возсоединеніе уніатовъ было историческимъ результатомъ всей совокупности наличныхъ условій тогдашней русской государственной и національной жизни, дёлавшихъ польскую унію въ Россіи страннымъ анахронизмомъ: нельзя отрицать въ этомъ дъть большого участія тогдашняго западно-русскаго уніатскаго думовенства, и притомъ именно лучшей, наиболее интеллигентной его части, обязанной своимъ образованіемъ виденской главной семинарін. И сколько бы мы ни объясняли этого участія особенностями личнаго характера и жизни важнъйшихъ дъятелей возсоединенія, за которыми масса духовенства следовала более или мене пассивно: приходится кое-что отнести и на счеть той школы, въ которой все они учились, въ которой они если не пріобрели, то, во всякомъ случав, не утратили ни своихъ русскихъ чувствъ и симпатій, ни своего тяготвнія къ православію. Сами двятели возсоединенія всегда признавали эти отрицательныя заслуги главной семинарін для русскаго и православнаго діла въ зап. Россін: "тамз *готь было искушение* — пишеть про главную семинарію митр. Іо-

Digitized by 25 OOG [e

сифъ—пеилось и противолдіе" 1). Архіви. Василій Лужинскій въ своихъ запискажь неоднократно съ ударенівиъ отивчаеть, что съ наибольшею готовностію откликались на его призывъ къ возсоединенію тъ священники, котерые учились въ главной семинаріи, и причину этой готовности видить въ характеръ полученнаго ими въ ней образованія.

Весьма ценнымъ достоинствомъ этого образованія, какъ мы сказали выше, было то, что оно чуждо было крайностей ультрамонтанскаго направленія, что, во всякомъ случав, оно имело подъ собою болье или менье твердую научную основу. На лекціяхъ, напр., по сващ. Писанію проф. Вобровскаго, одного изъ популярнъйшихъ преподавателей виленскаго университета той эпохи, при его высшемъ, спокойномъ воззрвнін на вещи всего менве было мъста для католического фанатизма, для въроисповъдной исключительности, для следой вери въ католическую доктрину. Онъ первый вветь объяснение Вибли на основании оригинальнаго ся текста, ознакомиль виленскую аудиторію съ современнымъ состояніемъ на Западъ библейской критики и; котя счастливо избъгалъ крайнихъ раціоналистических воззрвній ел, съ успрхом пользованся на своихъ лекціяхъ всеми положительными результатами новой библейской науки. Съ каседры проф. Ходани, съ именемъ котораго связано возрождение богословской науки въ виленскомъ университетв, студенты главной семинаріи всегда слышали ясное изложеніе чистаго и здраваго ученія христіанской нравственности, --- изложеніе --- какъ сказано въ посмертномъ отзывв о немъ ректора университета-всего болье чуждавшееся сусстрной темноты. Проф. Клонгевичь, излагая студентамъ исторію христіанской церкви, не считаль нужнымъ скрывать отъ нихъ злоупотребленій папской власти и всёхъ происшедшихь отъ этого печальныхь последствій въ жизни церкви; а проф. каноническаго права Капелли съ большой силой, даже съ увлеченіемъ возставаль противъ чрезифриаго и не оправдываемаго древними канонами развитія папскаго обсолютизма, подвергаль жестокой критикъ дженсидоровскія декреталін, не считаль нужнымъ

і) Записки митр. Іссифа, І, 16.

во всемъ преклоняться предъ постановленіями Тридентинскаго себера, говоря, что въкоторыя изъ нихъ обязани свемъ происхожденіемъ внушенію не Св. Духа, а папскаго золота... Вообще въ
главной семинаріи можно было услышать не одни панегирики католической церкви, не одну апологію всьхъ ел установленій. Слево
здоровой, разушной критики туть было очень обычнымъ словомъ.
Съ духомъ истинной научности туть совсьмъ не мирились хитроспотенія схоластической діалектики, гнавшей и губившей живую
висль.

Въ такой научней атмосферь голова оставалась свыжею, способеою къ производительной уиственной работв. Критически настроенная мысль не могла уже сладко почеть въ оптимистическомъ сознания, что все кругомъ обстоить благополучно, что все въ католеческой и унівтской церкви такъ должно всегда и оставаться, вакъ оно есть въ данную минуту. Исторія унів и соввеженное ноложение уніатской церкви особенно были способны наводить на разния развышленія поссивистическаго свойства: реальная, инфвианся предъ глазани, унія оказывалась такою далокою отъ уніи идоальной, оть того союза на равныхъ правахъ, е которомъ такъ любили говорить: въ върованіять и установленіять уніатской церкви оказывалось такъ много неноследовательностей, такъ много логическихъ скачковъ, что съ ними ръшительно не могла помириться более или менье диспининированная мысль. Разъ пробужденная въ сознательной двятельности инсль уністених воспитанниковь главной сеинарін стремилась все дальше и дальше, и заходила подчасъ очень далеко, гораздо дальше, чень это, быть ножеть, желательно было темъ, кто первый ее разбудиль. Если им къ этому прибавинь русское происхождение унівтских воспитанниковъ главной семинаріи, осли мы применть во вниманіе неотразимоє вліяніе на няхъ съ раниято детства западно-русской народной среды, хранившей въ себъ и подъ покровомъ уніи много остатковъ православной старины, --- для насъ станотъ хотя отчасти яснымъ, куда могла вайти приощеская инсль визонских уніатекихь клириковъ. "Сравнивая схоластическій способъ ученія істунтовъ, инсаль впоследствів архіен. Антоній, съ болю раціональнымъ, найденнымъ мною въ Вильні, я виділь, что сходаєтическая философія, которой крішко держатся ультранонтаны, способна, посредствонь перетасовки отвисченных понятій, скоріве приходить ко лжи, чімь отнекнвать истину. Я виділь, что римская церковь носить вы відрахы свонхы вужный ей обскурантизмы, препятствующій всякому прогрессу, виділь упорное стремленіе къ всемірному распространенію своей власти, охраняємой обскурантизмомы, виділь, что она вийсто христіанской любви разносить фанатическую ненависть, — виділь, что она, враждебно вторгаясь вы нідра христіанскаго славянства, вооружила вы немы однихы противы другихы, ослабила ихы и, какы червь, нодтачиваеть ихы силу. Видя все это, я убіждался, что ставить преграды папизму значить дійствовать вы интересів всемірнаго блага" (стр. 307).

Но если научный характеръ университетского преподаванія гарантироваль уніатекихъ клириковъ отъ всецёлаго порабощенія ихъ католической доктринь, оставляя для нихъ некоторую возможность образованія независимыхъ сужденій по темъ или другимъ вопросамъ, то близость главной семинаріи къ виленскому университету грозила имъ, новидимому, большою опасностію съ другой стороны. Мы говоримъ тутъ о польскомъ патріотическомъ направленіи виленскаго университета, съ такой силой заявившемъ себя въ немъ въ первой четверти текущаго столетія и приведшемъ его къ такимъ роковымъ последствіямъ.

Нельзя сказать, что главная семинарія совершенно чужда была этого направленія. Для развитія его въ ней всегда было на лицо иного благопріятныхъ условій. Для нольскаго діла уже то одно иніло серьевное значеніе, что преподаваніе въ ней велось на польской языкѣ; профессора читали лекцій на польской языкѣ, за-исключеніейъ нейногихъ, читавшихъ полатини; на польскойъ языкѣ клирики давали инъ устние отвіти; на польской или латинскойъ писали сочиненія на заданныя теми; на польской языкѣ составлями и произносили проповідни и т. д. Въ лекціяхъ профессоровъ все польское трактовалось, какъ свое родное: нашъ польскій писатель, наша польская литература, наша польская исторія— обычныя выраженія этихъ лекцій. Польскій языкъ быль общепринятымъ

нежду клириками разговорнымъ языкомъ; русскимъ литературнымъ языкомъ даже изъ уніатовъ владёли далеко не все и далеко не въ совершенствъ. Даже такой често русскій но происхожденію человыкъ, какъ Іосифъ Съмашко, по его собственнить слованъ, вышелъ. изь семинаріи съ очень посредственнымъ знаніемъ русской литературной рачи. Господство польскаго языка въ аудиторіяхъ и обыденой жизни естественне должно было располагать студентовъ главной соминаріи въ польку польскихъ интересовъ и стремленій. Прибавить къ этому, что предлагавшаяся имъ для чтенія литература была по прениуществу литература польская, и изъ этой литературы они охотиве всего читали, разумвется, то, что было въ ней поновье, что составляю интересь дня, т. е. разныя произведенія тогдашнаго виленскаго книжнаго рынка, написанныя въ навъстномъ духв, съ извъстной тенденціей. Митр. Іссифъ пишеть въ запискъ, поданной имъ (въ 1827 г.) Карташевскому, что онъ самъ носяв прочтенія въ семинарін "Исторін конституція З мая" пріобрівль иного польскаго натріотивна 1). Вообще, если польским патріотическить идеямъ и не давалось въ семинаріи такого полнаго простора, какъ въ университетъ, то къ распространению ихъ туть не ставилось и особенно сильныхъ преградъ. Притомъ же вся тогдашняя виленская атмосфера такъ сильно насминена била патріотическими парами, разносившимися отъ виленскаго университета по всъмъ направленіять, что при всемъ желанін семинарскаго начальства не дать имъ проникнуть въ семнарію, оказалось совершенно невозможныть это савлать.

Все русское въ тоже время, котя и не преследовалось въ главной семинаріи съ такой систематической враждой, какъ въ университеть, отодвинуто било и въ ней далеко, на задній планъ. На основаніи устава 1806 года, клирики главной семинаріи посъщали въ университеть лекціи русскаго явика и русской словесности, которыя читались въ немъ сперва проф. Чернявскимъ (1805—1821), а потомъ проф. Лобойко (1821—1832) 2).

<sup>1)</sup> Записки м. Іосифа, 1,438.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Съ 1814 года, по предложению манастра народнаго просвъщения, она чаталя въ университетъ дополнительный курсъ по исторія Россійской миперія.

Кромф того уніатскіе клирики изучали церковно-славянскій языкъ подъ руководствомъ такого знатока славянскихъ нарвчій, какниъ быль проф. Вобровскій. Везь сомевнія, изученіе русскаго и церковно-славянскаго явика оказивало на уніатских клириковъ благотворное вліяніе, опособствуя развитію ихъ русскаго самосознанія, не давая заглохнуть въ нихъ русскимъ чувствамъ и стремленіямъ ихъ. Митр. Іосифъ считалъ себя обяваннымъ въчною благодарностію проф. Чернявскому за его разсказы о Россін, объ ся исторін, объ ея герояхъ, объея быть народномъ. Но въ общей системы нольскаго образованія немногочесленныя русскія лекців не могли имъть большого значенія. Онъ однъ не могли пересилить общаго польскаго духа университетского преподаванія, тімъ боліве, что не всегда онв стояли на должной научной высоть. Преподавание того же Чернявскаго метр. Іосифъ называеть слабыма, а его записки по русской словесности жиденькими; онъ же упоминаеть, что слушателей у Чернявскаго всегда было немного. Хуже всего то было, что недостатовъ русскаго образованія въ семинаріи уніатскіе воспитанники ея не нивли возможности восполнять путемъ самообразованія, посредствомъ самостоятальнаго маученія русской литературы, посредствоиъ чтенія русскихъ кингь. "Невіроятно, какъ трудно тогда имъть русскія книги, нишеть митр. Іосифъ, и даже читать, нива оныя. Помню, мой товарищь, Антоній Зубко досталь какъто номоръ стариннаго журнала Улей. Мы его начали просматривыть вдвоемъ, въ ботаническомъ влассъ, до прихода профессора. Нужно было тогда посмотреть, какой шумъ подняли светскіе ученики университета: Разов такіе намо нужны соященники,... которые забывають мать Польшу,... которые сочувствують Россіи?... н им должни били припратать носкорве нашъ журналецъ 1).

Какъ ни трудно было, слабому русскому теченію въ главной семинарін видерживать наноръ грозной польской стихін, это теченіе однако ниногда не изсякало въ ней совершенно. Самал за-

<sup>1)</sup> Записки и. Іоснов, 1,17. Объ этомъ же случай разскавываеть и аржіеп. Антоній (301—302).

тюрническая жизнь виденскихъ клириковъ нъсколько уже охраниа ихъ отъ крайностей натріотическаго движенія, охватившаго университетскую молодежь. Въ этой затворнической жизни семинаристовъ, въ сравнительно редениъ свиданіямъ и сношеніямъ имъ съ свътскими студентами университета и митр. Іосифъ, и архіси. Антоній видять одну изъ важивйшихъ причинъ того, что польское революціонное движеніе не им'яло въ главной семинаріи особеннаго сивнаго усправ. Но, разументся, монастырскія ствин только отчасти охранили семинарскую молодежь отъ патріотическихъ увлечени. Однъ монастирскія стым не въ состояніи были преградить доступъ въ семинарію польскому патріотическому духу. Если этотъ духъ не находиль себ'в сочувственнаго отилика въ уніатскихъ восиитанникахъ главной семинаріи, то не вслідствіе однихъ вившнихъ преградъ, а потому главнымъ образомъ, что онъ совствив не гармонироваль съ общинь складомъ ихъ чувствованій и понятій. "Созваніе всей непріязненности отношеній къ намъ пановъ и ксендзовъ, говорить архіен. Антоній, охранило нась оть имла нольскаго фанатизма" (стр. 301). Старая, многовъковая борьба западно-русскаго народа за свою національность, очевидно, продолжалась и въ ствиахъ главной семинаріи, куда русскихъ такъ неохотно пустили. Русскій внутренній голось ясно указываль клирику-уніату его мъсто въ этой застарвлой борьбь за существование. Сама жизнь не дозволяла ему сойти съ этого ивста, а твиъ болве перейти во враждебный дагерь.

Съ конца двадцатыхъ годовъ текущаго стольтія, какъ извъстно, на чалась совершенно новая эпоха въ исторіи западно-русской уніатской церкви, завершившаяся (въ 1839 г.) общикъ возсоединеніемъ уніатовъ. При дъятельномъ участіи самаго знаменитаго студента главной семинаріи, Іосифа Съмашко, въ то время засъдателя духовной коллегіи, начался непрерывно затъмъ продолжавнийся рядъ самыхъ ръщительныхъ мъръ къ постепенному сближенію уніатской церкви съ православною. При новомъ оборотъ дълъ, отрицательныя заслуги главной семинаріи для уніи оказывались ненужными болье. Напротивъ, въ числъ другихъ мъръ, долженствовавшихъ привести къ совершенному отдъленію уніатской церкви

отъ католической, признано было своевременных положить конецъ совивстному обучению въ Вильнъ унівтовъ съ католиками, такъ какъ русское правительство теперь всего болве настанвало на ръзвоиъ отличіи уніи отъ католичества. Височайшинь указонь отъ 22 апраля 1828 года поветьно было учредить для уніатскаго духовнаго иношества особую духовную академію въ Полоциъ, въ которую бы поступали молодые люди, отличающиеся способностями н окончившіе съ усивхомъ курсь ученія въ енархіальныхъ семинаріяхъ. Всявдствіе этого указа, 26 мая 1828 года, состоялось Высочайшее повельніе о томъ, чтобы съ этого времени изъ уніатскихъ епархій не были уже вновь посылаемы воспитанники въ виленскую главную семинарію; ноступившіе же досель въ семинарію должны были оставаться въ ней до окончанія курса ученія. 1) Тогда же посавдовало упраздненіе должности уніатскаго духовника въ главной семинаріи. Уніатскимъ духовникомъ въ ней тогда быль свящ. Игнатій Пильховскій, нагистрь богословія. Онь назначенъ быль засъдателенъ греко-уніатской духовной коллегін, а наблюдение за небольшимъ числомъ воспитанниковъ уніатскаго нсповеданія, остававшихся еще въ главной семинаріи, поручено было, согласно предписанию министра народнаго просвъщения (13 іюля 1828 г.), проф. Бобровскому и префекту Лужинскому 2).

Объ управденів уніатскаго отділенія въ главной семинаріи хлопоталь теперь и Іосифъ Сімашко. Онъ находящь, что "находящієся
нынів тамъ уніатскіе семинаристы продолженіемъ своего воспитанія
могуть статься, по нынішнему положенію діль, не столь полезными, какъ вредными для уніатскаго обряда. Открытіе особой
духовной академіи для уніатовъ онъ считаль тогда (въ 1828 г.)
весьма полезнымъ, хотя не совітоваль съ этимъ торопиться; онъ
предлагаль отложить открытіе ея еще на два года для того.
чтобы съ одной стороны сділать надлежащія для этого приготовленія, а съ другой—чтобы не переводить въ уніатскую духовную

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборнять постановленій по министерству нар. просв., II, 103.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. дёло объ этомъ въ архивѣ попечителя виденскаго учебнаго округа (связка 188).

академію уніатских влириковь, обучавнихся еще тогда вь главной семинаріи. Относительно м'єста для будущей уніатской акадевін Съмашко ръшительно стояль за Полоцкъ, предпочитая его Овручу или другому какому-либо пункту, и мотивироваль это предпочтеніе півлить рядомъ разнато рода соображеній. Что касается преподавательского персонала, Свиашко находиль возножнымъ сейчасъ же подыскать для богословских наукъ четверыхъ или пятерыхъ вполнъ благонамъренныхъ и способныхъ профессоровъ изъ бившихъ студентовъ виленской главной семинаріи, а на каседры свътскихъ наукъ считалъ полознымъ пригласить профессоровъ изъ русскихъ учебныхъ заведеній. Комплекть учащихся онъ предлагалъ назначить въ 50 человекъ, говоря, что при большемъ числе учащихся въ академіи легче и скорбе распространится "желаемое умонаправленіе. Заглядывая въ будущее, онъ говорить въ заключеніе: "Кром'в того полоцкая академія по своему м'встоположенію не будеть излишнею и въ будущемъ, дай Вогь, времени для съверо-западныхъ епархій; тогда какъ овручская по близости Кіева должна бы уничтожиться 1).

Впрочемъ въ своихъ мивніяхъ объ уніатской академіи Свмашко по временамъ колебался. Такъ въ томъ же 1828 году въ другой запискъ его читаемъ, между прочимъ, слъдующее: "Еще неизвъстно, найдутся ли люди, могущіе дать сему заведенію направленіе, предположенной цъли совершенно согласное; но хотя бы и все соотвътствовало намъреніямъ правительства, учрежденіе особаго уніатскаго главнаго училища пребудеть на долгое время и предлогомъ и дъйствительною причиною совершенному уніатской церкви отчужденію. Нужно помнить, что нынъшніе уніаты не ниъютъ собственнаго духа... главное училище можетъ сообщить имъ не совершенно благопріятное единодушіе" <sup>2</sup>). Эти колебанія Іосифа были, кажется, временными. Въ 1829 году онъ опять стояль за открытіе уніатской академін, находя, что оно "поставить вящшую

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Записки митр. Іосифа, І, 480-481.

<sup>2)</sup> Ibid., 486.

преграду неугасимей жажд $^{\pm}$  римскаго духовенства к $^{\pm}$  прозелитивну и преобладанію  $^{\pm}$  1).

Открытіе полоцкой уніатской академін, долженствовавшей зашённть собою уніатское отдёленіе виленской главной семинарін, какъ извёстно, не состоялось. Вийсто этого, лучшихъ воспитанниковъ белорусской и литовской уніатскихъ епархіальныхъ семинарій стали посылать учиться въ православныя духовныя академін. Впрочемъ, проектъ уніатской духовной академін долго еще не сходилъ со сцены.

Виленская главная семинарія, послё упраздненія въ ней уніатскаго отділенія, не долго уже существовала въ прежнемъ видів. По указу имп. Николая Павловича (1 мая 1832 г.) виленскій университеть, послі извістнаго польскаго возстанія, быль закрыть. Вийсто прежней главной семинарін, въ Вильні 1 іюля 1833 года учреждена была особая римско-католическая духовная академія, существовавшая здісь до 1842 года, когда она въ полномъ составів переведена въ Петербургъ, гді остается до сихъ поръ.

Пл. Жуковичь.

<sup>1)</sup> Ibid., 513.

## Результаты изследованій о хеттейскихъ памятникахъ, дебытые въ западно-европейской литературе 1).

I.

Памятинки Эмаса, Каркемыша, Алеппо, Гюруна, Тізны, Ибриза, Богазъ-Кел, Эйука, Жіаръ-Кэлесси и Карабела.

Въ последнія десять или нятнадцать леть въ западно-европейской литературе, между прочинь, выдвинулся вопрось о хеттеяхь. Обстоятельствонь, побудившинь археологовь ваняться этинь вопросонь, ближайщинь образонь послужило открытіе надписей въ Энаов, Кархеныше, Алеппо и въ разныхъ местахъ Малой Азіи. О существованіи надписей въ Энаов упоминаеть уже Буркгардть. Во время своего путешествія въ Мекку въ 1812 году, онъ, проходя черезъ Энаов. видель здёсь, на базарной площади, въ углу одного дона, канень, покрытый различными знаками и изображеніями, которые Буркгардть приняль за ісроглифы, но отличные оть египетскихъ 2). На открытіе Буркгардта въ свое время не обратили должнаго вни-

<sup>&#</sup>x27;) Interpretations of the Hittites, by A. H. Sayce, read 6—th july 1880,—s. Transactions of Society of biblical archaeology vol. VII, p. 2, 248—293.—The bilingual hittite and cuneiform inscription of Tarkondemos, by A. H. Sayce, read. 2-nd November 1880, ibidem 294—308. The empire of the Hittites, by William Wright, with deciphrement of hittite inscriptions by prof. A. H. Sayce, 1884. Une civilisation retrouvée, par George Perrot, Revue des deux mondes 1886, juillet, 2 e liv.—Les Hetteens de la Bible, par ab. Vigouroux BB Revue des questions historiques t. XXXI. Geschichte Aegyptens unter den Pharaonen, von Heinrich Brugsch—bey, 1877. Histoire ancienne des peuples de l'orient, par G. Maspero, 1878.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Burckhardt, Travel in Syria and the Holy-Land. p. 146.

нанія, и свидітельство этого знаменитаго путешественника нашло себъ подтверждение уже спустя 58 лътъ, именно въ 1870 году со стороны двухъ американцевъ: Августа Джонсона и С. Джесуна, нвъ которихъ первий билъ въ то время генеральнить консулонъ въ Дамаскъ, а второй протестантскимъ миссіонеромъ въ Сирін. Во время своего пребыванія въ Эмаев, они случайно натолкнулись на камии съ надписями, при чемъ имъ удалось видеть не только камень, виденный Буркгардтовь, но и другіе съ подобикам же внаками и фигурами. Они даже старались сделать съ нихъ сники, но фанатическое население Энана, видъвшен въ этихъ камняхъ какіе-то талисманы и неприкосновенную святыню, заставило пытливыхъ американцевъ отказаться отъ своего плана и даже совсемъ оставить Эмаоъ. Тъмъ не менъе Джонсону, при помощи одного туземнаго живописца-араба, удалось пріобрести рисунки некоторыхъ изъ надписей, одинъ изъ которыхъ онъ и опубликовалъ въ журналь американскаго палестинскаго общества 1). Сообщеніе Джонсона тотчасъ же обратило на себя общее внимание археологовъ. Англійское общество по изследованію Палестины не замединло отправить въ Экаеъ одного изъ своихъ членовъ Драке, хорошо знакомаго съ Сиріей и ея жителями. Ему, благодаря ловкому обращению съ туземцами, удалось сделать снимокъ большой надииси. но вызванное этимъ волнение среди эмасянъ заставило его отказаться оть копированія другихь надписей. Вывшій въ то время англійскимъ консумомъ въ Дамаскъ капитанъ Вюртонъ, заинтересованный этимъ деломъ, посетилъ Энаоъ, и съ своей стороны предпринялъ попытку сділать снижи съ надписей, но и ему пришлось ограничиться копіями одного христіанина изъ Эмаса, по имени Константина ел-Хури, на искусство и опытность котораго Вюртонъ, какъ кажется, очень мало полагался, такъ какъ, опубликовывая эти копін въ Unexplored Syria (t. I, 335), онъ предостерегаеть читателей отъ фантазін художника. Не заслуга Бюртона заключалась въ томъ, что онъ со вниманіемъ высмотрель, где находятся камни съ надинсями, и точно описаль ихъ мъстоположение. Онъ

<sup>1)</sup> First Quarterly Statement of the american Palestine Exploration Society, 1871.

даже намеревался купить эти камии, но одинъ изъ владельцевъ подобнаго камия съ надписью запросиль съ Бюртона 2,000 франковъ, на что онъ не согласился; спустя нъкоторое время тотъ предъявиль ему еще большія требованія. Такинь образонь, благодаря упорству туземцевъ, положение археологовъ, всячески старавшехся познакомиться съ танественными камнями, становилось весьма грустнымъ. Кромъ этого, можно было опасаться за самую пълость этихъ камией: фанатическое населеніе, не желавшее допустить къ никь иностранцевь, мегло поступить съ ними также, какъ въ 1868 году арабы заіорданской области поступили съ памятникомъ царя Меши, т. е. разбить ихъ. Но, кажется, сама судьба сжаинась надъ почтенными изследователями старины. Въ 1872 году блистательная Порта назначила генераль-губернаторомъ Сиріи Субипашу, который, будучи грекомъ по происхождению, получилъ хорошее образованіе, вчастности интересовался археологіей и сочувствоваль ванятіямь этого рода. Занявь эту должность, Суби-паша предприняль путемествіе по Сиріи, для ознаковленія сь положеність населенія и разбора на м'вств разныхъ дівль. Въ Дамасків онъ, между прочинъ, встретился съ бывшинъ въ то время здесь членомъ англійскаго миссіонерскаго общества Райтомъ и англійскимъ генеральнымъ консуломъ Кирби-Гриномъ. Суби-паша сдёлалъ имъ предложение вхать съ нивъ въ Энаеъ, о камияхъ котораго, какъ равно и объ интересъ, какой они представляють для археологической науки, онъ еще раньше слишаль. Англичане, разумъется, охотно приняли такое предложение. 25 ноября 1872 года они вивств съ Суби-пашей прибыли въ Энаеъ, при чемъ генералъ-губернатору жетелями была устроена очень торжественная встреча. На следующій день англичане вивств съ пашой отправились размскивать камни съ надписани. Къ сожальнію никто изъ нихъ не захватиль съ собой нвъ Дамаска описанія м'встоположенія этихъ камней, и такимъ образомъ приходилось разспрашивать встръчавшихся тузенцевъ. Но постедніе сразу же поняли цель таких разспросовь, и посему не хотьми указать домовъ, гдв находятся эти камни, а некоторые отвъчали, что такихъ камней въ городъ совстиъ и нътъ. Нашимъ нскателянь пришлось бы, вероятно, пропутаться очень долго, такъ какъ въ городъ съ 7 — 8 тысячами домовъ найти камни было не легко, если бы на ихъ счастье съ ними не встрътился нъкій Судиманъ-эл-Калласъ, въ домъ котораго находился одинъ изъ камней съ надписями и который за объщанный ему подарокъ проводилъ къ нему искателей. Такимъ образомъ одинъ изъ камней былъ найденъ; теперь, при помощи того же Сулиманъ-ел-Калласа, не трудно было найти и другіе.

Суби-паша, осмотръвний надписи на камияхъ, сразу же понялъ ихъ научное значение и извъстиль объ этомъ султама телеграмиой, ноторой просиль у него позволенія пріобрасти кажи въ оттожанскій императорскій музей. Получивъ на это разрівшеніе, Суби-паша отдаль приказъ перевезти камин къ нему въ Сераль. Перевозка камеей съ таниственными надинсями, изъ которыхъ одинъ при этомъ быль расколоть на двое, произвела возбуждение въ жителяхъ Эпаса: они видели въ этомъ поругание надъ илъ святиней и ставили это въ связь съ какичъ-то древнить прерочествоиъ объ Энаев. Какъ бы на бъду, въ эту ночь на горизонть Экаеа жителянъ пришлось наблюдать звіздний дождь, --- явленіе, которое, по словань путешественниковъ, на ясновъ небъ Сиріи кажется особенно рельефнывъ. Суевърные эканяне не преминули поставить это явление въ связь съ перевозкой камней и увидели въ немъ проявление гитава Аллаха за поруганіе надъ святыней. Всю эту ночь въ город'в стояль большой шумъ и всюду раздавались вопли и крики къ Аллаху и его пророку. На следующій день къ Суби-панте явилась депутація неъ местних старейшинь, во главе съ хаджи, которая желала объясниться съ нижъ по поводу пережитыхъ жителями странныхъ событій. Тоть сь почетомъ приняль челмоносныхъ депутатовъ, усадиль ихъ на диванъ, предложилъ кофе и сигареты. Начался докладъ. Депутаты говорили долго и одушевленно. Хитрый паша со виннаніснъ вислушиваль каждаго. Наконець они кончили. Водворилось молчаніе. Суби-паша погрузился въ разимимленіе и поглаживаль свою бороду. Потомъ, какъ бы озаренный особеннымъ вдохновеніемъ, онъ обратился къ депутатамъ съ такимъ вопросамъ: "убила ли кого-нибудь какая-либо изъ упадшихъ ввёздъ?" Тъ отвічали, что никого не убила. "А, воскликнуль паща, — и такть

гроже, что слышала поставленная на всякій случай у вороть дворна стража, -- въ таконъ случав это хорошее предзнаменование: оно указиваеть на то, что Аллахъ одобряеть отправку вами своихъ дорогих камней въ даръ своему халифу, отпу верующихъ! Такой отвътъ вноинъ удовлетвориль членовъ депутаціи, котерые встали, раскланялись съ почтеннымъ вали, и удовлетворенные отправились къ себъ по доманъ. Такинъ образонъ камии съ надписями стали собственностью людей науки. Теперь Райту и Курби-Грину предстояло сделать сники съ надписей. Въ Экаев не было фетографа, съ англичанами также не было фотографическихъ приборевъ, такъ что снять фотографическіе снижки съ камней не было средствъ. Оставалось сделать только сленки, что къ тому же было и надежнье. Узнавъ, что неподалеку отъ Экаев можно найти необходимый ми ствиковъ гипсъ, Райтъ отправиль за никъ надежнаго человъка, а самъ занялся чисткой камней. Последния работа трбовала усния изскольких человекь, и продолжалась два дия. Во впадинать между рельефами было много гряви и мхв. Находившаяся здъсь известь отъ времени стада такъ же тверда, какъ и самый камень, такъ что при чисткъ пришлось прибъгнуть, кроит воды и щетки, также къ станескамъ. Наконецъ камни были вычищены, гипсъ привезень, обожжень, истолчень и изъ него сделань составь для сленковъ. После этого приступили къ самынъ сленкамъ, которые далались съ возможной тщательностію, съ сохраненіемъ всехъ штри-10въ, линій, углубленій и даже недостатковъ камней. Одна серія такихъ сивиковъ была препровождена въ британскій музей, а другая-въ англійское общество изследованія Палестини. Самые же камии, перевезенные въ Константинополь, сперва были помъщены во лворъ арсенала св. Ирины, въ старомъ Сералъ, а потомъ въ 1875 году, благодаря стараніямъ Суби-паши, сдівлавшагося къ тому времени уже министромъ просвъщенія, были перевезены, вивств сь прочей археологической коллекціей, въ особое зданіе Чинили-Riocky.

Эмаюскія надписи были не единственными въ своемъ родъ: какъ показывали копін, снятыя Смитомъ и Драке въ 1872 году съ одной надписи въ Алеппо, и здъсь была надпись со знаками, пото с

добными эмаескимъ. Кромъ этого, вскоръ послъ съемки эмаескихъ надинсей, въ 1874 и 1875 гг. великобританскій консудъ въ Аленно Сконъ, во время свеего посъщенія развалинъ, расположенныхъ по правую сторону Евфрата, неподалеку (6 ч. ходьбы) отъ деревни Виреджикъ, встратидъ памятники съ надписами, подобными эмаескимъ. Развалини, где они находились, назывались у арабовъ "Калаатъ Джераблусъ" — "укръпленіе Джераблусъ". Сконъ предположияъ, что это название есть испорченное греческое имя 'Іεράπολις,---названіе города, им'ввшаго въ римскую эпоху одинъ нзъ славивания в храмовъ Астарты, описанный Лукіановъ въ его сочиненін de dea Syria. Но Гіераполись стояль на месте боле древняго города, следы котораго еще и теперь видны среди остатковъ древней цитадели, возвышающейся болье, чемъ на 30 метровъ надъ уровнемъ ръки. Здесь, между прочимъ, находять базальтовые цилиндры и шлиты, на которыхъ, вивств съ скульптурными изображеніями, наноминающими ассирійскія, встричають надинси, сходиня съ енаескими. Наблюдая расположение развалинъ и припоминая свидетельства объ этой местности древнихъ писателей, Сконъ совершенно справеданво предположилъ, что часть этихъ развалинъ представляеть остатки часто упоминаемаго въ египетскихъ и ассирійскихь памятникахъ Кархеныша, находившагося на правомъ берегу Евфрата и почти на самой срединъ его теченія. Предположеніе Скона было принято и Смитомъ, ученымъ оріенталистомъ, который во время своего третьяго и последняго нутемествія на востокъ (1876 г.) посътилъ развалини Джераблусъ, убъдился въ ихъ археологическомъ значеніи, и нашисаль въ британскій мувей докладъ относительно того научнаго интереса, какой представляютъ эти развадины. Хранители музел выхлонотали въ Константинополъ фирманъ на производство раскопокъ въ данномъ мъстъ и асситновали на это дело нужную сумиу. Между темъ Синтъ, къ большому прискорбію для оріенталистовь, умерь, а Сконь должень быль оставить Алеппо, и производство раскопокъ было поручено преемнику Скона консулу Гендерсону, который и переправиль часть найденных памятниковь въ британскій музей. Наиболье громозакіе и ненъе интересные изъ нихъ въ научномъ отношеніи были остав-Digitized by GOOGLE

лен на пъстъ. Изъ намятниковъ, вывезенныхъ изъ этой пъстности. особенно замъчателенъ барельефъ царя, находившійся въ долинъ украшенія Биреджикъ, замаченный еще раньше Баджеромъ и описанный ниъ въ сочинения "Nestorians and their Ritual" (1852, vol. I, р. 352). Въ настоящее время онъ находится въ британскоить музей и извистенъ подъ именемъ "монолита царя". Около этого же времени англійскій полковникъ Унльсонъ открыль двіз надииси въ Гюрунъ, на скалъ ущелья, чрезъ которое протекаетъ одинь изъ притоковъ Евфрата. Эти надписи весьма повреждены. но сохранившиеся на нихъ знаки безспорно напоминають знаки кархенишених и энаосних надписей. Подобныя же надписи были открити въ Тіанъ, на юго-западъ отъ Гюруна, на югь древней Каппадокін. Какъ оказалось при дальнейшемъ изследованін, районъ наднисей съ подобнаго рода внаками простирался значительно далее Ваниадовін. Еще въ 1838 году наіоръ Финеръ обратиль винманіе на одинъ странный памятникъ, заміченный еще Оттеромъ въ деревив Ибризъ, на съверо-западъ отъ Тарса, неподалеку отъ ущелья Кулекъ-Вогавъ, известнаго у древнихъ подъ именемъ "киликійских вороть". Фишеръ сділаль съ него синковъ, который н сообщилъ Киперту, а последній опубликоваль его въ изда-HIS PETTERS Erdkunde" III, 18 (.Asia Minor", vol. 1). Въ 1876 г. этотъ памятникъ видълъ и сдълалъ съ него болье совершенный снимокъ англійскій путешественникъ Дэвисъ, который опубликоваль описание его вивств со снижовь въ Тгапsactions of Society of Biblical Archaeology (vol. IV, p. 2). На этомъ намятнике изображемы две фигуры, изъ которыхъ одна, въроятно, представляетъ бога, другая-царя или жреца,сь руками простертими къ первому. Изображение бога гораздо больше изображенія царя. У голови его, а также позади изображенія жреца и наконець внизу этихь объихь фигурь находятся надинси, знаки которыхъ похожи на эманскіе 1) и кархенынышскіе. Подобныя изображенія быди находины Тексіеронъ, Перротонъ и Гамильтоновъ и въ другихъ мъстахъ Мадой Азін (ср. Техіег,

<sup>1)</sup> The Monuments.... 264-265.

<sup>·</sup>XPECT. 4TER., M 3-4, 1887 r.

Description de l'Asie Mineure, 3 rona, 1839-49; Perrot et Guillaume, Exploratione archeologique de la Bithynie et de la Galatie, 1862). Изъ открытыхъ и описанныхъ ими памятниковъ особенно заивчательны памятники въ Богазъ-Кев и Эйукв, къ свверу отъ Каппадоків, по правую сторону ріки Галиса. Эти памятники представляють развалины древиженихъ двордовъ и строеній, съ неображеніями боговъ, парей и воиновъ, а также съ особыми письменами, сходимии съ эмаескими. Открытіе скульптурныхъ изображеній и знаковъ хеттейскаго письма въ Вогазъ-Кеф, Эйукъ и другихъ мъстахъ Малой Азін, расположнае профессора Сейса, наибольо усерднаго неследователя вопроса о коттель, тщательное неследовать неображенія, находящіяся въ западной части Малой Азін, въ такъ називаеменъ карабельскомъ проходъ. Одно взъ этихъ изображеній было открыто Ренуардовь на 1889 г. и снято Тексіеровъ, а нотомъ Кларкомъ, а другое въ 1856 г. - Веддо и его отрядомъ, а также прусскимъ неженеромъ Гюманомъ. Неточный симокъ последняго быль опубликовань Курпіусовь въ Archeologische Zeitung 1876. Объ этихъ намятникахъ зналъ нежду прочинъ Геродотъ, который описываеть два намятника въ карабельском проходъ, на разетоянін 25 миль отъ Спирны, на пути въ Ефесь и Сарды. Одинъ изъ нихъ онъ считаетъ за изображение Раизеса 2, у грековъ Севостриса, котя замъчаетъ, что уроженим Іоніи не знаютъ, въ честь кого были сделани эти изображения. Со словъ Геродота это инвніе разувлялось некоторими изъ позднейших путешественниковъ и ученыхъ, пока Росселини и Масперо, разсиатривавшие надиись на изображение мнимаго Севостриса, не заявили решительно, что эту надпись нельзя считать огнистской, а Сэйсь даль ой другое происхождение. Въ сентябръ 1879 года онъ быль въ томъ мъсть, гдъ находятся эти изображенія и сдълаль тщательный оттискъ обонхъ 1), а также — находящейся на одновъ изъ нихъ надинси, знаки которой вполив сходны со знаками надписей кархеиншскихъ и эканскихъ. Одно изъ изображеній представляють человъка, стоящаго въ неше и одетаго въ короткое платье, обутаг

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cm. The Monuments.... 266-269.

въ ступни, съ остроконечной шапкой на головъ, и съ дубиной въ левой рукъ. Внизу изображенія находится надпись. Это изображеніе называется Карабель-дере и находится на пути изъ Ефеса въ Фекою. Другое изображение, называемое Бел-каи-ве, также представляеть человъка въ нишъ, подобно первому, хотя — болъе грубой работы, и находится на пути изъ Смирны въ Сарды. Оба изображенія представляють какого-то царя. Подобныя изображенія были найдены Перротомъ и Гильомомъ также въ Жіаръ-Калесси. на разстояніи 9 часовъ ходьбы на юго-западъ отъ Анкиры, и бануъ деревни Караомерау и Гойадъя. Знаки циська, подобные энаоскимъ и кархенишскимъ, употреблялись не исключительно въ монументальных надписяхь, выбивавшихся на бокахь горь или на выступахъ храмовъ и дворцовъ; они, въ видъ курсива, употреблянись также въ обиходъ государственией и торговой жизни, причемъ гравировались на камий или на гипси въ видъ початей. Оттиски таких печатей находять въ различныхъ местахъ Малой Азін 1). Подобине же знаки встрвчаются на ивкоторыхъ изъ печатей, найденныхъ Лайардомъ въ библіотекв дворца Сеннахериба. въ Купнджикъ. Въ дуврскомъ музет находятся несколько цилиндровъ, доставленныхъ туда Серлинъ-Доринъи, находящіяся на которыхъ изображенія и идеограмны напоминають по своему стидо н композицін барольефы эмаескихъ памятниковъ 3). Снимки большей части перечисленных нами намятниковь и надписей Эмаса, Аленно, Кархенына и Малой Азін ножно видёть въ приложенін къ сочинению Уильяма Райта, The empire of the Hittites, London 1884 г., въ которомъ они занимаютъ восемнадцать таблицъ.

<sup>1)</sup> Коллекція такихъ печатей принадлежитъ археологу Г. Шлюмбергреу, ср. Revue archeologique t. XLIV, р. 333, Sceaux hittites en terre cuite apparenant a M. L. Schlumberger.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сними и описаніе этихъ цилиндровъ находится въ 4-иъ т. Histoire de l'art dans l'antiquite, par *Perrot et Chipies*.

## II.

Характерныя отличія этихъ надписей. Рашеніе вопроса о нація, которой опъ принадлежать.

Разсматривая находящіяся на этихъ памятникахъ надписи и письмению знаки, мы закъчвень отчасти ихъ некоторое сходство съ огипотскими надписями и јероглифами: какъ тамъ, такъ и здесь творим надинсей для выраженія своихъ идей или названій описываемых лиць и явленій употребляли фигуры различныхъ предметовъ природы и ихъ отношеній. Но такое сходство въ принципъ не даеть права отождествлять нежду собой знаки того и другого рода. При болье вникательномъ сравнени тахъ и другихъ, замъчается большое различіе между египетскими ісроглифами и знаками эмаескихъ и кархемышскихъ надписей. Во-первыхъ, между посиъдними знаками встречается много такихъ, которыхъ совсемъ нетъ между огипотекним іороглифами, а осли иные и ость, то они имъють, такъ сказать, другую физіогновію и отличаются отъ египетскихъ большимъ реализиомъ въ изображении предметовъ. Изображаеные ини предметы гравированы рельефонъ 1), -- что въ Египтъ встречается иншь въ некоторихъ надписяхъ, принадлежащихъ ко времени первыхъ династій; такъ что те, что составляеть исключеніе въ Менфись, является общинь правилонь въ Кархеннигь, въ бассейнахъ Оронта и Галиса <sup>2</sup>). Во-вторыхъ, египетскіе іероглифы обнаруживають следы более тонкой и опытной руки, нежели ісроглифы нашихъ надинсей: последние, сравнительно съ первыми. представияются до некоторой степени грубыми и аляповатыми. обнаруживають произведение лиць, менье привыкшихь къ процессамъ гравировальнаго письма, вообще свидетельствують о меньшей письменной практикъ, благодаря чему и самые знаки являются болье похожими на свои оригиналы. Наконецъ, эмаескія, кархемышскія и налоазійскія надинси отличаются отъ огипотскихъ

<sup>4)</sup> The Monuments... 251.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Исключеніе въ этомъ отношенія представляєть только тіанская надпись.

своей большей симметричностію: посреднив онв имвють регулируюдія горизонтальныя линіи; исключеніе въ этомъ отношеніи представляють надинси, вивющія не болюе двухъ или трехъ знаковъ. Между этими линіями и располагаются знаки, изъ которихъ один занимають всю висоту поля, другіе же меньшіетолько половину его: въ последнемъ случае нежду линіями, обыкзнака. Отличаясь оть египетскихъ новенно, бываеть по два. іерогляфовъ, знаки интересующихъ насъ надписей еще болье отличаются отъ знаковъ ассиро-вавилонскаго и древне-персидскаго иныма, которое представляеть уже переходъ къ звуковому алфавитному письму, и отличается однообразіемъ своихъ элементовъ, з также — отъ надинсей финикійскихъ, пальнирскихъ, еврейскихъ и греческихъ, въ которыхъ применяется звуковое писько. Но если надписи Эмаса, Алеппо, Кархемина и Малой Азін отличаптся но своему характеру отъ прочихъ досель извъстныхъ надписей, то спранивается: къ какому же роду онв принадлежать? я что за нація, которан была виновницею этихъ надписей? Эти вопросы представи предъ сознание ученыхъ археологовъ вследъ за тыть, какъ опубликованы были снижки съ надписей Энаса, Алеппо, Кархенина и Макой Азін. Какъ часто биваеть въ подобнихъ случаль, когда взевстный вопрось предлагается на общее рышене, отвътъ на эти вопросы последовалъ почти въ одно и то же время со стороны нъскольких ученихъ. Уже въ 1872 году, когда ствики съ эканскихъ надписей были получены въ Англіи, приславшій ихъ Уильянь Райть высказаль предположеніе, что энаескія надинси принадлежать хеттеямь, — народности, упоминаемой нередко въ Библін, памятникахъ Египта и Ассиріи, и занимавшей во время своего могущества территорію съ востока на западъ-отъ Евфрата 10 Эгейскаго моря, а съ съвера на югъ — отъ Чернаго моря до Ранокуруры. Къ такому же предположению пришоль ученый ассиріологь Сойсь и Исаакъ Тойлоръ, авторъ извістной книги "Тhe Alphabet" (vol. 2, р. 120). Существованіе такой народности прижавалось учеными еще раньше открытія памятниковь Экаса и Карленыша. Еще раньше этого некоторые историки и, нежду прочинь, извъстный учений Джоржъ Смитъ 1) полагали, что между древнъйшими центрами человъческой культуры — Ниневіей и Вавилоновъ съ одной стороны, и центрами сравнительно поздивиними -- Ефесовъ н Анинами съ другой-необходимо должна была существовать какая-либо воликая культурная нація, которая служила, такъ сказать, передаточныгь нунктомъ отъ однихъ центровъ къ другимъ, и чрезъ которую ассиро-вавилонская цивилизація и культура передавалась грекамъ, принимая болъе или менъе значительную окраску той среды, чрезъ которую она проходила. О существованін таковой народности говориль сознанію ученихь и тоть факть, что въ Малой Азін повсюду, на камнять и монетахъ, находили большое количество надписей, некоторыя буквы которыхъ не нивли сходства ни съ греческими, ня съ финикійскими, не съ ассирійскими знаками и принадлежали къ какой-то особенной системъ письма. На островъ Кипръ найдено было значительное количестве надинсей, гравированныть то на камий, то на броизи, то на монетахъ, въ которыхъ последовательно применялась эта система, названная учеными относительно кипрскихъ надписей-кинрский алфавитомъ. Этоть алфавить употреблялся здёсь до времени первыхъ Птолонеевъ и долгое время вивств съ греческимъ алфавитомъ, такъ что встречаются двуязычныя надинсе, писанныя параджельно знакамя того и другого. Последнія надинся и послужели для Джорджа Синта влюченъ для изученія кипрскаго алфавита. По изследованіямъ Синта, этотъ вафавить состояль приблизительно изъ шестидесяти знаковъ, изъ которыхъ били пять гласныхъ  $(\alpha, s, \iota, o, \upsilon)$  и двънадцать согласныхъ  $(x, \tau, \pi, \mu \nu, \lambda, \rho, F, j \sigma, \xi, \zeta)$ ; большая часть согласных вивла имть различных формъ, смотря потому, вакой изъ пяти гласнихъ звуковъ входилъ въ соединение съ извъстной согласной, такъ что напр. ха, хе, хе, хе, хо, хо ниван различные знаки въ нашисанін; впроченъ нікоторыя согласныя, какъ ј, ξ, ζ не имъли полнаго ряда пяти знаковъ. Придихательные звуки, кажется, совершенно отсутствовали въ этомъ алфавитв, или, но крайней мъръ, не инсались. Непонятно, почему книрскіе греки.

<sup>1)</sup> G. Smith Chaldean Account of Genesis p. 311.

усвоными финикійскій алфавить, вийсть сь тыпь употребляли также и древній слоговой. Такую странность можно объяснить только изъ веська консервативнаго направленія, господотвовавшаго между кипрскими греками, отлученными самой природой отъ вліянія эластичнаго эллинизма. Съ другой стороны, этотъ алфавить, вероятно, нивлъ священное значение и употреблялся жрецами въ актахъ религиозенхъ и религіозно-политическихъ 1). Какъ бы то ни было, но этотъ анфавить говорить объ употреблени на Кипръ какоге-то особаго алфавита и шрифта въ древивйшую эпоху исторіи Кипра. Некотерме, напримъръ Дикеъ, думали, что кипрскій алфавить заниствованъ и образовался изъ влинообразныхъ силлабаріовъ, --- въ то время, когда ассирійское государство занимало наибольшую территорію и когда кипрокіє князьки платили дань ассирійскимъ владиканъ. Но более тщательныя изследованія расположили сделать другое предположение. Принять первое предположение препятствовали следующія соображенія. Во-первыхъ, въ числе кипрекихъ и ниневійских силлабаріовъ полнее сходство замівчають линь между двуня. Что же касается различія нежду ними, то оно очень бельшое: въ випрекихъ силлабаріяхъ не различается между b, р и ph; d, t и th; g, k и kh; а въ клинообразных силлабаріях веть различіе между b и р, d, t и th, -g, k и kh, есть даже особий знакъ AME C, HO SE TO HET'S DESARVIS NOWAY IN H. V, RAN'S B'S KHUPOKHY'S 2). Съ другой сторони, надшиси со внаками кипрокаго алфавита встръчаются въ развихъ мъстамъ Малой Азів, до самой Троади в при томь въ местахъ развалинъ, обнаруживающихъ следы глубокой древности. Накоторые знаки отого алфавита встрачаются въ провинијальных макозрійских акфавитахъ, рядокъ со знаками финикійскаго алфавита, который со своими 22 буквани оказывался какъ бы недостаточникъ для изображения всехъ звуковъ налоазійскихъ языковъ, такъ что есть основание предполагать, что было

<sup>1)</sup> Методъ, которому сладовали при дешнерировани инпрекихъ надписей, и результаты, достигнутые отъ взучения ихъ, изложены г. Бреалемъ въ Journal de Savans (acut et semtembre 1877).

<sup>2)</sup> The Monuments... 280.

время, когда тотъ древній шрифтъ, поздивищую стадію развитія котораго им находинь въ кипрскомъ шрифть, быль общераспространеннымъ среди народовъ Малой Азіи: въ Канадокіи, Мизіи, Лидін, Карів, Ликін, Памфилін и Киликін, где такинъ образонъ и савдуеть искать происхождение кипрскаго силлабария 1). Витеснение и до известной степени исчезновение его въ этихъ странахъ Малой Азін обуслованвались распространеніемъ финикійскаго шрифта, какъ болве удобнаго и простого. Но если распространение последняго шрифта среди народовъ западной Азін относится ко времени болъе раннему, чъть время Саргона и Ассурбанапала. при которыхъ ассирійская цивиливація дала почувствовать свое вліяніе даже народанъ, жившинъ на полуостровахъ и островахъ Средиземнаго моря: то мы необходимо должны предполагать, что распространеніе вытесненнаго финикійскимъ прифтомъ азіатскаго шрифта относится ко временамъ гораздо болбе древникъ, чемъ время ассирійскаго могущества (ІХ и VIII вв. до Р. Х.), къ тыль отдаленнымъ временамъ, когда народности Малой Азім пользовались полной автономіей и были страшны даже для царей Месопотамін и Египта, къ той эпохів, когда эхо военных вриковъ на берегахъ Оронта отдавалось въ долинахъ Гермоса и Меандра, за Евфратовъ и Ринокорурой, -- когда виновники этихъ криковъ вели лътописи своихъ побъдъ, для чего пользовались своими письменами, а не письменами Ассиріи и Егинта. Разсуждая такъ, нельзя было носледовательно не придти къ предположению существования въ ванадной Авін въ древнее время особаго перифта, отличнаго какъ отъ египетскаго, такъ и отъ ассирійскаго и финикійскаго шрифтовь, позднайшую стадію развитія котораго представляеть кинрскій алфавить. Надписи Экаеа, Акенно, Кархенына, Гюруна, Тіаны, Ибрива, Багазъ-Кея, Эйюка и Карабела оказывались такинъ образомъ древившими намятниками этого шрифта.

Теперь спрашивалось: какъ называлась та народность, которой принадлежаль этоть шрифть, которая оставила после себя писанныя имъ надписи и которая вместе съ темъ была проводии-

<sup>1)</sup> The Monuments... 279.

конъ ассиро-вавилонской культуры въ Грецію и такинъ образонъ вообще въ Европу? Отвъть на этотъ вопросъ стали искать въ паилтинкахъ Египта, Ассирін и въ Библін. Понски оказались не напрасными: эти памятники единогласно ответили, что действительно въ древиватное время исторіи на пространстве между Евфратовъ и Средиземнымъ моремъ въ одномъ направленіи, Чернымъ моремъ и Ранокорурой въ другомъ, обитало сильное племя съ довольно высокой культурой, съ царями котораго приходилось вести войны и египтянамъ, и ассирійцамъ, и евреямъ. Египетскіе намятники называють это племя кхити, ассирійскіе-кхати или кхатти, а Бибдія—хоть תה хиттинъ הקים иногда—сыны Хотовы בני הת у 70— Хет, Хеттіч, Хеттіш, Хеттагог. Ожосточення войни огиптявъ съ леттелин начинаются носле изгнанія гиксовъ 1) изъ Египта, съ начала 18 династіи. Съ этого времени имя хеттеевъ, а также имена нать царей и городовь часто встричаются въ египетскихъ надиисяхъ. При чемъ во время 18 династіи они упоминаются вивств съ рутенами, какъ назывались у египтянъ народы Сиріи, а потомъ фигурирують отдёльно, какъ наиболее воинственная и сильная нація изъ сирійскихъ племенъ. Изъ хеттейскихъ городовъ особенно часто упоминаются: Макита (Мегилдо) 2), Хенту (Эмаеъ) 3), Тамаску (Дамаскъ) 4), Кадешу (Кадешъ) 1), Кархемышъ 6), Калопу (Алдено) 7), Певоръ или Педери в) и многіе другіе. Подроб-

<sup>1)</sup> Есть между прочимъ межніе, что хеттен были гинсами или пастухами—
парями, которые владал Египтомъ въ теченія 500 латъ. Въ своемъ сочиненів «О религіозномъ общественномъ и государственномъ состоинім евреевъ
во время судей (57—58) мы насались этого мизнія, и тамъ ме съ достаточной
ясностімо показали его неосмовательность. Не раздаляя этого мизнія, им тамъ
не менже инсколько не умаляємъ значенія хеттеєвъ для Египта, какъ визш-

<sup>2)</sup> Brugsch Gesch. Aeg. unter den Phar. 296-301. 381. 466. 557. 661.

<sup>3,</sup> id. 331, 556.

<sup>4)</sup> ib. 331.

³) іb. 331.

<sup>6)</sup> ib. 598.

<sup>7)</sup> ib. 515.

<sup>1)</sup> ib. 454 cp. Wright the exp. 42. 53. 120.

ный перечень этихъ городовъ находится на большой Карнакской надписи, прочитанной и объясненной Де-Руже и Маріеттовъ 1). Изъ этихъ городовъ имъли въ военномъ отношеніи особенно важное значеніе Мегиддонъ на Кисокъ, Кадешъ на Оронть 2) и Кар-

<sup>1)</sup> Mariette, Les listes geographiques des pylones de Karnak p. 46-47. cp. Brugsch ib. 331-333. 453-455.

<sup>3)</sup> О существованін этого города до открытія Шамполіоновъ влюча въ чтенію египетскихъ надинсей не было извітство. Правда, въ Библін есть одно масто, въ которомъ можно видать накоторое указаніе на этотъ городъ, но это место очень темнос и из тому же не одинаково читающееся вы еврейскомы и греческомъ текстахъ. Разумвемъ 2 Ц. XXIV, 6, который по еврейскому текоту чатается: ויבאן הגלערה ואל־ארץ תחתים הרשו, т. е. прашля въ Галавадъ н въ землю Тахтанъ-Ходин. Рачь идеть о лицахъ, которынъ коручено было произвести перепись во всемъ еврейскомъ государствъ. Какъ видно изъ маршрута, котораго они держались въ переписи (ib. cm. 5-8), они начали ее съ южной части запорданской области, дошли до самаго съвернаго пункта Галанда, потемъ перешля въ Тахтимъ-Ходии, откуда уже направились въ Данъ-Яанъ, Сидонъ и далве къ югу по занедной чести Палестины. Тактикъ-Ходши представляется такимъ образомъ областію более северною, чемъ Галаадъ, колъно Даново и Сидонъ, такъ что мы должны подагать ее на крайнемъ сявера территорін еврейского государства при Давида. Но гда висиво нажодилась эта область, ни свидательства историвовь, ни свидательства путешественняковъ не говорять. Тв, кому желательно на везкій вопросъ непремънно вивть какой нибудь отвыть, котя бы и плохой, прибысають нь часто практикующемуся у вязегетовъ пріему исправленія текста; слова ЖПП ВУПП жаизняють въ ШПР СППП, и понямають подъ нами «Кадешъ Хеттеевъ». Ср. Vigouroux Les Hetteens de la Bible dans Revue quest. historiques t. XXXI. Въ польку такого пониманія говорить находищенся въ накоторымъ симскамъ перевода 70 чтеніе: хаі ўдог віс Гадаад каі віс үйр хеттін хадус. Такъ шисино четается вы комплютенской политеетть t. 2, f. 12; вы антвершенской t. 2, р. 477, napameneli-t. 2, p. 477, nonersort Bantona, cm. Notae ad Versionem graecam t. VI, p. 53. Hozaraerra IIIrapa n Tellan, 2-re mag. 1854, t. 2, q. I, p. 548, general els  $\gamma \bar{\gamma} \nu$  yettielu. Ho upotube taboro normalis foropute, mpous недостаточной обоснованности толкованія, также 2 Ц. VIII, 9-10, гда говорится, что Оов эмвескій, другими словами, царь коттоовъ присладъ ить Давиду своего сына Іорана, для поздравленія его съ успахонь войны противъ смрійскаго царя Адраазара, что указываеть на дружественныя отношемія между жеттелии и евредии въ это время. Кроив того, въ Библін нигда не говорится о завоеванія Давидомъ Кадеша, кежду такъ историвъ даль Давида не прошель бы нолчаниемь этого сакта, еслибь онь действительно быль. Вантие Кадеша составило бы такой же славный подвить для Давида, какь и вантіс

хенишъ на Евфрать: первые два заграждали египтянанъ путь на съверъ, и около нихъ происходили знаменития битвы египтянъ съ зеттелин, а Кархенинъ заграждаль путь изъ Месопотаніи. Изъ кеттейских парей въ огипетских панятникахъ встрвчаемъ упоминаніе о Сапалель, Мавразарь, Мафтанарь и Хотазарь 1). Первымъ фараоновъ 18 династін, которому пришлось вести наиболю ожесточенную войну съ хечтеями, быль Тотмесь 3-й, завоевавний большую часть хеттейских вдаденій <sup>2</sup>) и вравній сь хеттеевь большую дань з), состоявшую изъ рабовъ, драгоценныхъ камией, слитковъ золота и серебра, колесникъ и скота. Но после смерти этого фараона хеттен успъли возстановить свою политическую независипость и перейти изъ оборонительного положения въ наступательное. такъ что уже одному изъ первыхъ фарасновъ 19 династін Сетесу 1-му пришлось вести упорную борьбу съ ними 4), котерая, хотя была вообще услъшна для Сетоса 5), но тъмъ не менъе не ослабила силы кеттеевъ. При Раивесь 2-иъ кеттейскія госуларства закинчають большую конфедерацію для борьбы съ Егинтовъ. Во главъ этой конфедераціи столять городъ Каденць; въ составь ея. кропъ Кадена, входили: Арату (Арадъ), Хилибу (Халебъ), На-

Ісрусалина. Каденъ быль одной изъ величайникъ и трудившикъ для приступа ирвностей. Онъ быль окруженъ водами Оронта, такъ что инваль сорму полуострова или даже острова. На большей картинъ одной изъ карпанскихъ колониъ, восходищей ко времени Рамзеса 2-го, между прочинъ накодится изображение втой ирвности. Какъ видно отсюда, станы Кадеша были окружены озеромъ, которос, вароятно, было сдалано искусственно и близъ котораго протемаетъ Оронтъ. Это озеро существуетъ и донынъ и называется Кадесъ. Абу-л²-Фида упоминаетъ о исиъ перъ именемъ Кещеса и примаетъ за нинъ искусственное происхощение. Въ саверной части его находится хомиъ, гдъ, можетъ быть, похоронены остатки станъ древняго Кадеша. Неподалеку отъ этого озера или пруда находилась Эмезія, а ныив находится Хомсъ. Мастное предамие принисмваетъ устройство этого озера или пруда Александру Маке-донскому.

<sup>1)</sup> Brugsch 1. c. 450.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Brugsch 331—333, 341—344, 453—455.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Brugsch 313-317.

<sup>4)</sup> Brugech 460. 465.

Brugsch 468-469.

гаранна (часть Месопотамін), Казанадана (Гавзанитида), Малуина, Пидаза, Лека (Ликійцы), Дардани (Дарданцы Гомера), Мазу (Мизійцы), Керкешъ (Гергезей?), Каркамошъ (Каркешышъ), Акерить (Карійциї), Анагазъ и Мушанатъ 1). Союзники имъли 2,500 колесницъ <sup>2</sup>) и множество воиновъ. Одниъ царь Халупу виставилъ 18.000 человъкъ. Всей этой компаніей управляль царь Кадеша Хетазаръ. Можеть бить, египетскія свидітельства и преувеличивають отчасти иногочисленность хеттейскаго ополченія, тімь не меніве весьма вівроятно, что соцівная армія хеттеєвъ была гораздо многочислениве армін Рамзеса, хотя последняя превосходила ее по своей дисциплинъ и единству. Битва произопла при Кадемъ и продолжалась два дия. Сперва успъхъ ся склонялся на сторону кеттесвъ, и Рамессь чуть было не попаль въ плень, но потомъ, благодаря храбрости Раизеса, веспетой въ египетской поеме "Пентауръ" з), кеттен были разбиты на годову и ихъ предводитель долженъ быль просить мира, поторый и быль заключень. Но этоть мирь быль только коротникъ перемиріенъ. Вскор'я вся Сирія во глав'я съ хеттелин воэстала противъ Раизеса за свою независимость. Началась упорная борьба съ той и другой стороны, продолжавшаяся пятнадцать леть, во время которой враги значительно истощили другъ друга, такъ что съ видимимъ удовольствіемъ вступили во взаимиый миръ, который былъ закрвиленъ женитьбой Раизеса 2-го на дочери Хетазара 4). Сохранился нежду прочинъ подлинный текстъ трактата, заключеннаго при этомъ между Раизесомъ и Хетазаромъ, открытый Шамполіоновъ на одной карнакской колонев и къ несчастію веська поврежденный. Договорь ставить условіємь вічный миръ, политическое равенство и взаниное согласіе нежду націями, оборонительный и наступательный союзь противь общихь враговъ, выдачу преступниковъ и перебъжчиковъ 5). Въ 34 году царство-

<sup>1)</sup> Brugsch 491-492.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Brugsch 504.

<sup>3,</sup> Brugsch 501-513.

<sup>4)</sup> Maspero 222, Brugsch 515-518.

<sup>5)</sup> Смотри переводъ этого заизчательнаго документа древности у Бругина. l. c. 518—526.

ванія Раизеса 2-го его тесть посётиль Египеть, въ память чего въ краже Ипсанбула была воздвигнута колонна, где хеттейскій царь быль изображенъ рядомъ со своей дочерью и зятемъ 1). При преемник ВРамосса 2-го дружественныя отношенія между египтянами и хеттеями продолжанись очень недолго: начавшіяся въ Егинть спути развивали руки хоттелив, возбудили у нихъ желаніе снова завладеть Египтовъ, и въ конце 19 династіи, какъ кажется. Егинеть подпадаеть подъ большое вліяніе этой нація. Новую борьбу съ хеттеяни началъ 2-й фараонъ 20-й династін, Рамзесь 3-й. Ему принцось защищать Египеть оть иножества осаждавшихъ его въ то время племенъ Сирін, Малой Азін и острововъ Средивеннаго моря, которыя вийсти съ хоттеями стремились занять плодоносную долину Нила. Союзная армія враговъ Египта была разбита Рамессовъ 3-мъ близъ Пелувія 2). После этого хеттен перестають тяготеть къ Египту со своими завоевательными стремленіями, такъ какъ ихъ винианіе привлекли къ себ'я явившіеся у нихь враги въ лице ассирійцевъ, более опасныхъ четь египтяне. Въ исторіи Ассиріи о хеттелкъ упоминается очень рано: такъ, по слованъ Сойса, въ астрологическихъ таблицахъ, похищенныхъ въ библютеку Саргона изъ Агане (около 1900 года до Р. Хр.), говорится о хоттеяхъ, какъ объ ужасныхъ врагахъ для вавилонявъ на съверо-западъ, въ то время, когда еще ассирійскаго царства не существовало <sup>2</sup>). Въ концъ XII стольтія Осглафолассаръ I (около 1130 года до Р. Хр.) завоевалъ большую часть территорін, лежавшей нежду Евфратовъ и Средизевнывъ поревъ, и вийств сь тыть часть хеттейских владыній, хотя Кархенинь, какъ кажется, останся незавоеваннымь; но при внуки его Ассур-раб-амари (ок. 1060) хеттен воевратили отнятия у нихъ владенія, и онъ самъ со своими войсками быль разбить ими при Кархеминтв 4). Послев этого прошло около двухъ вековъ, во время которыхъ хет-

<sup>1)</sup> Brugech 527.

<sup>2)</sup> Maspero 263.

<sup>\*)</sup> Hommel, Die Vorsemitischen Kulturen, Die Kultur der Hethiter, 176-177.

<sup>4)</sup> Maspero 282-285.

тен не имъли особенныхъ столкновеній съ ассирійцами. Но эти столкновенія начинаются снова со времени Ассурнавирбала и на этоть разъ они инфють роковое значение для политического существованія хеттейскаго племени. Ассурназирбаль (882-857) сділалъ нашествие на Нагарану. Хеттен въ это время не инвли общаго вождя. Продолжительная безепасность благопріятствовала раздробленію, и даже общая опасность не побудила ихъ къ объединенію. Царь Кархенына Сангаръ добволиль ассирійцань перейти Евфрать, послъ чего делженъ быль открыть имъ ворота своей стоницы. Другіе цари хеттейскихь областей также волей или неволей должны быле признать власть Ассурназирбала, и, подобно Сангару, сдължись его данниками (Макр. 347-348). Но по смерти его они возмутились, такъ что его преемникъ, Салманассаръ 3-й (857-822), побъдитель Ахава и Іуня, снова должень биль воевать съ ними, и снова еділаль своини данниками царя Кархеныша Сангару, царя Патина Саналулви, царя Гангуша Муталлу 1), царя Экаоа Ирхулелу. Наконецъ Саргонъ въ 720 г. до Рождоства Христова, послъ пораженія хоттеєвь при Каркарь, присоединиль Экась и Каркеиншъ къ ассирійскому царству. Царь Кархенина Пизирисъ въ 717 году быль ваять въ шавнь, а на его ивсто быль поставленъ областеначальникъ 2). Обращаясь къ Виблін, и здёсь находимъ также довольно частия упоминанія о хеттеяхь, хотя упоминанія веська краткія и отривочния. Прежде всего о нихь упоминается въ генеалогіи кинги Бытія, гдв Хеть после Сидона навываются вторимъ сыномъ Ханаана (Х, 15). Время ихъ поселенія въ Палестинь относится къ началу эпохи еврейской исторіи. Такъ, когда Авраанъ покупалъ въ Хевронъ поле Махиела, то онъ уже напиолъ здесь хеттеевь, которымь иринадлежала эта земля (Выт. XXIII, 3-18; XXV, 9). Исавъ взяль себь въ жени двухь хеттелновъ, ROTOPHS CHIE BY TSTOCTE MCARY & POBERRE (BHT. XXVI, 34-35). Ісгова, указывая Інсусу Навину территорію, назначенную для по-

<sup>1)</sup> Патена и Гамгушъ, въроятно, также были меттейскими областями.

<sup>2)</sup> Hommel, Die Vorsemit. Kultur., Die Kultur der Hethiter. (188—190) cp. Masp. 400.

тонковъ Израния, такъ опредвияеть ее: "Я даю вамь, какъ Я сказаль Мотсею, от пустыни Ливана сего до ръки великой. pratu Esopama, ecto semmo xemmeest" (I. H. I. 3-4). By этихъ словахъ область нежду огипетской пустыней и Евфратомъ ясно называется владеніемь кеттеевь. Но, какъ можно заключать изъ Числъ XIII, 29-30, гдф хеттен виесть съ ісвуссяни и аннорежин называются насоляющеми горы, это названю въ данномъ стучав вивло лишь историческій синсяв, т. е. оно приввиялось къ странъ нежду пустыней и Евфратомъ, нотому что ея прежними владельцами были хеттен, которые, ко времени вступленія евреевь въ Палостину, частію всябдствіе войнъ сь египтянами, частію всявдствіе давленія нівкоторніх мелких семетических племень, лишились южной части Палестины и сосредоточились главнымъ образовъ въ области, лежавшей къ съверу отъ нел. Темъ не мене леттен фигурирують въ числе племень, желавшихъ воспрепятствовать овремиъ доступъ въ Палестину и поселение въ ней (І. Н.: ІХ, 1; ХІ, 3). Во время судей хеттен упоминаются въ числе народовъ, среди которыхъ жили евреи (Суд. III, 5), и имъли весьма большое вліяніе на культурную и государственную жизнь последнихъ, особенно въ средней и съверной частихъ Палестины 1). При Деворъ и Варакъ еврен намъревались било скинуть съ себя ярио хоттоевъ, или, какъ они ихъ называли, хананоевъ (ср. І. Н. І, 4. Ies. XVI, 3. 45) 3), но должны были выдержать съ ними сильную борьбу. Побъда евреевъ способствовала освобождению ихъ отъ вызнія хеттеєвь, которые вь это время должны были напрягать свои смин противъ враговъ, угрожавшинъ инъ съ востока, и посему не особенно интересовались Палестиной. При Давидъ хеттеи упоминаются въ числъ его воиновъ (1 Ц. XXVI, 6. 2 Ц. XI, З и д.), и вообще при нешъ отношенія нежду нини и овреяни, какъ представляется изъ 2 Ц. VIII, 9-10, были дружественными, чему, въроятно, не мало способствовало сознаніе опасности общато врага для той и другой націи, въ лицъ сирійцевъ. Во время

<sup>4)</sup> Ср. Религіов., общ. и госуд. состояніе евреевъ во вр. Судей 177—179.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. Рел., общ. и госуд. сост. свреевъ во вр. Судей 49—54, 233 и до д

Соломона хеттен, подобно другить племенамъ не еврейскаго происхожденія, обитавшинь въ Палестинь, сділаны были оброчними работниками (З П. ІХ, 20). Въ гаремъ Соломона были и хеттеники (ів. ХІ, 1). Но эти два упоминанія относительно зависимости хеттеевъ отъ евреевъ при Соломонъ сдідуетъ понимать только относительне тіхъ хеттеевъ, которые жили въ преділахъ Палестины, а не вні ея: послідніе были вполнів независими и пользовались во время Соломона цвітущимъ состояніемъ культури, какъ на это указываетъ и З Ц. ХІ, 29, и съ своими колесницами оставались стращними не только для евреевъ, но и для сирійцевъ (2 П. VII, 6). Впроченъ и ті, которые жили въ самой Палестинъ, сохраняли свою индивидуальность до времени самаго Евдры (1 Евд. ІХ, 1, ср. Іев. ХVІ, 3, 45), и уже при немъ оказищенника.

Какъ ясно изъ приведенныхъ нами свидътельствъ египетскихъ, ассирійских панятниковь и Виблін относительно леттевь, они въ древивниую эпоху исторія (17—12 ст. до Р. Хр.) занимали общирную территорію, которая на свворв упиралась въ отроги горъ Кавказа, а на югь соприкасалась съ Египтонъ, на востокъ простиралась до Месопотамін, а на запад'в до береговъ Средиземнаго и Эгейскаго порей. Канадокія, которую занимали Мешехъ и Туваль-ветхаго завъта, или Моски и Тибаренцы - классическихъ писателей, какъ ясно изъ скульптурныхъ изображеній Вогазъ-Кея и Эйука, была подъ властію хеттеевъ; ассирійскія надписи говорять также о ихъ связи съ Киликіей (254 — The Monuments). Во время продолжительной борьбы съ Рамзесомъ 2-мъ хеттем являются въ связи съ дарданцами изъ Троады и мизійцами изъ Мизіи, съ ихъ городами Илуна (Иліонъ) и Пидаса (Педасосъ), такъ что довольно вероятно предположение Гладстона (Homer. Synchronism. 1876. р. 174, 182), что упоминаемые у Гомера (Od. XI, 521) и́тегог суть меттен Карменына (253-The Monuments). Главными центрами своей жизни хеттен имъли Кадешъ на Оронтв и Кархеиншъ на Евфрать (нынъ Джерабисъ, 16 миль къ югу отъ Виреджика The Monum. 251). Но, занимая такую территорію, хеттен Digitized by Google

дынинсь на несколько менких государствъ, а кроит того, интли среди себя много чуждыхъ элементовъ, которые, въроятно, и способствовани разложению хеттейскаго илемени на нъсколько государствъ. Какъ ясно изъ свидетельства техъ же наинтниковъ, леттен владъли высокой по тому времени культурой и были страшны ди другихъ культурныхъ націй дровняго міра. Что касается вчаствости письменнаго и скульптурнаго искусствъ, то о знакоистей съ нии и до нъкоторой стецени развити ихъ у хеттеенъ говорится въ егниетскихъ памятникахъ. Подобно фараонамъ, хеттейские цари нити своихъ писцовъ и канцелярію, которые сопровождали ихъ во время походовъ. Между знатными лицами, которыхъ хеттен лишились въ сражении съ Раизесомъ 2-мъ при Кадешъ, виъстъ съ оруженосцемъ и начальникомъ евнуховъ Хетазара, упоминается также Халепсаръ "писецъ книгъ", на обязанности котораго было записывать подвиги своего властелина, - на этотъ разъ впроченъ неудачные. Иятнадцать леть позже пресмникь Халецсара составми трактать, обезпечивавшій мирь между Хетазаромъ и Рамзесовъ. Статъи трактата разбирались и обсуждались представителями того и другого властелина, после чего хеттейскіе послы представыли Рамовсу экземиляръ трактата, гравированный на серебряной доскъ. Въ египетской копін трактата, находящейся на карнакской колонив. эта доска описывается въ виде продолговатой колонны, съ кольцомъ въ верхней части. Хотя прямо не сказано, но изъконтекста рычи ясно следуеть, что проекть условія, предложенный Раизесу послами Хетазара, быль писань на хеттейскомъ языкъ и леттейскими письменами. На это именно указываеть то обстоятельство, что этоть документь, какъ произведение иноземное, своимъ страннымъ видомъ поразиль взоры египтянъ. Текстъ трактата быль украшенъ изображениемъ Сутеха, держащаго въ своихъ объятияхъ великаго владыку Xатти (Brugsch, 518. 525-526). Къ сожальнію для археологической науки, оть этого важнаго памятинка леттейскато искусства не найдено пока ни одного осколка. Но и саный разсказь о немь даеть основание заключать, что хеттем были знакомы со скульптурнымъ и письменнымъ искусствомъ уже ть древивищую эпоху своей исторіи.

Digitized 2,7 Google

<sup>-</sup> XPECT. 4TEH.>, № 3-4, 1887 r.

Такинъ образонъ, после справонъ въ памятникахъ Египта, Ассирів и въ Виблін, оказалось, что націей, которой следуеть приписать употребление и распространение азіатскаго алфавита, которая была проводникомъ ассиро-вавилонской культуры и которей: поэтому естественные всего было принесать сооружение намятниковь Эмаса, Кархемина, Алеппо и разныхъ мъстъ Малой Азін, въроятиве всего савдуеть считать библейских хеттеевь, египетскихъ хитти, ассирійских хатти. Такое именю заключеніе и било висказано Райтомъ, Сейсомъ и Исаакомъ Тейлоромъ. "Главнимъ стволонъ, отъ которато развътвляются кипрскій и другіе непонятимешрифты Малой Авін, говорить Тэйлорь, представляются эканскія: и родственныя съ нами надписи. Эти памятники принадлежать народу, тождественному съ хеттеями ветхаго завъта, хетомъ египетскихъ наматниковъ, хатти ассирійскихъ надписей и хутего: Гомера (Od. XI, 521. Gladst. Homeric. Synchronism, p. 174. 182). Это быль одинь изъ могущественных народовъ древияго міра, царство котораго простиралось отъ египетской границы до береговъ Эгейскаго моря, который, подобно вавилонцамъ и египтянамъ, имълъ. культуру, искусство и шрифть спеціальнаго характера и, вароятно, національнаго происхожденія "(The Alphabet II, 120). "Въ настоящеевремя, говорить онъ ниже, принимають, что первобытное искусство, мисологія и метрическая система Малой Азін на большомъ протяженін были заимствованы у хеттеевь, а самостоятельная система рисовальнаго письма, которая ими употреблялась, представляетъ ясний источникъ, изъ котораго могь быть заниствованъ -- азіатскій силлабарій" (ib. II, 122). Еще болье рышительно высказывается по этому поводу профессоръ Сэйсъ, который разсвянные по Малой Азін памятники считаеть "характерными образцами хеттейскаго искусства. Вообще, говорить онь, я склонень дунать, что это суть намятники известных хеттеевь частію потому, что никакая другая нація въ этой части міра не иміла ни силы, не культуры, нужной для ихъ созданія, частію же — потому, что памятники, найдениме въ Ликаоніи и Лидіи, очевидно, представляють конументы счастливыхъ походовъ, а въ Малой Азін хеттен были единственнов націєй, нивышей достаточно силы для завоеваній на столь широконъ пространствъ" (The Monum... 253).

Нужно заметить, что взгляды Райта, Сейса и Тейлора по этому вопросу раздъляются не всеми учеными. Гейдъ Кларкъ считаетъ надинем родственными съ гимъяритскими, а чревъ нихъ --- и съ ливійскими. "Между энаескими знаками, говорить онъ, мы нашли по крайней мере шестнадцать сходнихь по форме съ гимьяритскими и дивійскими", и носему Кларкъ считаетъ неосновательнымъ соневніе въ сродствів кеттейскаго анфавита съ другими 1). Но географическое положение гимьяритовъ, а равно и ихъ историческое положение не десполяють принять предположения Кларка, въ угоду которону онъ допускаеть странную свободу относительно исторіи гимаритовъ. , Что касается времени происхожденія данныхъ надписей, то, говорить онь, едва ин ножно полагать его поздиве самой последней даты, указываемой для гимьяритовъ, именно 100 г. общей эры, котя для него можно полагать более древній и даже древиватий періодъ гиньяритской исторіи, 600-й г. до начала общей эры" 1). Совершенно не согласно съ такинъ опредъленіемъ гиньяритской эры, Коссинъ де Персеваль полагаеть основание гиньяритскаго царства за 100 геть до нашей эры, а Ренанъ говорить, что датой гиньяритскихъ надписей, кажется, служить 3-й и 4-й в. по Р. Хр. 3), равно какъ и Гозоніусь относить ее къ 4 в. по Р. Хр. 4), -- къ неріоду, очень отдаленному отъ того времени, когда употреблялись найденныя во дворив Сеннахериба Лайардомъ глиняныя печати, нивищія надписи со знаками, подобными эмлесвимъ. Географическое положение гимъяритовъ также не благопріятствуеть предположению Кларка. По свидътельству Абу-л'-Фида, великаго арабскаго историка Энава, "Гиньяръ былъ сынъ Сабы, ностроившаго городъ Марибъ и славный каналъ Марибъ, въ который вливались семь потоковъ, сыновья же Гимьяра были царями

<sup>&#</sup>x27;) Unexplored Syria I, 354.

<sup>2)</sup> Unexpl. Syr. I, 359.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Histoire des langues simitiques, ed. 4-me 315.

<sup>4)</sup> Allgemeine Literatur-Zeit. 1841, Jul.

Іемена" 1). Страной гимьяритского письменного языка представляется, такинъ образонъ, цервоначально Іеменъ; а Ренанъ говорить, что это нарвчие и доседв употребляется нежду жителяни Гадрамота и Омана, и извъстно подъ именемъ экким ими мари 2). Невъроятно, чтобы гимьяритскій азыкъ, развившійся въ Ісмень, потомъ перешедшій въ Оланъ, быль въ употребленіи также на берегахъ Оронта и Евфрата, невероятно потому, что въ такомъ случав пришлось бы предположить невозножный скачекъ для его распространенія. Такинъ образонъ, ясно, что, какъ относительно пространства, такъ и относительно времени, гиньяритскій язикъ надодится вив предвловъ родства съ энаескить. Но то, что вврие относительно гимьяритокаго языка, еще болье верно относительно языка ливійскаго, который, но предположенію Кларка, инветь отношеніе къ эманскимъ надинсямъ. — Въ 1877 году Кларкъ выпустыть брошюру, въ которой старался доказать связь и сходство хеттейскихъ надписей съ перувіанскими 3). Высказывались также предположенія, сопоставляющія эти надписи съ ацтексинии, корейскими и японскими. Джонсонъ, заникаясь вопросожь о происхождении надunced By First Statement of the american Palestine Exploration Society (July 1871), считаетъ ихъ произведениемъ или ассирійцегь, или египтянь, или даже евреевь. Канитань Кондерь также обращаеть вниканіе на сходство хеттейских и древне-егинетскихъ іероглифовъ и представляеть списокъ шестидесяти знаковъ, которыхъ можетъ быть найдена парадель въ египетскихъ надписяхъ различнаго времени 4). Что касается последнихъ двухъ предположеній, т. е. Джонсона и Кондера, то изъ предъидущаго изло-

<sup>1)</sup> Абу-л'-Фида 1,105. над. Константинопольское.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ren. l. c. 309, 311.

<sup>3)</sup> Къ сомалнию мы не могли достать этой интересной брошюры и цитуемт ее по Райту (The стр. 131), котя не соглашаемся съ его развинъ отвывоми объ этой брошюра. Намъ думается, что мысль Кларка о родства кеттейскої и перувіанской культуры совсамъ не странная и не смашаля, какъ равно и та возграния, которыя сопоставляють кеттейскую культуру съ аптемской корейской и японской. Очень можеть быть, что сравнительная аржеологі вносладствін оправдаеть наше предположеніе.

<sup>4)</sup> Quarterly Statement of Pal. explorat. Fund. for Oct. 1883.

женія ясна ихъ неосновательность: хеттейскія надписи им'єють лишь небольшое сходство съ огинетскими надписями и сходство, такъ сказать, только со стороны принцина письма, а не формы знаковъ; твиъ болве следуеть это сказать относительно ассирійского клинообразнаго письма, которое отличается сравнительнымъ однообразіемъ свонкъ элементовъ. Но что касается того взгляда, который сопоставляеть хеттейскім надинси съ перувіанскими, ацтекскими и керейскими, то по поводу его им считаемъ нужнымъ замътить, что овъ совствъ не представляется намъ столь страннимъ, какъ Уильяму Райту. Въ Мексикъ, Перу, Кореъ и Японіи нисколько неудивительно находить следы культуры той древней хамитской расы, къ которой принадлежали хеттен, и очень возножно, что между надписани последнихъ и надписяни въ Перу и Мексике есть более тесвая и родственная связь, чемъ какая представляется для перваго взгляда. Кто ножеть отрицать, что корабли киттійскіе, или по другому выговору, хеттейскіе 1), совершая свои рейсы по Средиземному морю и вокругь Африки, вдоль береговъ Азіи, а также Малайскихъ и Филининскихъ острововъ, не достигали Корен и Японіи, откуда черезъ Восточний океанъ было недалеко и до западнаго берега Америки? Замвчательное сходство между некоторыми религиозными преданіями у мексиканцевъ и перуанцевъ съ народами Сиріи и вообще западной Азін служить довольно прочной гарантіей для такого предположенія. Но не отрицая ніжотораго сходства между памятнеками, указываемыми Кларковъ, и памятниками Эмаеа, Кархеинша и Малой Азін, мы въ тоже время соглашаенся съ Райтомъ, Сейсовъ и Тейлоровъ, что свидетельства египетскихъ, ассирійскихъ намятниковъ и Виблін дають прочное основаніе для навванія посубднихъ панятниковъ собственно хеттейскими, а не какими-либо RHIPPR

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подъ Киттянъ въ Библін большинство вивегетовъ разумъетъ Кипръ, гдъ, къкъ исно изъ предъндущаго, въ древивнисе время исторія жили хеттен. Доказательство втого положенія см. у Mouers'a, въ его Das Phönizische Alterthum, Th. 2 te 203—246. Cypern, das Land der Kittier.

## III.

## Попытка дешнорировать хеттейскія надписи.

Послъ указанія той націн, которой въроятнью всего присвоить интересующие насъ памятники, являлся другой еще болье важный и вибств Съ твиъ трудный вопросъ: какъ поникать знаки этихъ надписей? и какъ проникнуть въ сокрытое подъ наме содержаніе? Профессоръ Сэйсъ, долго изучавшій хеттейскія надпися, предлагаеть посильный отвъть на эти вопросы. По его пониманию знаковъ хеттейскихъ надинсей, некоторая часть ихъ имееть значеніе идеограмиъ, подобно символическимъ знакамъ египетскихъ іероглифовъ и ассиро-вавилонской клинописи, но большею частью они нивють значеніе силлабаріевь, подобно ассиро-вавилонскихь силлабаріямъ. Данными, на которыхъ Сойсь основаль свое заключеніе, служать: надпись царя Таркондена и кипрскій алфавить. Въ 1860 году въ британскій музей была доставлена серебряная пластинка, по своей форм'в и разм'врамъ напоминавшая кожуру небольшого апельсина, разръзаннаго пополанъ. На вогнутой поверхности ея, въ срединъ, изображенъ стоящій вооруженный человъкъ, по сторонамъ котораго изображены знаки, принятые за знаки хеттейскаго письма. Все это, — какъ изображение, таширсаки, -- обраммялось кольпеобразной полосой, отделявшей изобраніе отъ краевъ пластинки, на которой (полосв) находились клинообразные знаки. Странный видъ цамятника дізлаль его подозрительнымъ, такъ что музей отказался его купить; но Реди на всякій случай посредствомъ гальванопластики сділаль снимовъ съ него. Этоть снинокъ продолжаль бы лежать въ ящикъ забытымъ, осли бы Сейсь не обратиль вниманія на этоть намятникь. Объ оригиналь этого снижа онъ узналь изъ описанія доктора Мордтиана 1), который видель его въ Константинополе въ коллекціи нумизмата А. Иванова, купившаго его въ Синрив. Сэйсъ заключилъ изъ

<sup>1)</sup> Münz Studen (III, 7, 8, 9) Leipz.

онисанія Мордтиана что інфоглифы должны быть кеттейскін, и кинообразные знаки, которые Мордтианъ считалъ за знаки ванской надинсы, могуть служить ключень къ чтенію этихь ісроглифовъ. Радость Сейса была велика, когда онъ получилъ снимокъ сь властинки, подтверждавшій его предположенія. Но, спрашиваюсь, гдв быль самый оригиналь? Существовали ли его переизданія? Эти вопросы были предложены ученому міру въ особомъ письмі, ванечатанномъ въ Academy (1880 г. авг. 21). Отвъты не заставили себя ожидать. Вскор'в хранитель музея, Берклей Гидъ, объявиъ, --- когда начала продаваться эта пластинка и какъ быль еделанъ снимокъ. Кромъ того, Францъ Ленорманъ, имъвшій подобный снимокъ, сообщилъ, что онъ также видель въ Константиномогь въ 1860 г. самую пластинку въ кабинеть Александра Иванова. Такинъ образонъ было два сника знаменитой пластинки, но въ сожалвнію санаго оригинала не доставало. Отсутствіе оригивала давало некоторый новодъ оснаривать подлинность даннаго предмета. Но такое сомнение не имело для себя оправдания. Въ подделиватель, котя бы самый геніальный, какого только можно предположить, не могь имъть мысли создать типъ воина, занимающаго середину вогнутой илоскости: тогда еще не обращено было вниканіе на такой родъ изображеній, на ть детали костюма и положенія, какія ихъ характеризують; наконецъ оть не могь представить та знаки, которые окружають данное жображеніе. Въ то время, правда, уже подділивали клинообразныя надинсы, но още никто не подозр'ввалъ существованія хеттейсвихь ісроглифовь, такъ какъ тексты энасскіе были еще не трансхрибированы. Такинъ образонъ Сэйсъ могъ отнестись къ этому снику съ полнымъ довъріемъ. Клинообразная надпись оказалась взъ времени Саргона и со стороны своего перевода не представзма трудности. Ассиріологи единогласно прочитали ее следующимъ образовъ: Tar-rik-tim-me sar mat Er-me-e (что значитъ: "Таркумить царь страны Ерие"). До этого времени такой царь не быть извъстепь, котя его имя, немного измъненное, находилось въ чисть знатимить лицъ Киликін, упоминаемыхъ у греческихъ и римскихъ писателей. Тацить и Діонъ Кассій говорять объ одномъ ки-

ликійскомъ принць Таркондимать; на сирскихъ монетахъ и у Плутарха находится форма Тархоубпрос, — отличающаяся отъ формы нашего текста только носовымъ произношениемъ второй гласной в прибавкой окончанія греческаго именительнаго падежа. Уже гераздо повже встръчается Таркоубінатос, епископъ одного княнківскаго города, Эги, упоминаемый у Өсодорита 1). Но не потому ли в сохранялось это имя въ совершенно греческой провинціи, что оно было освящено древникь ивстныкь преданість, какъ такое ния, которое носили болье древніе властелины страны? Такинъ образонъ можно предположеть, что Таркудинъ царствоваль въ Киликів, в то названіе, которое нашъ текстъ даеть его царству, не противоръчить этой гипотовъ, такъ какъ греческіе географи называють Тавръ киликійскій — Аримой. Каллисфенъ помъщаеть полумиенческій Арини Гомера бливъ берега Каликадна и пещеры Корика. Когда посредствомъ надписи на обранляющей полось вздучали дешифрировать надинсь внутренняго полукруга, то прежде всего встретились съ такинъ вопросомъ: эти два текста представляють ли точний переводъ одинъ другого? Рашительный отвътъ на этотъ вопросъ могли дать лишь въ томъ случать, когда бы знали значение хеттейскихъ ісроглифовъ. Тъмъ не менъс, на основанія аналогія другихъ двуязычныхъ надинсей, такое соотвътстіе двухъ надинсей представлялось весьма правдоподобнымъ. Такое предположение подтверждалось и количествомъ знаковъ: въ клинообразной надписи нкъ 9, а въ другой 6. Последнее различие объяснялось темъ, что хеттейское письмо, менње развитое въ фонетическомъ отноменін, чімъ ассирійское, обозначало посредствомъ одного знака такія группы, какъ tarku, dimme, э долгое, тогда какъ клинообразное письмо раздагало ихъ на составные элементы. Что ка-

<sup>1)</sup> Nicetas ef Philostorgio Ariano e Cilicia Tarcondimantum Aegon sive Aegarum in Nicacna synodo pro Ario cum aliis sedisse refert.—Atqui ejusmod nomen Tarcodimantos (Тарходірачтос) veteri usu apud Cilices receptus erat Oriens Christianus, Le Quien, II, 895.—Прежнее названіе Зенона Исаврання «Тарасіходісса» не виветь ди некотораго еходства съ Тарходіратос (Phot Cod. 79, έξ Κανδίδου,? Последнямъ сблежеліемъ им обязаны почтенному про ессору В. В. Болотову.

сается словъ "царь и страна", то они принадлежать къ разряду тахъ, которыя во всахъ системахъ, аналогичныхъ съ изучаемой нами, изображаются посредствомъ одной идеограммы; и въ хеттейскихъ знакахъ, по мевнію Сойса, слово дарь обозначалось продолговатымъ вленомъ, а слово "страна" — черезъ три клина. Принимая тождество ассирійскаго и хеттейскаго текстовъ, им получасть знаковъ хеттейского письма съ определениять фонетическить значеніемъ: голова лошади—Тагги, изображеніе башин dimme, вертикальный клинь — идеограмиа "царь"; три клина идеограмиа "страна", недостаточно понятное изображение-ет и четыре стоящихъ линін — те. Спустя пять песяцовъ после того, какъ Сэйсъ представиль обществу библейской археологіи свой докладъ относительно дешифрированія хеттейскихъ знаковъ надинси Таркондена, Тэйлоръ сообщиль ему, что онъ ножеть найти подтвержденіе своей теоріи относительно чтенія хеттейскихъ знаковъ также въ кипрскомъ адфавить. И дъйствительно, разъ этотъ алфавить имветь сродство съ алфавитомъ хеттейскимъ и представляеть въ себъ позднъйшую стадію развитія онаго, между кипрскими и хеттейскими письменными знаками необходимо должно замъчаться нъкоторое сходство. Изучая кипрскій алфавить съ этой стороны, Сэйсь нашель, что онь, хотя происходить оть хеттейскаго, все же не представляеть его точной и полной копіи, а служить скорье извлечениемь изь него. Въ хеттейскомъ инсымъ Сэйсь нашель приблизительно 125 фонетических знаковъ, въ кипрсковъ же алфавить ихъ не болье шестидесяти. Всв кипрскіе знаки суть симабарін, тогда какъ между хеттейскими, по предположению Сэйса, есть значительное число идеограмъ. Какъ остатки и сявды самаго начального періода письменного искусства, когда нисьмо состояло только въ рисованін предметовъ, взятихъ за идейвые или звуковые образы, эти идеограммы не перешли въ кипрскій алфавить, принадлежащій ко второй формаціи въ генезись алфавитовъ. Сюда вошли лишь фонетические знаки, принятые здесь настолько, насколько это допускалось фонетикой кипрскаго языка, и съ твиъ значеніемъ, какое было присвоено имъ въ хеттейсконъ инсьмъ. Такая аккомодація хеттейскихъ внаковъ, какъ показываеть изученіе малоазійскихъ шрифтовъ, делалась и другим націями, принадлежавшими къ коттейскому племене или соприкасавшинися съ никъ, но сохранилась въ целости только у кипріотовъ. Въ настоящее время, после работъ Синта и Сейса, известно фонетическое значение почти вськъ знаковъ книрскаго алфавита. Можно предполагать, что въ большей части случаевъ это значеніе соотвътствуеть тому значенію, какое имъли хеттейскіе знаки, що отношенію къ которымъ важдый кипрскій знакъ быль только сокращеніемъ. При такомъ взгляде на происхожденіе кипрскаго алфавита, съ перваго взгляда могло показаться, что посредствоиъ его можно определить значеніе хеттейских знаковь, по крайней мере техъ, которые находятся въ кипрскомъ алфавите. Но, какъ оказалось на дълъ, такое опредъление являлось мало возможнымъ. Дъло въ томъ, что форма кипрекихъ знаковъ значительно уклонилась отъ нервоначальной хеттейской формы своимъ сокращениемъ, такъ что трудно было съ достовърностію выводить одну изъ другой. Темъ не менее Сейсъ нашолъ несколько кипрских знаковъ, которые, но его наблюденію, поддавались такому сближенію и хеттейскіе прототипы которыхъ обнаруживались довольно ясно, хотя таковыхъ знаковъ Сойсъ могь определить только восемь: для і или е, ка или ку, те или то, ме или мо, се, си, ти или ди. у или о. Но, -- что особенно было важно для Сэйса, -- сравнение хеттейскихъ знаковъ съ кипрскими еще более убъждало его въ правильности дешифрированія имъ знаковъ надписи Таркондема.

Такинъ образонъ, при помощи, съ одной стороны, надииси Таркондема, съ другой—кипрскаго алфавита, Сэйсъ опредълилъ фонетическое значение восемнадцати хеттейскихъ знаковъ. Помимо этого, онъ сдълалъ довольно правдоподобное опредъление нъкоторыхъ въ симслъ идеограмиъ '). Такъ, кругъ или эллипсъ съ линией по діаметру онъ считаетъ за детерминативъ бога; вертикальний клинъ—детерминативомъ царя; три или два такихъ клина—

<sup>1)</sup> Объяснение и сравшение между собой идеограмиъ на памятивкахъ Богасъь-Кел, Эмаев, Аленио, Кархемына, Эйука см. у Сейса въ The Monuments... 254—259.

детериннативовъ страни; наображение человъка съ рукой у рта—
детериннативовъ "ръчн", "говоренія"; дугу, обращенную концани
вызъ—детериннативовъ высоти; два серповиднихъ знака, стоящих рядовъ и обращенныхъ концани въ противоположныя стороны,—
детериннативовъ множественности; полукругъ, обращенный концами
вверхъ, детериннативовъ расы 1). Хеттейское письно, по словавъ
Сейса, было бустрофедовъ, и нервая линія всегда читалась справа
на явво, за исключеніевъ вирочевъ первой надписи въ Ибризъ,
которая начинается отъ головы изображеннаго божества и направляется сяхва на право.

Сейсъ не ограничился опредъленіемъ фонетическаго и идеографическаго значенія взв'ястнаго числа знаковъ, а сд'ялаль также поинтку чтенія текста ніжоторнию изъ надинсей. Такъ, надинсь, скопированную Рамзаемъ въ Ибризъ и находящуюся между головой и рукой главнаго изображенія, онъ читаеть такь: "Поклоняющійся Богу Сандону великому, Могущественный (владыка) Ей...есъ припосить растительныя приношенія изъ винограда". Имя царя, встръчарщееся также въ первой и второй линіяхъ второй надписи Ибриза, есть вивств имя того царя, которому принадлежить тіанская надпись: здъсь ему предшествуеть опредълительный префиксъ, и этотъ царь называется "синомъ Сетуезеса (или Седуезеса) царя куановъ". Три короткихъ эманскихъ надииси (ЖЖ 1, 2, 3), по мивнію Сайса, ногуть быть прочитаны следующимь образомь: "говорить владыка Тувесъ... (? Ту или Тоа)....ерсесъ, сынъ.... царь страны Ереку.... выстій (?) царь странъ.... царь земли хеттеевъ, могущественный.... правитель.... (сынъ Сандусету?) царь в № 5 эмаескихъ надинсей имя Тувесъ опущено. — № 2-й надинси Джерабиса начинается словами: "говорить Та (?).... ме-Таркусъ царь великой страны, царь земли хеттевъ: богиня Кархемыша установила союзъ\* нежду нимъ и Меси, а также другимъ лицомъ, сынъ котораго Е..... исъ упоминается въ 5 и 8 ливіяхъ надписи 2).

<sup>1)</sup> Cm. Vright, The emp. of. hitt. Ch. XI. Deciphrement of the hittites inscriptions, 168—185.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) l. c. 187-188.

Но при чтеніи изслідованія Сэйса относительно дешифрированія хеттейскаго письма, у всякаго невольно является вопрось: насколько достовірны взгляды и предположенія Сэйса? Для отвіта на этоть вопрось считаемь за лучшее привести приговорь самого Сэйса (относительно своей теоріи. Сділявь переводь указанныхъ више нами надписей, Сейсь называєть его "онытомъ очень недостаточникь", но при этомъ все же замічаєть, что методъ, которому онъ слідоваль въ переводі и чтеніи надписей, построенть на пречномъ основаніи, и, если будеть подъ руками большій матеріаль, приведеть къ боліве важнымъ результатамъ ').

Такить образовъ полное разръщение вопроса относительно значения знаковъ хеттейскаго инсыка и кроющагося подъ ники содержания есть дъло будущаго.

## IV.

Значеніе хеттейскихъ памятниковъ въ рашенія вопроса о культура хеттеевъ в яхъ провехожденія.

Но хотя хеттейскія надписи представляють со сторони своего содержанія пока для нась молчаливыхь и таниственныхь сфинксовь, тыть не менье изученіе ихъ знаковь и фигурь имьеть немаловажное значеніе для исторіи хеттеєвь и ихъ искусства. Архитектура и скульптура хеттеєвь во многомь напоминають вавилонскіе типи 2). Развалины въ Богазъ-Кев обнаруживають слёди строеній сь террассами и перилами, на подобіе месопотамскихь строеній сь террассами и перилами, на подобіе месопотамскихь строеній 2). Еще болье замічаєтся такое сходство въ памятникахь Эйука, гдів находятся развалины дворца, построеннаго на искусственном холмів: оріентація, расположеніе, скульптурныя украшенія, — все напоминаеть

¹) l. c. 188.

<sup>2,</sup> The Mon. 250.

B) Conce ctabeth xettences herycotho by chart of babelinerent, make one of paraster has been onexample of the companion of th

громадные дворцы, отканываемые въ Ассиріи. Между барельефами Вогавъ-Кея можно видёть изображенія двухъ быковъ въ шанкахъ, которыя (изображенія), не смотря на свои незначительные разм'тры, напоминають изображенія быковъ, стоявшія по сторонамъ ассирійскихъ дворцовъ и воротъ, такъ чте представляются заниствованными отъ халдеевъ.

Вообще скульнтура Сирін и Малой Азін несить явные следы вавилонскаго происхожденія. Варельефы на некоторыхъ скалахъ Птерін, какъ называли греки песто близъ современнаго Вогазъ-Кел, изображенія на базальтовыхъ плитахъ, украшавшія цоколи вйукскаго дворца, представляють процессій боговъ, героевъ, царей и полководцевъ въ таконъ видѣ, какъ это изображается на ниневійскихъ барельефахъ. Далее, сившанния изображенія,—людей съ органами животныхъ или льва съ органами быка или овна и под.,—также напоминають барельефныя украшенія ниневійскихъ и вавилонскихъ дворцовъ. Подобно ассирійскийъ, хеттейскіе художники умѣщи лучше делать изображенія животныхъ, чёмъ—людей. Нѣвоторыя изъ изображеній льва по своимъ достоинствамъ могутъ стать рядомъ съ подобными изображеніями у ассирійцевъ. Въ этомъ отвошеніи особенно заслуживаеть упоминанія изображеніе, найденное въ Калабъ, небольшой турецкой деревушкъ, вблизи Анкиры 1).

Не смотря на свою зависимость отъ вавилонскаго, искусство верхней Сиріи и Малой Азіи имбеть также свою собственную физіономію. Правда, относительно архитектуры между Евфратомъ и Оронтомъ этого сказать рішительно пока нельзя: такъ какъ время происхожденія строеній, развалины которыхъ найдены въ Джерабисть и Биреджикъ и на скульптурныхъ украшеніяхъ которыхъ встрічаются хеттейскіе знаки, пока еще не опреділено съ точностію. Но что касается памятниковъ Малой Азіи, глубокая древность которыхъ находится вив сомивній, и которые, безъ сомивнія, относятся къ области хеттейской цивилизаціи, то они въ своихъ отличительныхъ чертахъ, безъ сомивнія, отражають слідни историче-

<sup>&#</sup>x27;) Perrot et Guillaume, Exploration archeologique de la Galatic et Bithynic, t. 2, pl. I. 32.

ских и культурных особенностей леттейского племени. Ихъ отличительную черту составляеть близость къ природъ. Целихъ зданій, построенных искусственно, почти неть, изь таковых указывають только на дворци Богаеъ-Кея, Эйука и ивкоторыя укрвиленія, станы которыхъ уванчивають склоны обрываетыхъ горъ, приченъ образующія ихъ нассы гронадныхъ камней составляють скорве какъ бы продолжение горы, съ которой они, повидимому, сливаются въ своемъ основани. Первые обитатели полуострова изръзали въ разныхъ містахъ его известковыя, мраморныя и терахитовыя горы, какъ бы они интли дело съ глиной, и эти ихъ гропадимя проневоловія опавивають впочаттиню на всякаго нутомоственника. Въ одновъ мъсть они въ скалахъ висъкли свои могили и украсили ихъ фасади; въ другомъ вибили собъ жилища, или встръчаются ихъ укращенія, глубокія яны для зерна, цистерны и колодим для води. Въ Пичинкалеси, въ одной скале видолблены льстници, караулки, охранный валь и главныя ворота 1).

Барельефи, выразанние на этих скалахъ, все принадлежатъ къ одному семейству: на наматникахъ, находящихся другъ отъ друга на большихъ разстояніяхъ, замечаются одинаковая постановка, одинаковая пропорція и одинаковня принадлежности. Такъ, напринфръ, типъ, которий повторяется въ Ледін, Фригін и Калпадокін, представляєть изображеніе человіка сь туловищемь, выначеннымъ виередъ, причемъ одна рука болъе или менъе приноднята, а другая положена на грудь. Замичается также сходство въ костюмь: на головь бываеть надыта шапка, нивющая видь остроконечнаго колпака, откидывающагося назадъ и напоминающая персидскую феску, --- кула. Изображение такой шанки вошло въ число тазара, на египетскихъ барельефахъ. Леца частемя бывають од вты въ короткія рубахи; а боги, генін, цари и властелены всегда одъты въ широкое и длинное платье. На нъкоторихъ наловайскихъ намятникахъ встречается изображение царя въ военномъ костюив, причемъ на немъ, кромъ рубахи, надъты узкіе штаны, стя-

<sup>1)</sup> Terrot et Guillaume, Exp'oration archeologiques t. 2 pl. 8.

Digitized by GOOGIC

нутые выше бедеръ поясовъ, а ниже колънъ оканчивающіеся огибающими около ногъ штринками. На ногахъ надъты ступни съ загнутыми спереди вверхъ концами и закругленными задниками.

Разсиатривая скульптурныя украшенія, а также іероглифы кеттеовъ, им заивчаемъ между ними фигуры некоторыхъ животныхъ, какъ-то: осла, козла, овцы, зайца, собаки, коровы, лошади крилатой (на монеть Шлумбергера), изъ птицъ—орка, различнихъ орудій: конья, меча, сошника, музыкальныхъ инструментовъ, въ родъ арен и лиры, изъ растеній попоротника, винограда и другихъ. Изображенія этихъ предметовъ знакомять насъ съ бытомъ хеттеевъ, кеторые, какъ можно заключать изъ ихъ іероглифическихъ знаковъ, вели осъдлую жизнь, занимались хлюбонашествомъ, скотоводствомъ, олотой, садоводствомъ, были знакомы съ употребленіемъ музыкальныхъ инструментовъ и ижъли довольно усовершенствованныя военныя и ремесленныя орудія. Однижъ словомъ, по нимъ жизнь хеттеевъ рисуетси передъ нами такой, какой она представляется по свидътельствамъ египетскихъ и ассирійскихъ памятниковъ и Библіи.

Къ какой расв принадлежали хеттей? Хеттейскія собственныя имена, сохранившіяся въ Виблін, египетскихъ и ассирійскихъ памятникахъ 1), показывають, что хеттей говорили не семитическимъ языкомъ. О томъ же говорять и скульптурныя изображенія хеттеевъ. Ихъ черты лица и физическій типъ обнаруживають въ хеттеяхъ съверную націю. За съверное происхожденіе говорять и сапоги или ступни, изображенія которыхъ находимъ на памятникахъ, и которые, какъ можно предполагать, употреблялись хеттеями издревле, такъ что вошли въ число ихъ іероглифическихъ знаковъ. Форма

<sup>1)</sup> Сэйсь въ нонив своего изследованія о The Monuments Hittites прилагаєть списовъ собственныхъ именъ хеттеєвъ, сохранившихся въ Бвблін, египетсинкъ и ассірійскихъ памятникохъ. Въ Библін ихъ 9: Ефронъ, Цогаръ, Ту или Той, Іотанъ, Урія, Юднеь или Ада, Элонъ, Бффри, Лувъ; въ египетсинкъ индиперать 22—названія лицъ, 194 названія местностей; въ ассирійскихъ надвисякъ 55 названій лицъ, 63—названія месть. Кроме этого, здесь 7 названій местностей, лемавшихъ на северъ отъ Киликів, где, вероятно. также или кеттейскія племена; 28 названій царей области Нагри и 23 названія городовъ этой области. Ср. The Mon... 288—293.

сапогъ и ступней сходна съ формой обуви у горцевъ Малой Азів и Греціи въ наше время, у жителей Арменіи и древнихъ италійскихъ этрусковъ. Противъ семитическаго происхождения хеттеевъ говорить и ихъ постоянная вражда съ семетическими народами. Такъ, уже Өеглафелассаръ I (1130 г. до Р. Хр.) желуется на ихъ опустоменія Сирін. По свидітельству 2 Ц. VIII. 9, 10 н 4 Ц. VII, 6, хеттен представляются врагами сирійцевь. Насколько возножно заключеть изъ анадиза собственныхъ именъ кеттеевъ, ихъ языкъ принадлежалъ къ семейству языковъ, какикъ говорили Патины (Батина въ съверу отъ Орента), виликійцы, кум въ (востоку отъ Тарса), самаглы, гамгумы (на съверо-востокъ отъ куевъ и Кимекін), комагеніане (на сфверо-востокъ отъ гамгумовъ), моски, тибаренцы (съвернъе Каппадокіи), комагеніане (въ Каппадокін), протоарияне и другія племена, занимавшія область между Каспійскинъ моремъ и Галисомъ съ одной сторони и Месопотаміей съ другой 1). Это севейство языковъ называется алародіанскивъ; надинсь протоариянскаго царя Минни или Вана была написана на діалектъ, принадложащомъ къ этому семейству, главнымъ представителемъ котораго изъ современныхъ явыковъ является языкъ грузинскій. Именительный и родительный падежи въ явикъ хеттеевъ, кажется, оканчивались на в, сходно съ именительнымъ и родительнымъ падежами у протоариянъ, такъ что хеттейскіе пизири—c, гаргеми—u наи кархены-ш, можетъ быть сравниваемо съ Амбри-с или Амбари-с (навваніемъ одного царя тиберанцевъ и киликіянъ, современника Саргона), а также съ Аргисти—с и Менуа—с, именами встрычающимися въ ванской надписи: въ виду такого сходства, предположение Ленориана и Сейса о сродстви хеттеевъ съ протовриянами является довольно правдоподобнымъ.

Точно также трудно сказать что-либо положительное относительно религіозныхъ върованій хеттеевъ. Насколько можно заключить изъ приведеннаго нами выше свидътельства египетскихъ цамятниковъ относительно хеттейской надписи, содержавшей трактатъ съ Рамзесовъ 2-мъ, они почитали Сутеха, какъ высшаго бога

<sup>1)</sup> The Mon .. 252,

страни, который, въроятно, тождественъ съ киликійскимъ Сандономъ, нвображение котораго Сейсъ находить въ памятникъ Ибриза 1) и которое сходно съ изображениемъ Ваала на монетахъ Тарса.

Тоть же ученый считаеть также за хеттейское божество упоиневеную въ пальинрскихъ надписяхъ чли или по слованъ Стефана византійскаго, означающее "богъ") или въ сложенін Atargatis, Derreto, которая была вивств съ твиъ и троянскить божестиния, вбо Инфинь, но свидительству Акстифира, Ликофрона, Евстафія, Гезихія, быль основань Иломь на холив фригійскаго божества Атэ, и въ Тров быль камень, изображавшій это божество, подобный которому находился также въ Ефесь 2). Главное же божество этого города, Артенида, очевидно, было хеттейской Атаргатисой, въ честь которой биль построень въ Каркемить <sup>3</sup>), поздивищемъ Гіераполись, храмъ, описанный Лукіаномъ въ De dea Syria. Подобно вавилонской Истаръ, хеттейская Атаргатиса изображалась вдущей на львв, какъ это видно на некоторых печатяхъ коллекцін Шлунбергера. Такое сходство нежду **меттейской** и вавилонской символикой простиралось, въроятно, и на всю область религіозныхъ представленій хеттевъ, чрезъ которыхъ оно перешло къ народанъ Малой Азін и греканъ.

Доценть Ин. Троиний.

<sup>1)</sup> The Monum... 265.

<sup>2)</sup> The Monum... 259-260,

городъ Хамоса, заставляетъ дунать, что въ Кархеныша почитался и Ханосъ, выпональное бомество Моввитянъ (Brugsch... 270). Но такому объяснению препятетвуетъ упомянутое нами производство Сейсомъ вмене Каржемынгъ отъ другого жорыя, при чемъ конечное и является окончаніемъ именательнаго часта (см. више). Digitized 128GOOGle

<sup>«</sup>XPECT. ЧТЕН.», № 3-4, 1887 г.

## Культурио-религіозныя дваженія въ Лифанадін 1).

(Oxonvanie),

Мы еще не со всёхъ сторонъ охватили нашъ предметь. Наиъ осталось еще обсудить настроеніе народа и его руководителей въ отношенія къ православію, уяснить смыслъ новъйшаго движенія въ православіе и показать положеніе православія и его представителей въ крат.

Какъ уже выше было сказано, въ последнее время взгляды эстонской интеллигенціи на православіе измінились къ лучшему. Въ то время какъ прежде она относилась къ нему съ пренебреженіемъ, какъ къ нисшей формъ религіи, теперь начинаеть сочувствовать ему во всвит отношеніямъ. Намъ изв'єстно совъщаніе въ Дерить: редакторовь астонских газоть и некоторыхь другихь лиць по вопросу объ отношенін періодической печати къ новъйшему движенію въ православіе. Прежде всего одинъ изъ нихъ, высказавшій въ своей газеть мысль, что было бы лучше, если бы всь эсты приняли православіе, подвергся нападканъ и порицанію за изм'вну своему народу. Въ защиту его выступилъ православный учитель и сталь доказывать несправедливость подобныхь обвиненій. ссылаясь на то, что православіе въ краї не только не денаціонализируетъ остовъ, а напротивъ, положило начало народном школьному образованію, досель несуществовавшему. Наконець, посль долгихъ споровъ пришли къ заключению, что періодическая пе чать должна относиться вполить безпристрастно къ каждому въро неповъданию и объщали такъ и писать. На самонъ дълъ это, ка

<sup>&#</sup>x27;) Cm. №М 1 m 2 «Христ. Чт.».

нечно, не исполняется, и одив газеты держатся двусинсленно, другія ділають сочувственные отвывы о православіи, третьи выражають прямо свою симпатію къ лютеранству. Не нужно забывать, что всв редакторы эстонскихъ газетъ-лютеране по въроисноведанию. Лично изкоторые изъ нихъ не имеють ничего противъ православія; ихъ отталинвають только невноторые обряды при правоставновъ богослужени, которие будто бы напоминають имъ язычество. Положение такъ редакторовъ, которие сочувствують нареденить стремленіямъ и относятся враждебно из иветинить ивменкить порядкамъ, при удовлетворени религіозимъть потребностей, довольно странное: ниъ, бъднымъ, приходится обивать пороги у нъсвольких пасторовь, пока найдуть такого, который согласияся бы принять ихъ на причастю или прівхать окрастить ребенка, который, конечно, ни въ чемъ неповиненъ предъ киркой, не на которовъ истятся грван отца. Этинъ суровниъ средствомъ, напоминапщинъ времена инквизицій, когда католическая церковь карала за полетическія убъедомія, и несвойственним лютеранству, насторы дувають, вероятно, боратить на путь истины непокорных в кирке редакторовъ. Если посяв долгаго увещанія кающійся въ грехахъ Редакторъ все-таки не соглашается осудеть или оставить свои политическія убъяденія, то насторъ не рішается удестоить бізднаго грамника общенія съ киркой; но коль скоро этоть грамникь грозить въ такожь случав ноискать утвинения въ лова другой церкви (т. е. православной), чо показніе его считается дійствительнымъ, и онъ удестопнасти св. причасти. Поступая такъ со противниками, пасторы ненамеренно своей диспиплиной сали совдають враговы лютеранства. Младо-эсты и младо-латыши (такъ называются пеннами местные патріоты) составляють для нихъ предметь особеннаго страха и презрыня: въ ихъ глазахъ всякій маждо-эсть и маждо-латышь-- нигилисть и соціалисть. Само собою разумьется, что последніе, зная взглядь пасторовь на нихъ и церковную дисцинину лютеранского духовенства для политическихъ грепиниковъ, разрывають всикое общение съ пасторомъ. пиркой, и съ точоновъ времени движнося врагами всякой религии.

Представители православнаго духовенства стоять у пасторовъ

на одной доскъ съ младо-эстами и младо-датышами. Это, по ихъмивню, тъ же нигилисти, соціалисти; чънъ болье наредъ уважаєть кого-либо изъ нихъ, тънъ болье онъ заслуживаеть это названіе. Съ своей точки эрвнія они и прави. Въдь не можеть же православное дулевенство стоять за существованіе балтійской обособленности съ унаслъдованными отъ среднихъ въконъ формами общественной жизни. Равныхъ образомъ не можеть оно едобрить и балтійскее лютеранство, соединенное для народа съ тяжельить матеріальныхъ и физическимъ бремененъ. Православный священникъ является врагомъ для пастора мрежде всего потому, что онъ отбиль у него вивоть съ прихожанами часть доходовъ и разнихъ повинностей. Экономическій убитокъ, нанесенный священникомъ цастеру, есть самый чувствительный ударъ для мослёдняго.

Затемъ следують более духовного свойства основанія нигимстическаго взгляда пасторовъ на православнаго священика: следній въ большинстве случаєвь уместь спискать въ собе уважение народа даже лютеранского. Онъ обходится съ нимъ просто, какъ съ духовиниъ чадомъ, дветь ему всевозможные советнь, осебенно касательно общественных двав, по поводу которыхъ крестьяне обращаются только въ священнику, ибо насторъ въ ихъ глазаль тоть же повъщивъ. Тавъ какъ подобимль дель, требующихъ постороннято совъта не заинтересованнято образованнято человъка, у крестьянина больше всего, то менятно, что обращение въ священику биваетъ очень часто. Народъ почену-то имъетъ увъренность, что русскій свищенникъ всегда ножеть оказать великую помощь въ делахъ общественныхъ, что его писька доходять далеко, что при помощи его можно довести судебные процессы до самых высших инстанцій. Оттого народь обращается обывновенно въ нивъ съ просьбой нанисать прошенів. Такое отношенів даже интеранскаго населенія къ православному священнику стало занетно особенно въ последние годы, когда народъ внолне поняль, что православное духовенство сочувствуеть его стремленіямъ. И въ сановъ дъгъ, незнаконому съ соціальнымъ положеніемъ лифалилсваго духовенства дальныйшія свыденія покажутся по меньшей мырі странными. Пусть онъ приметь въ соображение, что въ Лифиянии

ремити всегда была соединена съ политикой, особенно въ древнія времена. И само лютеранство, не своему принципу не долженствующее имъть инчего общаго съ недуховными потребностями народа, въ дъйствительности почти исключительно являлось релитіей политико-матеріалистической, неразривной съ физическийъ и духовнить работвойъ крестьянскаго класса у госпедствующаго класса—дворянства.

Между тыть какъ православію, по его историческому развитію и сопривосновенности съ общиннить началомъ, не свойственно подобное общественное раздъление инпъ, исповъдующихъ его, и оно на обигало на національныя особенности какого-лебо народа, а напротивъ нозводяло имъ безпрепятетвенно развиваться. Коренные жители Прибалтійскаго крал ни въ древности, ни въ невышее время ничего не теряли изъ своей самобытности, перешедше въ православіе: произведенія ихъ духовнаго творчества, саги, пъсни, сказки и т. и. оставались неприкосновенными. Превослевне никогда нам'вренно не денаціонализировало финскіе нареды, не д'я ствовало наступательно въ духв руссификаціи. Посявдняя совершалась скорве остоственнымъ порядномъ, благодаря тесной общественней близости ихъ съ русскими. Можно сказать, не боясь впасть въ ваблужденіе, что и въ Лифляндін православное духовенство, древнее и невъйшее, всегда жило одною живнію съ на-РОДОНЪ, УДОВЛОТВОРЯЯ ОГО ДУХОВНЫЯ НУЖДЫ, ОПО ВЪ ТО ЖО ВРОМЯ не оставалось бозучастничь къ его общественнымь потребностямь, не шединить въ разръзь съ религіей. Эте сказано къ тому, чтоби оправдать въ глазахъ русскаго читателя столь близкое соучастие инфлиндского православного духовенства въ ивстишкъ вароднихъ отремленіяхъ, насполько последнія не претиворечини ни посударствоннымъ установленіямъ, ни религіи. Въ Лифляндіи пикого не удивляеть, что православные священники бывають предсъдателями земледъльческихъ обществъ, преизносятъ танъ речи о разнихъ предпотахъ агрикультуры, даютъ крестьянанъ совети не части земледвивчества и т. п., а равно предсвдательствують въ иществъ мореходства и вздять ходатайствовать по деламъ общетва. Менте предосудительных должно казаться вновенцу, что они

занимають такое же почетное мъсте въ разныхъ комитетахъ, напр., по двлу эстонскаго Александровскаго училища; членами дитературных обществъ и исполняють обязанности, возлагаемыя на нихъ обществомъ, напр., разсиатриваютъ изданія общества; при посъщеніи Высочайшихъ Особъ являются предъ ними толговниками народениъ желаній и т. п. Такія почести оказиваются представителямъ православія со сторони лютеранскаго населенія не неъ политическихъ видовъ, а только потому, что оне принимають бливко къ сердцу интересы народа. Любопытны бывають иногда столкновенія двухь преобладающихь исповеданій вь крать при освящении какихъ-либо общественных зданій (волостного правленія, пом'вщенія нев'встнаго общества, корабля и т. п.), когда въ виду сившаннаго вероисповеданія участниковъ предпріятія бивають приглашаеми и оба представителя—священникъ и насторъ. Здесь инъ приходится по очереди совершать освящение; обыкновенно, вследствие преобладающаго количества лютеранъ, насторъ исполняеть свой обрядъ раньше и сонровождаеть его непремънно ръчью. Оказивается, что въ такихъ случаяхъ пасторы вивсто того, чтобы ограничиться чистымъ объяснениемъ Слова Вожія и призивать благословеніе Вожіе на предпріятіе, пускаются въ политику, упрекая присутствующихъ въ напіональныхъ стремленіяхъ, наивренін подрывать кирку и лютеранство, грозя проклятіемъ Божіниъ на начатое дівло, если оно окажется въ какойлибо связи съ иладо-эстскими (иладо-латишскими) тенденціями. Православний же священникъ, которому приходится совершать свой обрядь посяв, большею частью довольствуется лишь объясненіемъ подходящаго въ даннону случаю места Слова Вожія и вногда вовражають на річь пастора. А возражать бывають на что. Нівкоторые ивстене пасторы понивають христіанскія запов'яди довольно своеобразно, въ духв ветхозавътномъ, болве, конечно, соотвътствующемъ видамъ господствующаго класса въ крав. Такъ, на пр... пасторъ Іоанновской кирки въ Г., г. К. весною 1886 гола. объясняя конфирмантамъ шестую заповедь, нежду прочимъ, указалъ на то, что въ последнее время законы относительно преступденій вообще очень сиягчились. "Правило, говориль онь, должно быть таково, какъ у израильтянь: каждому нужно воздавать за: дъла его тъпъ же: если, напр., кто кого-нибудь убилъ, то долженъ быть самъ убитъ. Вогъ накажеть всвиъ тъхъ, которые сиягчаютъ законы и позволяють народу выйти изъ повиновенія, какъ онъ наказалъ"... Туть ръчь пастора приняла ръвко-политическую форму.

Кто хочеть правильно понять указанное выще общественное отношеніе лютеранъ къ православному духовенству, тотъ очять также долженъ принять во вниманіе своеобразный харантерь религіознаго сознанія въ краї. Не потому приглашаются православные священники принимать столь двятельное и важное участіе въ общенародныхъ предпріятіяхъ, что они православные или даже, что они находятся въ таконъ санъ, но потому, что они лично обладають опредъленными нравящимися народу качествами. Въ Лифляндіи въ главахъ народа уважениеть нользуется пасторъ, не какъ насторъ, н священиет, не какъ священнякъ, а какъ нявъстная личность: все зависить здесь отъ личныхъ качествъ. Вирочемъ обращение къ священнику не всегда можно толковать въ синсле уважения къ нему со стороны народа; нередко къ. нему обращаются потому, чтоболье не къ кому обратиться. Этемъ и объесняется то обстоятельство, что къ священникамъ обращаются по самниъ разнообразнымъ дъламъ. Когда те отправляють ихъ за советомъ въ ихъ же пасторань ван осведонляются о причине необращения къ нинъ, то обыкновенно получають въ ответь, что оби -- те же господа, помъщики. Чтобы въриве можно быле надъяться на то, что священникъ вислушаеть его, крестьянить обикновенно заводить рачь о дълать религозникъ и затъмъ уже переходить къ лежащему у него на душть дълу, ради котораго онъ явелся къ священнику. При отсутствін въ крав у народа других заступинковъ и ходагаевъ,: очень понятно, что любевное обращение съ посытителями становичся новыносиныть броисновть для священника: онъ никогда не находиты ножом отъ нихъ; крестьяне при всякомъ удобновъ случав заходятъ къ нему иногда проето для того только, чтобы побеседовать. Расположить из себь народъ-значить въ Лифляндіи расположить его къ въроисповъданію. Въ этокъ отношеніи личния достоинства православнаго духовенства могуть оказать адъсь великую услугу пра-

вославію; они являются средствомъ расположенія из православію, а отсюда и къ принятію его. Эта практическая истина подтверхдается и внясняется во время новъйшаго движенія въ православіє: а въчено, что съ перемъной личностей священниковъ перемънялось и отношеніе народа къ православію. И пасторы уразумъли эту истину въ послъднее время, перемънивъ свой замосчивий и грубий тонъ обращенія на любевний, ласковый, и даже разъважая по деревнямъ въ захолустьяхъ и заходя въ крестьянскія избы побеставать съ народомъ, чего прежде никогда не бывало. Это, повидимому, уже послъднее средство удержать народъ въ лонъ кирки, ибо къ нему они находять себя винужденними прибъгнуть только тогда, когда прихожане готовятся перейти въ православіе и, разумъется, ревность ихъ неръдко въ подобныхъ случавахъ увънчивается успъломъ.

Нельзя сказать, чтобы жалобы на неностелиство религіознаго сознанія у лифанидскихъ тузекцевъ не были справедливы. Эта черта находить свое объясновіє въ самей исторіи тувовщовъ в едвали можно ее приписывать народному карактеру. Суда по тей отчалиной борьбъ, которую вели туземцы (народности финскаго имененн) въ XIII въкъ съ орденовъ Меченосцевъ, нужно думать, что во времена язычества они болье были привлевны къ своимъ боганъ и върованіямъ, чемъ во времена христіанства -- къ христіанской церкви. Нътъ примъра въ носледующей истерія врая, который свидетельствоваль бы объ ихъ преданности вере. Если въ нестоящее время вы замичесте въ туремцаль привланность къ киркв, то это болье всевдстве иривники къ наслъдію отцовъ. Что здівь привнчка играеть большую роль, это ви нежете наблюдать при переходъ въ православіе. Тажелье всего разстаться съ унаследованными формами религіозной жизни бывають старцамъ; оттого вы вотретите сравнячельно незначительный процентъ повообращенныхъ неъ пожилыхъ людей: напрочивъ, болъе всего ви найдете въ числе ихъ людей юношескаго и зрилаго возрастовъ. Если бы двло шло о перешвив върованій, которым перешли въ убъедение, просто только потому, что они не нравлятел, то лифлиндскія движенія въ нравославіе реконендевали бы тувенцевъ съ довольно невыгодной стороны, а также, если-бы невелена

эта совершалась только ради мірских выгодь, то они васлуживан бы болье сожальнія, чемъ преврвнія. Но когда человыть развазывается съ унаследованными отъ отповъ религіовными привичками или съ верованіями, которыя не перещли ему въ шлоть и провь, не образують части его національнаго карактера, какъ 970 у лифилидскихъ туземцевъ, то громкіе вопли господъ страны о вродажь совысти и инимыхь совращенияхь, агитогорстив, о стысный свободы совъсти и т. п. иннемы всякаго реальнаго основанія въ исторіи и въ д'яйствительности. Собственно геворя, совесть и религія играють здесь второстепенную роль; на порвомъ планъ личности, физическое и правственное вло, это реальные отталкивающіе випульсы. Задерживающіе мотивы: привычка въ старому, флегнатическій темпераменть, страхь предъ ревультатами перехода, неопределенность и неизвестность въ будущемъ, какъ относительно новыхъ религозимхъ привычекъ, такъ и новаго соціальнаго положенія. Притягивающіе (болёе идеальнаго свойства) гуманность обращенія, отсутствіе корыстолюбія, чистое слово Вожіе, обрядность. Эти даконическія выраженія требують объясненія. Первый могявъ-гуманность-понятовъ уже изъ винесказаннаго; у православнаго духовенства ивтъ никакихъ поводовъ и основаній относиться висовоміврно къ крестьянамъ, и крестьянь темъ болье поражаеть иль простота и добрежелательство, что последнихъ качествъ они нало встречали въ представителяхъ лютеранства. Вторая черта-отсутстве користолюбы-представляеть едва ли не главный мотивъ расположения къ православному духовенству именно потому, что представляеть діаметральную противопеложность съ лютеранскимъ духовенствомъ. Будучи достаточно обезнечены правительствомъ (священникъ получаеть въ годъ 1,200 руб. исаломщикъ не 300 и 250 руб.), лафляндское духовенство не имеетъ нужды ирибъгать къ виноратольству, хотя и не отказивается отъ 10бровольных пожертвованій, которыя, кстати сказать, бывають въ краф крайне скудни, причина чего кроется въ бъдности и бережинвости населенія — свейства, вфроятно, не унаслідованныя отъ прастиевъ, а развившіяся въ рабствв. Чистое слово Божіе въ православной церкви также составляеть нъкоторый контрасть съ бого-

служениеть или, върнъе, проповъдью въ киркъ. Уже самое православное богослужение, действуя более на чувство человека назидательно, въ то же время даеть гораздо болве для разсудка и ввры; по содержанію оно далеко превосходить лютеранское богослуженіе, даетъ болъе пищи для чувства и ума простолюдина и образованнаго человъка. Впроченъ есть въ православновъ богослужения нъкоторыя мъста, вызывающія недоразумьніе у лютерань, напр., эктенія оглашенныхь. Въ западной Эстляндін, гдф въ настоящее время идеть движение въ православие, лютеране, присутствующие при православновъ богослужения, съ неудовольствиеть выражаются, что ихъ внгоняють изъ церкви. Если же говорить о проповъди православной сравнительно съ пропов'ядин балтійскихъ пасторовъ, то въ большенстве случаевь первая ограничивается лишь только прявымъ объясненіемъ симсла евангелія, тогда какъ въ киркв евангеліе прочитывается бельшею частью какъ будте для того, чтобы оно служило въ глазахъ народа некоторой санкціей следующей за нимъ рвчи пастора. Я намвренно сказаль: въ большинстве случаевъ, ноо, къ сожальнію, въновыйшее время духъ поленической проповыди овладель некоторыми священниками, которые едва ли уступають пасторанъ въ резкости выходокъ противъ враждебнаго вероисповеданія. Подъ вліяність и вызовомь пасторовь и православние крамы по мъстамъ сдължиесь эрблищемъ неприличникъ поруганій, нареканій, поношеній; напр., одинь православный священняхь рыяно проповъдываль, что у Лютера было сель жень. Взаниной понешей меого содыйствуеть близость церкви и кирки, такъ что священникъ и насторъ черезъ своихъ иппіоновъ легко узнаютъ, о чемъ ито произвесъ проповедь; такинъ образонъ они подають другъ другу натеріаль для проповіди въ слідующее воспресенье. Я не могу понять и объяснить иншь слешнить увлечением то, какъ священники не могутъ уразуметь, сколь невыгодно отражается на религіозной жизни прихожанъ подобная поломика. Этимъ ужъ никакъ нельзя достигнуть утвержденія въ вірь, а напротивъ охлажденія и равнодушія къ ней. Равникъ образокъ не возбуждается око н взаниная ненависть и презраніе нежду православними и лютеранами; этого можно было достигнуть телько во времена особеннато

религіознаго возбужденія и общаго интереса къ религіознымъ вопросамъ, чего никогда не было и вероятно не будеть въ Лифляндіи. Мев кажется также, что на православных эта полемика отвывается хуже, ибо въ интеллектуальномъ отношении пасторы несоинанно стоять выше православных священниковь и умеють искуснее ихъ полемизировать. Поэтому епархіальному начальству следовало бы обратить новое внимание на это, развивающееся въ ивдрахъ православія, вло и принять міры къ уменьшенію его. Здісь умістно сказать несколько словь въ защету богослуженія исключительно на тузенныхъ языкахъ, которое иными признается какъ переходная временная необходимость, или, что еще хуже, разскатривается въ сившенін съ русскинь явыкомъ, какъ орудіе полнаго слитія туземцевъ съ русскими. Не желая прозирать въ отдалениее будущее этого вопроса, ин скажень здёсь некоторыя серьезныя основанія; по меньшей мірів, неполитичности подобнаго рода притязаній. Намъ взвыстны примвры, гдв врагамъ удавалось уговорить крестьянъ отъ перехода въ православіе подъ тімъ предлогомъ, что тамъ у нихъ будеть богослужение на русскомъ языка, изъ котораго они нячего не неймуть. Въ виду этого крайне неполитично быле бы въ настоящее время примъщивать славлискій языкъ къ туземному при богоснужения, какъ это делають некоторие священники русскаго происхожденія. Если во времена нерваго движенія чтеніе молитевили произнесение эктеній на славянском вамки было извинительно, то въ неслъднее время это не можетъ быть оправдываемо ни незнанісять, не близорукими политическими соображеніями. Православные туземим унаследовали от лютеранства привычку относиться разунно къ богослужению, слишать все на родновъ языкъ. Лишь обрядность православная ножеть заменить для нихъ таниственность богослуженія въ глазахъ русскаго простолюдина - черта, которая невольно возбуждаеть благоговение. Въ отношение понятности богослуженія православію въ край необходимо конкуррировать съ лютеранствоиъ. Уже безъ того тузение датріоты кричать о руссификанім края черезъ православіе. Давать имъ въ руки орудіе значилобы возбудить въ тузенцахъ нерасположение къ православию. Валтійскіе культуртрегеры свято охраняють въ сельскихъ киркахъ прин

ценъ, что богослужение и религиозное обучение должно бить на родномъ языкъ; сельская вирка пока остается для нихъ хранилищемъ тузенных языковь, но за то городскія кирки искусно приспособлени къ германизаціи туземцевъ, ибо богослуженіе въ нихъ совершается уже на двухъ языкахъ----на туземность и немецкость, и притость последнему по времени отдается нервенствующее место; въ нихъ введенъ нъмецкій языкъ не нотому, что городскіе жители забыли свой родной языкъ, а лишь съ тою целью, чтобы приманить воображающих себя нъщами и стыдящихся именоваться презръннымъ ниенемъ латыша или остонца на ивиецкое богослужение. Вогослуженіе на туземномъ языкв, назначаемое обыкновенно въ послвобъденное время, посъщается мало, да и то самыми простыми и обдными людыми. Руссификаторамъ осталось бы только брать примъръ съ немцевъ виесто того, чтобы прибегать нь иеранъ не только не приводящимъ къ руссификаціи, а напротивъ отгалкивающимъ тувенцевь въ объятія непцевъ. Уже теперь защитники лютеранства съ гордостію могуть указать на тв услуги, которыя они оказали развитію туземныхъ языковъ и литературы. Какая насса существуєть всякихъ религіозно--- навидательнихъ и богослужебнихъ изданій на тувенных азикахъ, благодаря труданъ насторовъ! По справединвости ножно сказать, что литературой тузении обязаны лютеранству. Начало новому развитию туземной культуры было положено еще во времена шведскаго владычества, когда по настоянію шведскаго правительства учреждены были, вопреки воле лифлиндскихъ госнодъ, школи для приготовленія изъ туземневъ насторовъ, переведена Виблія и нівкоторыя богослужебныя книги на тувенние явыки. Между твиъ, какая скудость книжекъ богослужебныхъ и назидательных въ православномъ духв на туземныхъ изикахъ! Правеславіе годъ отъ году растеть, а средства просвіщенія, которыми располагаеть православная церковь, остартся теже. Миссіонеры, присоединяющіе народъ въ православію, могуть раздавать только ограниченное количество молитеенниковъ и руководствъ къ православной въръ. Въ Лифляндіи православная церковь должна удовлетворять не только потребности чувства, но и воспитывать уиственно, нросвещать образованиемъ. Digitized by Google

Однако защитники лютеранства пусть не превозносятся культурными заслугами его. Значительном долем нынаминаго образования пртеранское населеніе обявано православной школь. Къ сожальнію, Y HACE HETE AMMOUNTHINE CTATHCTHYOCKHEE ARHUMED RACATOLING пропонтнато отношенія нежду числомъ православнихъ и дютеранъ въ православной школъ. Здесь скаженъ только, что во многихъ продакъ численно православные превосходять лютеранъ. Такинъ образовъ православная инола даеть образованіе лютеранскому населению едва ли не въ равной стечени въ численномъ отношения сь православники. Впроченъ происходить это прочивъ воли ревененкъ пасторовъ, въ рукакъ поторыкъ до посабдияго времени находилось все мисольное образованіе. Они противъ мосещенія пра-BOCJABHMATA DEROATA ABTEMM INTERPRECEATO HOHOBEAGHES; OF HEATE HOредко внимается штрафъ за это, какъ бы съ непосещающихъ нивавой шволы. Они опасаются, что черезь это мелодое покольніе охладветь нь лютеранству и почувствуеть симпатью нь православыю, чего на самомъ дъгъ однако не биваетъ. Православная школа, новидимому, и безсильна руссифицировать и чужда неблатовидной пропагадим, присущей пикол'я лютеранскей. На непризванных и скоресиванию тувожнико натріотовь нашла какая-то духовная слепота: они склонии видеть и действительно видеть опасность руссифинаціи оть православія, православнить школь и даже оть верехеда школь лотеранскихь въ ведение иннистерства народнаго просвъщения. Но простой народъ потеранскара исповъдания, не будучи предубъщень противь русского правительства и православной школи, надавна отдаваль и продолжаеть отдавать своихъ дътей въ праноставныя школи, преннущественно ради изученія русскаго языка, и съ нетеривніскъ ждеть того времени, когда школы будуть избавлены изъ подъ ферулы пасторской.

Здёсь считаю не линнимъ поговорить и объ учителяхъ православнихъ школъ. Для нодготовленія ихъ существують двё семинаріи: старая, бывщая прежде въ г. Риге, а въ 1885 году переведенная въ Гольдингенъ, курляндской губерніи, и новая въ г. Дерить. У лютеранъ такихъ семинарій больше, но соотвётственню количеству лютеранскаго населенія ихъ должно бить болье

внетупающей страсти къ внесменю, при чемъ не менье карактевистично, что последнее ковольно часто виступаеть именно такъ, гда экономическія отношенія скорье всего могуть сдалять для крестьянина редную почву инлом и прином". Итакъ, г. Винеманъ не желаеть видъть никакиль вибшенхь причань для религосимхь движеній и выселеній, а лишь исключительно принисивають ихь внутренией маклонности, намиснальной черть народнаго карактера. Оть яраго балтійскаго нублициста-сенаратиста, достойнаго пресиняка Ширрена, намъ недьзя было ждать белье върнаге объяснения. Для историка иричний эти крокутся исключительно вих національнаго дарантера; неследній стонть даже въ режонь антаронняне сь нодобиван броженівня. Взглянень въ прошлую всторію. Почтенный публициоть въ подтверждение своего воззрвния долженъ быть бы PERSON KOTS OFFICE IDENTIFIES CLOTP TOLENGE OLD OLD OFFICE ERPORATOR OLD OFFICE ERPORATOR O выв предковы; какъ онь ногь найти въ тувенцахъ педобную страсть въ вевизив, переивив върованій и пъста? Извъстно, кака упорно отстанвали тувощи явичество; по уничтожени исченосцами вившней фермы его, оно продолжало нопрежнену существовать въ семейной домашней сферф. Во времена вторменія католичества, на-RESERVADO ENTO HECKELO, SEINE TORORCKIO ASPENDIA ORREGALINCO CTORIO дегвомислениями, что въ короткое времи испоридавали три рели-THE OCTABRED ASSISTED OF THE HOUSELE STREET, HO BY BEAT HOлитическить приой должны были оставить правосланіе и принять католичество. Какъ извъстио, латыши произнали язычество на кателичество посредствоить жребія, след., разсуждали они, но вел'в боговь. Но ни привыть толовцевь, ни другить, принявшихь по жребію католичества, не говорить въ пользу утвержденія г. Виненана: тузеним ивняли (вившини образонь) верованія не но вичтревней наплонности, а по принуждению, или по воле боговъ. Далье во времена католичества въ XV въкъ, ковъогно, что образованись тайныя себранія вірующихь, которые "отвергали сигасительныя и обычныя приношенія: въ церковь Вожів" (св. Акты риженаго провинціальнаго собора 1428 г. въ VIII Bunge, Urkundenbuch, сар. XXX). Эдісь причина переміни религіовнихъ віpobehië man bëprës otpevenis ott katoanvectea onste tare me Pal

внутренней наклонности туземцевъ, а въ "спасительныхъ и обмчнихъ приношеніяхъ". Или, пожалуй, г. Бинеманъ скажетъ, что влеченіе народа къ гернгутерству во времена лютеранства объяснятся присущимъ ему стремленіемъ къ перемънъ въры? На это отвъчу, что народъ этимъ ничутъ не отдълялся отъ лютеранства, отъ по прежнему посъщалъ и кирку; въ гернгутерствъ онъ находить лишь удовлетвореніе своей потребности молитем, изліянія снесто земното торя предъ Богомъ въ плать и рыданіи.

Что причины религіозныхъ броженій въ край не могуть быть объяснены національнымъ характеромъ туземцевъ, любонытныя доказательства этого им находинь въ исторіи Лифляндіи. Въ парациоль новъйшему движению въ православие и развитию сектантства им встречаемь здесь въ XVIII веке почти теже явленія. Повиденому, релитіозное сознаніе туземцевъ края какъ бы волнами подинается и опускается, спускаясь до полнаго равнодумія къ киркъ и религін и возносясь до крайней степени религіозной восторженности. Появленіе въ западной Эстаяндін учениковъ Цинцендорфа, основателя теритутерства, вызвало здёсь въ простоиъ народъ экспентрическія проявленія пробудившагося съ особенной силой религознаго чувства; признаки его: плачъ, рыданіе, трепетаніе, воздыханіе, паденіе на землю, причемъ въ экставъ произносилось имя Спасителя, какъ бы хотелось имъ теломъ и думей погрузиться въ его раны. Духовная консисторія рекомендовала насторанъ усердно посъщать дома прихожанъ, вести съ нии босьды въ дукь любви и смиренія. Это было въ 1740-1743 году. Спуста 72-73 года, въ 1815 г. подобное возбужденіе релитіознаго чувства повторилось съ новой силой: ивкоторыя девушки впадали какъ бы въ сонъ, въ которомъ были лишены всякаго твлеснаго ощущения и въ оприненрије, которое стагивало TARL MAL THOUN, TO HURARRA TONOBBTOCKSA CHIS HO WOLIS HER разнять или сдвинуть съ пъста. По истечени и вкоторато времени онь открывали роть и глаза, разсказывали, что онь были на въ аду, и возвъщали присутствующивъ ихъ будущую стльбу, призывая ихъ къ въръ и покаянію. Онъ часто съ удивительном подробностью открывами такія обстоятельства нвъ част-Хриот Чтвн., № 3-4, 1887 г.

ной жизни присутствующихъ, о которыхъ едва ли онъ могли узнать естественнымъ путемъ. Во время пароксизма и часто прлые дни онъ увъряли, что ничего не вкущали и не нуждаются въ какой пишъ. Въ началъ 1817 года проповъдыванся и практиковался новый способъ крещенія—дымомъ и огнемъ, и быль введенъ также новый родъ причащенія въ видъ одуряющаго нанитка. Для устраненія сумасбродства, некоторые насторы грозили оставить приходъ, если не прекратится это противухристіанское к развратное движеніе, а пом'вщики приб'язли къ сил'в розогъ; эти мъры подъйствовали, и пророки умолкли, и хотя тамъ и сямъ втихомолку и появлялись ясновидцы, но они скоро всякаго довърія. Въ 1815 году въ Нёво, гдъ теперь происходить движение въ православие, одна 9-ти летняя девочка вневапно начала говорить во сив и возвъщать откровенія: разсказнвала о странствіяхъ на неб'в и описывала некоторыхъ виденныхъ тамъ лицъ. Она говорила противъ иншности въ одеждъ, особенно противъ пестрыхъ передниковъ, красныхъ платковъ, противъ распущенных кось и серебряных ожерелій и пряжекь. Толиою стекались въ ней эсты и шведы, слушали слова ея, полимя удивденія, собрали всь красные цатки и пестрые передники, а также и серебряныя украшенія и сожгли все это на кострв. Съ техъ поръ шведы оставили свою одежду, которая похожа была на ворисских жителей, нёвыскіе ысты, одфвавшіеся досель, какъ вихтернальскіе шведы, стали смотръть на эту изящить одежду, какъ на порождение діавола, и стали одеваться какъ сосъдніе эсты. Завязки косъ, красные платки, пестрые передники. серебряныя ціпочки, все что не было сожжено, были проданы за безприскъ жиданъ, и можно было видрать только бране и черные платки. При этомъ увъщанія пророчицы были такъ дъйстви тельны, ея изображенія будущаго состоянія отличались такою жи востью, что можеть быть благодаря только имъ у некоторых лиць произошель перевороть. Одинь гернгутерскій чтець, по унт щанію пророчицы, также оставиль свой красный шейный платока но діаконъ общини, узнавъ объ этомъ, упрекаль его въ томъ что онъ послушался словъ дожныхъ пророковъ и вычеркнулъ е

изъ списка братьевъ, а принялъ его вновь лишь послъ изскольимъ лътъ серьезнаго покаянія (Russwurm Eibovolk oder die Schweden, p. 234—236. B. I).

Почти тоже самое повторилось и въ новъйния времена съ только разницею, что теперь пробудившееся религіозное чувство нашло себъ исходъ въ нравославін. Подобныя періодическія вспышки религіознаго чувства свойственны всвиъ народамъ въ той ни другой степени. А г. Бинеману понадобилось ихъ приписать исключительно національной черть прибалтійских туземцевь для того, чтобы исключить всякую инсль объ ихъ зависимости отъ экономическаго, соціальнаго и религіознаго положенія туземцевь: но своимъ суждениемъ онъ въ то же время, ненамърению, вопреки своивъ желаніямъ, даетъ понять, что лютеранство совершенно чидо туземцамъ, что оно не вошло въ ихъ плоть и кровь, надовао имъ, не удовлетворяетъ ихъ, нбо иначе непонятно было бы нів столь легкомисленное отношеніе къ нему. Кромв того, какъ уже выше было сказано, страсть въ перещене чужда севернымъ народамъ, отличающимся флегматическимъ темпераментомъ. Какъ извъстно изъ психологіи, флегиатическій темпераменть неподвиженъ, постояненъ, упоренъ, а къ такому темпераменту следуеть отнести лифляндскихъ туземцевъ — эстовъ и латышей, особенно первыхъ. Таковими были признаваемы они доселъ всеми историками и публицистами; но для балтійских сепаратистовь все возвожно перетолковать какъ угодно, лишь бы это благопріятствовало ихъ политикъ. Итакъ, по нашему мивнію, причинъ религіовныхь движеній въ крав нужно искать вив народнаго характера. ниенно во вижшномъ физическомъ или матеріальномъ игъ, налагаемомъ извъстнымъ въроисповъданиемъ и во внутреннемъ недовольствъ исповъдуемой формой религіи.

Мы видъли, что броженія религіовныя но мъръ приближенія къ новъйшимъ временамъ учащаются и распространяются; однако до сихъ поръ нельзя еще предвидъть, на чемъ собственно они становятся. Судя по прошлому и настоящему, мы приблизительно пожемъ указатъ нъкоторыя положительныя и отрицательныя черты реотвътствующаго духу лифляндскихъ туземцевъ исповъданія. Подъ

чертами напіонального исповіданія им разумівемь вижшиюю обрядовую сторону его, а не върованія и догиатическія истини. На основаніи флогматическаго темперамента лифляндских туземцевъ приходится утверждать, что они по своей природъ не склоним принимать самодентельного участія въ богослуженін----участія, выражающегося въ телесникъ движеніяхъ. Этою стороною ихъ темперамента справедливве всего объяснить ихъ недостаточное усердіе въ осещени себя престиниъ знамениевъ, поленопреклонениявъ н земныхъ повлонахъ, а не вамить въ этомъ ихъ духовныхъ пастырей или же успатривать здесь недостаточную развитость ихъ религюзного чувотва, какъ это опнобочно дъластся людьие, не знамщими тузовцевъ и примънмющими къ нимъ мъру русскихъ. Человъку наблюдательному при посъщении православныхъ церквей легко судить уже по самымъ движеніямъ, походкв и вялости тувемцевъ, о несообразности частаго быстраго движенія руки и колівнопреклоненія и земнихъ поклоновъ съ ихъ вившинить поведеніемъ. Нельзя однако сказать, чтоби ихъ натура требовала пассивнаго отношенія въ богослуженію; они одарени дарень повія и пінія; любевь нь никь сохранилась досоль, котя дарь поэзін, вследствіе неблагопріятникъ условій жизни въ христіанствв, значительно ослабыль и сохранияся только у старыхъ июдей. Поэтому любовь къ прию ость наследіе язичества, а не заслуга лютеранства. Нужно сладовательно удовлетворать этой народной потребности при бого-Нужно дать православнымь прихожанамь въ руки не только песиослевь, но и старачься о сближения греческихъ мотивовъ съ народении. Въ настоящее время, не имъя православныхь прснослововь, народь пользуется съ удовольствиеть лютеранскими проскими, мотивы которыхъ гораздо проще греческихъ и более подходять подъ народные мотяви. Въ виду сильной любви къ пънію духовных лютеранский пъсень, нъкоторые священники позволяли и повреднить теть ихъ въ православной церкви. Разуньется, это отражается ненигодно на правослевін, но трудно р'вшить, что было бы тактично-запретить это, или пъть. По крайней търъ вив церкви отучить ихъ отъ употребления лютеранскихъ духовнихь прости почти нать возножности: на похоронахь, крестина жъ

свадьбахъ, объдахъ и т. и. торжествахъ, на сцену обыкновенно являются дютеранскія иъсим. Въ большей части церквей, чтоби коть сколько-нибудь привлечь народъ къ участію въ богослуженія, полодежь еще учащаяся и недавно вишедшая изъ школы, особенно дъвушки помогають на клиросакъ пъть. Благозвучнымъ иъніемъ однако не могуть похвалиться православныя церкви, ибо мало умъчныхъ иъвщовъ и дириморовъ. Между тъмъ какъ пасторы, хорошо ионивая важность удовлетворенія народной потребности въ изънія, съ своей стороны дълають все возможное, чтобы церковные мотивы и духовныя иъсни сдёлались достояніемъ народа; съ православной стороны въ этомъ отноменіи ничего не сдълано. Недавно вышель лютеранскій пъснословъ даже съ нотами для скоръйшаго изученія хотивовъ.

Затьмъ для тузевцевъ богослужение должно быть понятное; это на томъ основанін, что когда върованія и обряды церкви принимаются народомъ, вышедшимъ изъ младенческаго состоянія, то они воспринимаются имъ не слепо, а разумно; онъ кочеть видеть въ богослужение все понятное, воспринимаемое разсудкомъ. Другое сеображеніе, по которему въ Лифляндін желательно било би приспособиться въ некоторихъ случанаъ въ народнимъ потребностямъ въ богослужения—это привычка, унаследованная отъ лючеранства, видеть здёсь боле простоти, менёе таниственности и формъ, принадлежащих отдаленному прошлему. По врайней мъръ на первытъ норахъ накоторыя стороны православнаго богослужения будуть служить для непосвященных предветовъ соблазна. Если впоследствія черевъ школы или другинъ нутемъ удалось бы пріччить народъ къ болеве сознательному отношению въ нимъ, то конечно не было бы такой необходиности въ приспособленіи. На сколько пожно судить по обыденной жизни, въ лютеранахъ уже значительно утвердился болъе серьезный взглядъ на нъкоторыя черты православія, возбуждавний прежде непріязненныя чувства; среди нихъ уже ріже встрівчастся вощунственное отношение къ иниъ какъ въ шкогъ, такъ и въ жизни. Пишущему эти строки приплось самому быть свидъте-10ML КОЩУНСТВЕННАГО ИЗДЪВАТОЛЬСТВА ВЪ ШКОЛЪ НАДЪ ПРАВОСЛАВ». нымъ кажденіемъ. Во всякомъ случав одно должно оставаться безспорнымъ—именно, что расположение къ православию нужно воспитывать не простымъ снабжениемъ новообращенныхъ предметами почитания (кресты, иконы), но разумнымъ объяснениемъ отличительныхъ сторонъ православия. Предметы почитания и поклонения должны занимать второстепенное мъсто.

Другая потребность народа, съ которой нужно считаться и которая, въроятно, унаследована отъ лютеранства, есть проповедь. По мъстанъ народъ такъ высоко ценитъ проповедь, что безъ нея богослужение не имбеть почти никакого значения, не слышавъ проповеди, народъ, выходя изъ церкви, остается недовольныхъ. Если бы православная проповёдь сдёлалась повсюду въ край интегральною частію богослуженія и если бы въ то же время она ограничилась исключительно объясненіемъ слова Вожія, то православіе въ крат много вниграло бы. Въ техъ приходахъ, где православная проповёдь можеть со славою выдержать конкурренцію съ лютеранскою, быстро растеть расположение къ православию, ибо имтеране, провзжая мино церкви въ кирку, или изъ кирки, считаютъ свониъ долгомъ зайти въ церковь, чтобы послушать и православную проповедь. Мее кажется однако, что не лютеранское, не православное духовенство (venia sit verbo) не умъетъ пользоваться дюбовью народа къ проповъди. Въ противовъсъ пасторанъ слъдовало бы обратить особое внимание на подготовление дучшихъ проповъдниковъ и дать проповеди въ богослужени большее значение, чемъ какое она инфетъ въ настоящее время. И въ самой проновъди должны бы быть введены некоторыя особенности применительно къ ивстникъ условіянъ. Если лютеранскіе пасторы ударяются въ крайность, почти исключительно раскрывая въ проповеди нравственную сторону христіанства и великую силу благодати, то православнымъ священникамъ следуеть избегать противоположной крайности-исключительнаго раскрыванія догнатической стороны христіанства. ставить своею главною задачею защиту отличительных сторонъ православія, обрядовых и догнатическихь. При этокъ нужно имъть въ виду, что народъ рашительно лишонъ всякихъ сваденій церковной исторіи и церковнаго преданія, и посему аргу**нонт**ы должны быть по преинуществу почерпаемы изъ свящ. Писанія и

соображеній разсудка. Разумбется, для достиженія цели нужно употреблять пріемы, могущіе произвести впечатлівніе, повліять на чувство. Въ этомъ отношеніи для эстовъ, которые питають сильную любовь къ картинности выраженія, необходимо было бы, во избъжание сухости ръчи, прибъгать къ поэтичнымъ сравнениямъ и картинности изображенія. Лучшіе пасторы могли бы служить въ этомъ случать образцомъ, исключая театральности въ ихъ жестикуляціи и позв. Я говорю это съ чувствомъ боязии, что ивкоторыя целесообразныя міры не пріобрітуть сочувствія лишь потому, что, повидимому, клонятся къ сближению съ лютеранствомъ. Если бы я не нивлъ въ виду несочувствія предлагаемымъ міврамъ, то я указалъ бы еще на одну цълесообразную итру — постановку подлъ ствиъ въ церкви скамей 1) для престарвлыхъ и уставшихъ лицъ-- и вру, которая вполив оправдывается, полагаю, пространственною общирностью приходовъ въ Лифляндіи и тяжольнь физическинь трудонъ крестьянь. Отсутствіе скамеекь въ церкви служить причиною постояннаго движенія въ церкви во время богослуженія: одни входять другіе выходять, чтобы отдохнуть. Лишь во время проповъди всъ считаютъ обязанностью быть въ церкви и стоять спокойно. Исключение изъ этого составляють недавно перешедшие въ православіе, для которыхъ въ православномъ богослуженія все ново; они ведуть себя во время богослуженія очень чинео, не смотря на крайною тесноту помещенія.

Національность и положеніе православнаго духовенства въ краж нграетъ едва ли не болъе важную роль, чъть само православное въроучение. Въ вопросъ о національности священниковъ, прошедшемъ несколько разныхъ ступеней, въ последнее время установилось, повидиному, только въ самыхъ высшихъ сферахъ твердое убъждение въ пользъ туземнаго происхождения ихъ. Ради ли блага православія, что очень сомнительно, или лишь ради усиленія рус-

<sup>1)</sup> Въ этокъ не было бы никакого новшества. Въ старинныхъ русскихъ хранажъ устроились лавки вдоль ствиъ и между колоннами. Въ олонецкой епаркім и теперь встрачаются церкви съ такини полящісся, снабжены стульями.

Ред.

Digitized by кім и теперь встрачаются церкви съ таким лавками. А на востока вса стойки,

скаго элемента, мъстные представители православія не разъ проводили политику враждебную туземному началу и этимъ посъщи нагубную вражду въ средв нисшаго духовенства, разыгравшуюся недавно даже литературной полемикой, во время которой та и другая сторона осыпала противную-клеветами, порицаніями и т. п. Не намъ судить здесь, кто оказаль большую услугу православию въ враб — священники изъ русскихъ или священники изъ туземцевъ; им заметимъ только, что прошлое принадлежить русскимъ, а будущее тувемцамъ. Что русскіе во время перваго движенія въ православіе и долго послів него были главными, можно сказать, единственными деятелями въ деле православія -- это не подлежить никакому сомивнію; а насколько успівшно они выполнили свою миссію въ Лифляндін, и каковы были бы результаты, если бы витьсто нихъ действовали туземци---это ускользаеть отъ историческаго суда. Что прошлая инссія русских священников въ крав была не безъ промаховъ, основывающихся отчасти на личныхъ качествахъ, отчасти на крайной затруднительности ихъ положеніяэто также неоспорино. Въроятно никто не будеть отрицать также, что священники изъ туземцевъ иквють некоторыя качества, по которыма превосходять русскихь---- это знаніе явика, правовъ и обычаевъ народа. Ихъ заслуга была велика во время волненія умовъ въ последующее время, когда новообращениие устремились назадъ въ лютеранство: инъ лифляндская православная церковь обязана сохраненіемъ за собою весьма многихъ чадъ. Впрочемъ мы понимаемъ дъленіе на національности не въ строгомъ симсав: здесь дело ндеть между пришании русскими съ одной стороны и родившимися въ Лифляндіи русскими и туземцами-съ другой. Въ числъ первыхъ были главнымъ образомъ цервие миссіонеры, вызванные изъ сосъднихъ губерній, преинущественно изъ Псковской. Насколько нецълесообразна подобная политика въдуховномъ мірѣ въ настоящее время, когда національный вопросъ обострился и когда лютеранское духовенство, отступая временно отъ германизаторскихъ денцій, является въ роди тувенныхъ патріотовъ, какъ увидимъ даиво, ин продоставляемъ судить объ этомъ всемъ проницательнымъ и безпристрастнымъ лицамъ.

Когда въ оправданіе усиленія русскаго элемента въ край указывають на опасности, могущія возникнуть оть преобладанія національнаго правящаго класса въ край, то эти опасенія отчасти справедливы, отчасти основываются на недоразумении. Справедливы они по отношению къ темъ местнымъ деятелямъ, которые получели ивменкое образование и особенно которые нобывали въ деритскомъ университетв, хотя бы они потомъ довершили свое образованіе въ русскомъ учебномъ заведенім. Но по отношенію къ мецамъ изъ туземцевъ, получившимъ все образование въ русскомъ духв. эти опасенія совершенно неосновательны; напротивъ, такія лица болью всего способны къ проведению въ жизнь и убъждения коренного населенія русских началь. Практиковавщаяся недавно въ высшихъ сферахъ ибра назначения ибстнихъ тузенныхъ уроженцевъ во внутреннія губернін Россін была плодомъ политическаго предубъжденія и непониманія прибадтійских отношеній. Тоть муть, по которому въ настоящее время пошло правительство въ школьновъ двлв, безспорно саный надежный и верный-здесь Ахиллосова пята балтійскихъ гарианизаторовъ. Ноудивительно ноэтому, что они подняли страшний шумъ и пускають въ кодъ всф мърм, чтобы утвердить колеблющуюся подъ ногами почву, прикидываясь въ то же время радетелями туземной національности и спасителями оя отъ русскаго варварства.

Среди путаницы разнообразных стремленій, желаній, ожиданій, простой наредъ естественно не можеть сколько-нибудь оріентироваться, ходить какъ бы въ потьмахъ. Руководимий боліе темнымъ вистинистовъ, чімь ясными представленіями, онъ непредубъжденно твердо влечется на сторону русскихъ началъ.

Не чувствуя большой привязанности къ родному и не умъя пънить его, народъ относится почти бевразлично къ нему, и готовъ разстаться съ нинъ бевъ особаго сожальнія. Его духовные сокровница: саги, пъсни, сказки, загадки и т. п. скорье суть достояніе исторіи, чънъ народнаго духа. У него сохранился телько родной языкъ и немногіе отрывки прошлаго духовнаго творчества. Въ общемъ можно сказать, что у него господствуеть жалкая апатія в всему. Возьшемъ, напр., его върованія; поразительными должны

казаться для русскаго человъка слъдующія выраженія, которыя приходилось слышать изъ усть народа касательно перехода въ православіе, напр., "прикажуть перейдень": "если бы царь или губернаторь приказаль нашь перейти въ православіе, им всъ перешли бы; тогда им знали бы, что они желають этого" и т. д. Здъсь должно замътить, что подобныя сужденія соотвъствують болье настроенію сельскихъ жителей; въ городахъ же преданность лютеранству и сектантству еще очень сильна.

Не менъе поразительна и та черта, что съ переходомъ въ православіе у народа по м'встамъ связывается понятіе о переход'в въ русское подданство; такъ, въ новъйшее время въ Эстляндін, приходя записываться въ православіе, нікоторые заявляли, что желають "записаться подъ русскаго царя". Столь крыпко усивло вкорениться въ народъ представление о самостоятельности Лифляндін, для которой русскій царь изображается лишь "стороженть границъ"! Влуждая въ глубокомъ невъдени и непонимани своего подоженія и своихъ интересовъ, здонодучные туземцы крайне нуждамотся въ мощномъ руководитель, который вывель бы ихъ на истинный путь. Они твиъ болье заслуживають сожальнія, что въ теченіе ніскольких в віковь служили только яблоком раздора то между орденовъ, епископами и отчасти бюргерствовъ, то между госнодами страны и вившними претендентами на нее, въ мицъ сосъднихъ государствъ, то между самыми этими государствами. О благъ ихъ въ то время никто не заботился, они были только средствомъ для безсовъстныхъ внутреннихъ эксплоататоровъ, смотръвшихъ на нихъ. какъ на особую породу людей, не способную къ висшей культуръ и сапостоятельному развитію и предназначенную лишь играть служебную роль для высшей породы. Повидимому, только течерь наступаетъ критическій моменть въ исторіи туземцевъ: вижсто того чтобы влачить жалкое существование въ виде осколковъ некогда великихъ племенъ — осколковъ, не имъющихъ никакихъ шансов на будущее національное процевтаніе, они призываются наконец исторіей къ объединенію съ русскимъ народомъ.

Какъ и когда совершится это объединеніе, объ этомъ може говорить только гадательно; напрасно нъкоторые лифляндскіе ні

мещие ученые въ отвъть на эти вопросы указывають на судьбу остальныхъ финскихъ народностей въ Россіи: намъ кажется, что привъръ ихъ не примънчиъ къ Лифляндскимъ туземцамъ, потому что они во многихъ отношеніяхъ (географическомъ, соціальномъ и культурномъ) занимають особое положеніе. Можно лишь со значительною въроятностью сказать, что ассимиляція совершится въ формъ усвоенія туземцами внашнихъ общественныхъ формъ жизни. Въ доказательство етого я могу указать на примъръ, такъ назнаемыхъ, полувърцевъ во Псковской губ. Не смотря на полное сходство внёшнихъ условій жизни ихъ съ русскими, они до сихъ поръ, въ теченіе нёсколькихъ въковъ, сохранили свой языкъ, проняведенія народнаго творчества, домашній бытъ и т. д., словомъ то, что мы обнимаемъ въ слове національность. Могу указать такъ недальноворкимъ натріотамъ и на то, что при всемъ томъ, эти полувърцы — преданнайшія чада православной церкви.

До сихъ поръ им писали на основаніи источниковъ болве или менье враждебныхъ существующему порядку вещей въ Лифляндіи. Поэтому читатель быль вправы заподозрить нашу безпристрастность и упрекнуть насъ въ односторонности. Во избъжание такого подозрънія и упрека им намерены теперь обратиться къ источнику, выражающему голось и межнія противной стороны, къ органу ифияндскихъ (въ общирномъ синслъ) синодовъ подъ заглавіемъ: Mittheilungen und Nachrichten über die ewangelische Kirche in Russland. Здёсь печатаются синодальные отчеты и речи, которые признаются болье удобными для публикаціи. Неть сомненія, что въ протоколахъ синодальныхъ содержится много такого, что можеть служить лишь достояніемъ исторіи. Но иногое, что происходить и обсуждается на синодахъ навърно и не заносится въ протоколы и остается тайной для исторіи и публики, и лишь привыпается къ свъдению и руководству участниками синодовъ и ихъ этсутствующими сослуживцами. Синоды, возникшіе во время релитолныхъ движеній, представляють собою тесно сомкнутую корпозацію, которая инветь цваїю обсужденіе не только перковнихь с и религіозныхъ вопросовъ, но и вопросовъ соціальныхъ и политическихъ. На нихъ лютеранское духовенство ободряется на борьбу и снабжается общими правилами дъятельности. Отсюда замъчательное единство дъйствій пасторовъ въ соціальныхъ и политическихъ вопросахъ страны.

Чтобы ясиве представить положение двях и настроение умовъ въ странв, я сгруппирую мивнія пасторовъ и решенія синодовъ по отдельнымъ вопросамъ. Я пользуюсь для этого мишь отчетомъ о синодальныхъ заседаніяхъ въ теченіе носледняго десятилетія, предпославъ этому общую характеристику синодовъ предшествующаго времени, съ самаго ихъ начала въ 1834 году. Пасторъ Кельбрандтъ въ своей речи (Mitth. В. 40. 1884 г. р. 519—541) изображаеть тогдашнее исложеніе двять, сперва состояніе народа (преимущественно состояніе латышей), следующими чертами:

Матеріальное положеніе, образующее всегда первую реальную основу дуковной жизни, въ которомъ находилось крестьянское населеніе, было во всёхъ отношеніяхъ мало удовлетворительное; оно носило черту веливой бёдности и нищеты. Если, благодаря исключительнымъ благопріятнымъ обстоятельствамъ, и были отдёльные состоятельные приходы и отдъльныя состоятельныя личности, однако большея часть народонаселенія жила въ самыхъ гнетущихъ условіяхъ. Его жизнь была постоянной борьбой за существованіе, безпрестанная забота изо дня въ день; росвомь была неизвъстиа, дело мие только объ удовлетворения самыхъ необходимых в насущных потребностей; да и это часто не достигалось. Нашему воспоминацію представляется жалкая картина состоянія народа въ то время; вспомнимъ только убогія, едва достойныя человъка, жилища престыянь, въ воторыхь доступь свёту и выходь дыму давала только полуотирытая верхияя дверь; въ ирачных грязных дымныхъ взбахъ проводили они ежедневную жизнь; въ темное время года горящей дучинь; въ этихъ избахъ пасторъ совершаль подготовление въ причащению и прослушиваль детой. Гистущая барщина, необезпеченность землевлядёнія, періодически повторяющійся каждою весною достатовъ майба и вориа, соединенный съ недостаткомъ деневъ в практичности, не позволяли выйти изъ въковъчной нужды. О духовном развитін тогда нечего было и думать: один погрязали въ огрубъніш предавались пьянству и нечестію, другіе влачили жизнь въ тулгом отчании... Этому жалкому ноложению врестьянства соотвётствовал также соціальное положеніе, которое занимали крестьяне между другим

влассами: его мало уважали, онъ довольно часто терпълъ самое негунанное обращение; если онъ нереносиль все это молча, не обнаруживая своей чувствительности, все-таки переносимое имъ оставляло за собой невзгладимое впечатленіе; сознаніе своей соціальной исключительности нивогна не позволяло надмежащимъ образомъ выступить сознанію церковной общности между крестьянскимь состоянісмь и остальными мучте поставленными состемніями. Это содъйствовало распространскію геритутерства и разрыву церковнаго общенія во время в'фронспов'ядных искушеній, а при поздавищемъ пробужденім нареднаго самосовихнія оно породило (въриве, поддерживало) ту національную ненависть, которая пределжаеть существовать до настоящаге времени... Интелисктуальное образование совежить отсутствовано; существовано только домашнее обучение чтенію; человожь, замимарнійся этемь, быль линь освобождаень оть изкоторымъ общинныхъ повиностей и рекругчины... Невёрія не было: народъ быль религіозенъ и набоженъ. Цервви посъщались мало, отчасти изъ-за барщины, отчасти по неудовлетворительности богослуженія. Проновъдь представляла собою сукую мораль; богоскуженію не доставало антургической части; поліс нав раціоналистическаго церковнаго поснослева не согравало сорденъ; не будучи въ большей части вировъ сопровождаемо аккоминиченномъ прима и руководимое неумълним запъвалами, омо быле нестрейно и не меленично. Самое главное, что болве всего привленало вь кирку ---- ото просительных политва, которая даваже понощь и ученение во всякомъ горъ жизни-даже до больной коровы... Положение ивмещимъ приходовъ было совсень иное; города и дворянство въ сельских имания, за мальии исключениями воспитанные въ раціоналистичесвоеть духв, относинись въ цервви мидифферентно; даже утратилось сезналие мелитического значения кирки для провинции; между городскими EMPREME HAPCTBOBALL MEDL, REPROBRO-HOLHTHYCCRELL BOWDOCOBL He HOMEмалось; натронатство дворянь и зависимость отъ нихъ насторовъ совствить не правилось... Характеристично но отношению из образованию того времени выражение одного пастора: «пои богословския познания, вынессения изъ университета, ножно было бы уложить въ орбловую скормуну». И въ самомъ двив, богословіе, воторое тогда мреподавали въ деритскомъ университетъ, было мертвое историческое знаніе, не возбуждавшее въ сердце любви; ене составляло только сухей естовъ. Въ трежгодичномъ богословскомъ курст не доставале самыхъ важныхъ наукъ: символиви, исторіи догивтовъ-она большою частью соединялась съ нервовною исторіей, катехетики, литургики, попеченія о душахъ (Seelsorge) и др., читаемых нынв, не говоря уже о еврейскомъ языкв; впрочемъ въ 1821 году въ высшенъ классв гимнавій быль введень еврейскій явышть. Правтическому руководству кандидаты на насторовъ научаются

во времи многольтняго домашияго учительства... Восиресныя процовых составлялись тщательно и читались съ каседом; ампровизаціи не были въ ходу; болтовня была по крайней мъръ привиллегіей старыхъ пасторовъ-рутинеровъ; кромъ ежегодныхъ отчетовъ и веденія церковныхъ вингь пастору было нечего дъдать... Не было ни посъщенія и пріобщенія больныхъ, ни школьной инспекціи; въ своемъ вирхинний пасторъбыль, вавъ патріаріъ, вакъ совътнивъ и цомощнивъ, и нольвовался полнымъ довъріемъ. Жизнь дифляндскаго сельскаго пастора была на пълъ идилично-благодушная, вакъ въ стихахъ того времени изображалась его жизнь. Въ нему приложимо изръчение Горація: Beatus ille qui procul negotiis. Пасторъ ниваъ довольно свободнаго времени, чтобы заниматься школани, обучениемъ своихъ или чужихъ дътей, домашнинъ хозяйствомъ и садоводствомъ и входить въ товарищескія сношенія со своими состдями по службъ... Ежегодные пасторскіе убланые конвенты занимались только случайными явленіями. Въ остальномъ они стояли въ самой шаткой связи съ отечественною церковью. Въ странъ не выходило ни одного цервовнаго или богословскаго повременнаго изданія, и пасторы не могла знавомиться съ внутреннею жизнью... Религіозное пробужденіе въ Германін отразвлось и здёсь. Деритскій университеть, или, вёрнёе, богословскій факультеть ега, со времени второй неловины 20-хъ годовъ, оставиль безводную пустыню раціонализма и повель своих в питомцевъ на зелентьющую ниву свангелія; до церковнаго исповъданія онъ однако не дошель еще... Предъ первымъ синодомъ церковная жизнь въ Інфанија находилась подъ вліянісмъ самаго абсолютнаго субъективизма; преобладаль раціонализиъ. Онъ быль господствующимъ духомъ времени: все, имъвшее претензію на образованіе, держалось этого направленія: большинство насторовъ Лифляндін, вов безъ исключенія старые насторы, предсъдатели синода и церковное начальство страны. Сколько вреда онъ нанесъ цервви-достаточно извъстно-стоить только оспоминть его пъснословъ, ватихизись и проповъди. Нужно однако раціоналистамь того времени отдать справедливость въ томъ, что они были вообще честной натуры. держались своей догинтиви: Богъ, добродътель и безсмертів. Они истинно исполнены (ergriffen) Христа; иной изъ нихъ могъ ввести въ соблазнъ приходъ личнымъ или служебнымъ поведеніемъ; молодые скоро уступали истинному евангельскому убъжденію, даже старики—sit venia verbo-провные раціоналисты (eingefleischten) если не предпочан умереть, то не останись нетронутыми евангельскимъ свидътельствомъ, въ которомъ не было недостатва ни на одномъ соборъ, и все болъе и болъе становились доступны христіанскимъ воззрвніямъ. Раціонализиъ открыто держался недолго на синодъ: на одномъ изъ ближайшигъ засъзаній синода проботь Геллеръ произнесь воскресную проповъдь, въ которой

симых искреннимь образомъ высказываль свой индифферентизмъ ко всых религіямъ; протестъ другого направленія на синодъ произвель глубокое впечатльніе, и раціонализмъ сталь какъ будто ослабъвать... Другое господствующее направленіе было піэтизмъ, развившійся между пасторами, благодаря вторженію гернгутеретва. Главная партія— «позитивно-библейски върующіе» — противники раціонализма и піэтизма; отличительная черта ея — склонность ихъ къ свободному научному обсужденію христіанства. Въроисповъдного національнаго сознанія на синодъ не было...

«Почтенныя головы чувствовали себя на синодѣ столь мало тронутыми новымъ жизненнымъ духомъ, повѣявшимъ, на немъ, что не могли удержаться отъ сладостной привычки проводить свободные часы въ карточной игрѣ виѣсто того, чтобы войти въ свободное духовное общеніе другъ съ другомъ».

По митьнію г. Бинемана (Balt. Monatschrft. B. XXXII, р. 344), преобладаніе въ мъстной церкви піэтизма и раціонализма оказы-вало на нее пагубное дъйствіе. "Какихъ бы представителей ни ниты оба направленія, говорить онь, однако въ каждомъ изъ нихъ лежалъ моментъ, который долженъ былъ въ извъстномъ случай заглушить или даже совсимь не позволить проявиться мужеству, готовому съ радостью встретить страданія. Если для піэтизма при переоцънкъ общаго христіанскаго содержанія, которое онъ находиль во всехъ исповеданияхъ, право и достоинство собственной церкви менъе живо сознавалось, то раціонализиъ былъ склоненъ въ полной силъ въры выступить въ борьбу за доброе право евангелической церкви и, котя бы изнемогая по временамъ, пріобръсть увъренность въ окончательной побъдъ". Г. Бинеманъ, очевидно, разсматриваеть эти формы религіозной жизни съ точки зрвнія ихъ способности къ отстаиванію господствующаго значенія лифляндской кирки, вопреки правительственнымъ стремленіямъ указать ей второстеценное значение.

Мы не ошибемся, если скажемъ, что лифляндская лютеранская кирка своимъ существованіемъ во многомъ обязана синодамъ, которые сділались ея оплотомъ, ибо мы увърены, что лютеранство въ странъ существуетъ не столько своимъ содержаніемъ, какъ извістное исповіданіе, сколько своей общественной организаціей. Містные синоды, начинающіеся и заканчивающіеся обыкновенно торжественнымъ во-

одушевленнымъ пъніемъ лютеранскаго религіознаго гимна: "Eine feste Burg ist unser Gott", папоминающаго мнимыя гоненія на кирку, нравственно объединяють пасторовь, вливають въ духъ ихъ новую энергію и поддерживають мужество въ борьбъ за преобладаніе кирки въ странъ.

Я попытаюсь ниже струппировать разсужденія и постановленія на синодахъ подъ особыми рубриками, въ хронологическомъ порядкъ.

Національное движеніе. Эстаяндскій синодъ (Ibid. B. XXX, р. 126). Движеніе это съ одной стороны было признано справедливниъ, ибо никто не долженъ заканывать таланть, данный ему Богомь; каждый народь имветь задачу и обязанность развивать и пользоваться дарованными ему отъ Bora силами. Гдв люди, выдвинувшіеся изъ народа, воодушевлены желаніемъ просвітить его, тамъ они стоять съ пасторами на одной почвв. Пасторы обязаны только пріобретать души для царства Вожія. Если эстонскій народъ обладаеть силою поставить себя наравив съ другими въ качествв культурнаго народа и отпечативть на своемъ образования карактеръ своего дука, то не найдется изъ насторовъ никого, кто бы не сочувствоваль его національности или захотыть бы насильно подвинуть его развитіе на другой путь. Следовательно нужно работать надъ нравственнымъ развитіемъ и поднятіемъ именно такого народа, какъ эсты. Съ другой стороны движение инъетъ нехристіанское направленіе: нъкоторые изъ патріотовъ прославляють древнее язычество, какъ золотой въкъ, н упадокъ культури народа приписывають введенію христіанства. Пасторы постановили: бороться противъ того, гдв выступаеть наружу нечистое, нехристіанское, и всячески содівиствовать истинному христіанскому, нравственному преуспівнію народа. Выль поднять вдъсь и рабочій вопрось, но большинство не признало его существованія.

Лифляндскій синодъ 1874 г. (bid. В. XXX, р. 425). Выло цілихъ восемь докладовъ (изъ нихъ 2 неприняты) относительно младо-эстовъ и младо-латышей; кромі того выслушаны были подробныя предложенія отдільныхъ кирхшпилей. "Діло было равстотріно со всіхъ точекъ зрінія, и голоса со всіхъ сторонъ были

такъ основательно освъщени, что болъе ничего не осталесь прибавать". По одному докладу національное движеніе характернастомось такъ: "младо-латыши (и младо-эсты) есть болъзненное одно « стороннее напряженіе естественной противоположности между латышскить и нъмещкимъ народными осколками въ остаейскихъ провина пілъ, основанное на менониманіи общихъ задачъ и политическаго положенія обмаго отечества".

Лифляндскій синодъ 1875 (ibid B. XXXII, р. 42 — 44). Младо-летты (младо-эсты), скороспало считая малый осволонь за зрыми самостоятельный народь, хотять, устранивь ибмецкихь со-гражданъ, создать для него въ общенъ отечествъ искусственно всъ живненныя формы, которыя у исторических и самостоятельно культурныхъ народовъ развились только черезъ долгую и тяжкую борьбу. Синодъ постановилъ: 1) на основани овангелія (въ церкви Вожіей нать ни Тудея, ни Эллина) проповъдивать всемъ Христа, не будучи Руководины національной симпатіей или антипатіей; 2) остерогаться въ проповъдяхъ, на конфирмаціи и при общеніи съ народомъ выставлять себя политическими партизанами; 3) остерегаться от непризваннаго вившательства въ кірскія дела прихода, не касающіяся службы, чтобы не давать никакого повода къ івраринческимъ поползнованіямъ; 4) чтоби бить всемъ вся (1 кор. ІХ, 22), ин должны основательно изучить языкь, на которомъ проповёдуемь, вникать въ его духъ такъ, чтобы каседры церковныя служели ивстани, где говорять на туземныхъ языкахъ чище и благороднее всего, и 5) церковное понечительство и учителя должны быть сотрудниками въ царствъ Вожісяъ; на конфирмаціи воспитанниковъ слідують возбуждать къ добросовъетной и върной по призванію двательности; бразованных тувемцамъ долженъ быть открыть доступъ въ наши Упрественные кружки.

Эстляндскій синодъ 1881 года (ibid. В. XXXVIII, р. 43).

Въ національногь вопрось констатируєтся, что національное двивеніе лишено всякаго идеальнаго направленія, напротивъ полно
распущенности и грязи. Пастеръ Виллигероде говорилъ: прежде,
гогда сами пасторы называли себя латышами и эстами, отношенія
вежду ними и прихожанами были очень хорошія. Теперь между ними у крист. Чтви., у 3—4, 1887 г.

вторглись разныя общества, изъ которыхъ некоторыя преследують не свои установленныя, а политическія цізли; въ нихъ місто для всякаго, кто разделяеть настроеніе этихъ обществъ; поэтому они не чисто національныя, а общества единовышленниковъ. Ихъ тенденція направлена противъ немцевъ, господъ, власти. Они пытаются привлечь къ себъ интеллигенцію изъ народа, чтобы съ нею пріобръсти народъ, а съ народомъ-землю (Land). Главною преградою для ихъ вторженія въ нассу служать пасторы (?!); потому насторы должны быть уничтожены прежде всего именно по этой причинъ, а не изъличной ненависти; беруть начало ядовитыя газотныя статьи. Орудіе они находять въ сельскихъ школьнейстерахъ. Виллигероде предлагаеть въ качествъ противодъйствующихъ средствъ конференци церковныхъ попечительствъ, школьмейстеровъ и другихъ представителей крестьянской интеллигенціи, на которыхь обсуждались бы эти вопросы. Онъ разумветь въ данномъ случав, такъ навываемую, заинску "Wunschzettel", поданную делегатами разныхъ обществъ министру внутреннихъ делъ какъ бы отъ имени эстонскаго народа. Синодъ призналъ также, что преследование политическихъ цвией чуждо натышскимь обществамь.

Эстляндскій синодъ 1882 г. (ibid. p. 398). Послі разсмотрвнія національнаго вопроса на кирхшинльских синодахь по пунктамъ: 1) "можетъ ли соціальное развитіе туземцевъ подвигаться висредъ спокойно чревъ свободныя общества, образуемыя и руководиимя пасторами при содъйствін помъщиковъ" и 2) своевременно ли и, какъ часто утверждають, составляеть ли средство сближенія, въ которому им должны стремиться, то, чтобы пасторы более прежняго старались вступить въ общественныя связи съ членами національных обществъ, провинціальный синодъ не могъ однако виска-Зать решительное мивніе по этимъ пунктамъ; темъ не менее на синод'в пришли къ следующему заключенію: въ противоположность національной травлів (Hetsereien) обнаруживать одинаковую любовь ко всемъ членамъ прихода безъ различія состоянія и націонамъности, какъ и доселъ, въ служебновъ и душеспасительновъ обредщенін, не противоноставлять инъ себя, какъ господъ, но терпівли во входеть во все ихъ дела въ качестве советниковъ въ духовето 🖶 и твлесной ихъ нуждъ. При этокъ одинъ изъ пасторовъ, эстонецъ, закътилъ, что вопросъ этокъ не національный, а соціальный.

Антилотеранское деижение. Эта рубрика обниваеть явления, такъ или иначе шедшія въ разрыть съ киркой, напр., сектантство, религіозный индифферентизить и невіріе.

На курдяндскомъ синодъ въ 1873 году (ibid. В. XXXI, р. 96) ши разсужденія о сектантствъ (баптивиъ, ирвингіаниямъ), которое изъ Пруссіи распространилось по всей Курляндіи. Насторъ Грассъ читалъ докладъ на вопросъ: что должно предпринивать духовенство, чтобы сохранить юнешество отъ опасности все болье и болье возрастающаго невърія и сектантства, и предлагалъ объяснять юношеству катихизись въ особо назначению часы по воскресеньямъ, пополудни. Вольшая часть участниковъ засъданія признала эту инсль только рішт desiderium, синодъ нашолъ болье удобнымъ нанвозножное продолженіе конфирмаціоннаго времени, причемъ наименьшею мърою были признаны 4 недъли.

Эстаяндскій синодъ 1874 (ibid. В. XXXII, р. 241—258). Пасторъ Гиргенсонъ (на нолуостровъ Нуко) говориль "объ увеличеніи духовнихъ рабочихъ силь въ сельской лютеранской киркъ... Сотая часть того, что необходино для укръщенія настоящей религіозной живни и пробужденія умершей, не исполняется". Причина этого "въ совершенно ненориальнихъ отношеніяхъ нашихъ приходовъ... Въ воскресние дни лишь излая часть прихода ножеть посъщать богослуженіе, ибо отчасти кирки не вивщають всёхъ, отчасти другія обстоятельства (?) прецятствують правильному посъщенію кирки... Что касается спеціальнаго понеченія о душахъ, то ръдко найдется пасторъ, который зналь бы всёхъ членовъ своего общирнаго прихода, да едва ли онъ ихъ и видъль".

...Если такинъ образонъ достаточное проповъдывание слова Божія и спеціальное попеченіе о душаль (о душевнонъ спасеніи) встръчаеть непреодолиння препятствія, то необходино обратиться къ помощи чрезвычайныхъ средствъ. Чънъ больше опасность отдъленія отъ кирки и распространенія сектъ, тънъ болье необходимо привлечь къ содъйствію наличную рать и противопоставить се

состоящую изъ духовныхъ сходно организованную силу толит невърующихъ мірянъ. Следуютъ сившитъ и не ждать, пока народная масса не отделилась отъ кирки. Должны ли мы ждать, пока наши общирные города и сельскіе приходы отчуждятся отъ кирки, которая не въ состояніи достаточно забочиться о нихъ? Должны ли мы ждать, пока зинссары-сектанты придутъ и обильною проповъдью слова Вожія и спеціальнымъ нопеченіемъ о душевномъ спасевія привлекуть къ себъ находящіяся въ нашемъ попеченія върующія души, жаждующія христіанскаго общенія?!..

На эстляндскомъ синодъ въ 1875 году (ibid. B. XXXII, р. 77-78) председатель говориль "о прогрессе формальнаго редиріовнаго совнанія въ эстоновних приходахъ". "Юновісство лучше приготовлено, школьное дело пропентаеть, домашили набожность возрастаеть (?), но соотвътственнаго повышенія правственности в роста жизня по въръ не закъчается. Дукъ распущенности и невърія, равнодушія къ господствующемъ безиравотвенных проступкамъ-лжи и воровству, все болье и болье пріобрытаеть почву и почти совершенный недостатокъ воспитания детей отражается на усиленін безбожности подрестающаго кокольнія. Изъ налыхъ городовъ сообщають, что такъ раждается напубний для развитія церковной и гражданской жизни элементь въ слов населенія, который, будучи лишенъ върн и чувства національности, преданъ грубымъ наслажденіямъ. Ораторъ указаль въ противодействіе на слова ап. Навла (Кор. IV, 17). Мы должны осторогаться привычнаго отправленія должности, самообольщенія, считать занятів съ собственнить духомъ деломъ св. Духа, и тей робости, которал выростаеть изъ нетеривнія отъ того, что не скоро можно усмотрівть плодъ труда. Взамънъ этого им должни бить истиними проповъдниками Евангелія. Затънъ мы должны пещись о душахъ. принимать ввереним напъ души съ самаританскою любовью Господа и, наконецъ, быть образцами нашему словесному стаду во всемъ на шевъ существъ и жизни, живыми свидътелями возрождающей силь Евангелія, которое им прославляемъ предъ Церковью, какъ источ никъ спасонія и жизни".

Ha Detable crows cheogs 1876—1877 in La (ibid) B. XXXIII

р. 313) пасторъ Лютеръ говорилъ на тему: "чего намъ не достаетъ". Жалобы на паденіе стінъ Сіона, сказаль онъ, раздаются довольно отчетливо со всёхъ сторонъ въ более широкихъ и узвизь кругахъ нашей церкви. У насъ не прошло ни одного синода, на которомъ въ томъ или иномъ видё не выражались бы эти калобы. Я во всякомъ случать считаю не дурнымъ признакомъ, что на нашихъ синодахъ время отъ времени не оскудъваютъ свидътельства, указывающія на пробълы въ состоянія нашихъ приходовъ. Также и у насъ положеніе дурно. Оно было бы еще хуже, есля бы им не желали видёть свои самыя глубокія раны... Каждый синодальный отчетъ подтверждаетъ намъ, сколько нравственной перчи, сколько внутренняго отчужденія отъ Бога кроется подъ этихъ кровомъ внёшней церковности. Поэтому полезно, чтобы мы, пасторы, прежде всего не закрывали глазъ отъ этого поврежденія, подъ бременемъ котораго мы должны совоздыхать.

На лифляндскомъ синодъ 1881 г. (ibid. В. XXXVIII, р. 25) генералъ-суперинтендентъ Григерсонъ, вступая въ должность, заявиъ, что онъ чувствуеть свою слабость при взглядъ на борьбу, которая предстоитъ церкви нашей страмы. "Времена, въ которыя ны живенъ, тажелы; изтеріализиъ и невъріе больше, чънъ когдалибо отчуждаеть сердца прихожанъ отъ слева Божія. Націонализиъ раздъляетъ жителей нашей родини на борющіяся нартіи в подриваетъ довъріе приходовъ къ ихъ пасторамъ; секти съ съсера и юга вторгаются въ наши приходы. Одна только любовь можетъ наполинть пропасть, образовавшуюся между церковью и приходовъ, насторами и прихожанами и между національностями".

До какой степени домогь разрывь между народомъ и киркой въ западной Эстляндіи, свидътельствуеть сообщеніе пастора Нормана, сдівланное на эстляндскомъ синодів 1883 года (ibid. В. XXXIX, р. 405). Сенаратизмъ виступиль здісь открыто въ різвомъ презрівній къ киркі и вообще къ лютеранскому духовенству: кирка—домъ разврата, пасторъ—архидіаволъ, наемникъ и корыстолюбецъ, пропов'ядующій только ради денеть... Школьмейстеръ— лізволь; въ школахь діти приводятся только къ діаволу; поэтому

мучше не посылать ихъ туда. Причастіє въ киркъ не дъйствительно, ибо принимается отъ невърующаго пастора. Крещеніе мотеранское недъйствительно, ибо ребенокъ крестится между тремя діаволами (воспріємники) и на рукахъ одного діавола (пастора).

*Церковная дисциплина*. Подъ этой рубрикою я разунью ть церковныя мъры, которыя предлагали синоды для возстановленія добрыхъ нравовъ между туземцами.

На эстляндскомъ синодъ 1873 года (ibid. B. XXX, р. 129) пасторъ Нераингъ предложилъ: 1) отлучение отъ общения (ехсомmunicatio) публичныхъ женщинъ съ объявленіемъ именъ съ церковной каседры, и 2) прекращеніе принудительной конфирмаціи и причащенія, ибо черезь это развивается лицемеріе. Синодь однако ръшительно отвергъ это предложение, хотя и констатировалъ крайнюю недостаточность церковной дисциплины. Въ 1874 году Нердингь опять выступиль со своимъ предложениемъ; онъ говориль съ такинъ убъжденіенъ, что почти въ каждонъ предложеніи выражалось, какъ глубоко онъ чувствовалъ поворъ, лежащій на церкви Христовой отъ многихъ членовъ, которые носять имя христіанъ, а на деле отрицають Христа. Синодъ опять отвергъ его предложение и видель въ приняти его начало совершеннаго разлада церковнаго строя, хотя Нерлингъ и отрецаль это. На этомъ же синодъ насторъ Гиргенсонъ предложилъ образовать училища для приготовленія изъ мірянъ миссіонеровъ, именно, для каждаго нвъ 4-хъ увадовъ одно училище, въ которовъ варослыя доброй нравственности (прошедшія элементарную школу) обучались бы 1-11/2 года, чтобы сделаться въ своихъ приходахъ старостами. Онъ указывалъ, какъ ручательство за успъхъ предпріятія. на то обстоятельство, что въ шведскую семинарію на Нуко вступали взрослые дюди (даже одинъ отецъ семейства) на три и на собственныя средства, хотя немногіе изъ нихъ имваи въ виду впоследстви зарабатывать клебъ въ качестве школьнейсторовъ. Синодъ согласился, что нужда въ увеличении духовно-рабочихт силь кирки велика и призналь въ принципъ помощь мірянъ согласною Писанию и необходимою, но передаль вопрось на обсуж деніе увадныхъ синодовъ. Въ 1875 г. (ibid. B. XXXII, р. 81

эстляндскій провинціальный синодъ призналь помощь мірянь необходимою и внушиль присутствующимь всегда раскрывать предъ своими прихожанами, что каждый члень церкви обязань потрудиться на пользу царства Божія по мірів данныхь ему силь. Синодъ однако отвергь организованное проповідничество мірянь.

На эстаяндскомъ синодъ 1876 и 1877 г. (ibid. B. XXXIII, р. 25-33 и 473) горячо обсуждались въры въ празднованію воскреснаго дня; было різшено обратиться съ ходатайствомъ къ дворанству о закрытін корчеть съ субботняго до воскреснаго вечера. Предложеніе нівкоторых во невізнчаній въ страстную седьмицу не встретило сочувствия у большинства (одни выставляли нотивонъ излишества, сопровождающія свадебныя пиршества, другіе-трудность осуществленія этой міры). Въ 1878 году (ibid. р. 511) просьба о прекращени продажи спиртных напитковь въ корчиахъ но воскреснымъ днямъ была отклонена, ибо встрътились бы большія препятствія при выполненів этой мірн. Теперь синодъ принялъ однако следующія перы перковной диспиплины (ibid. p. 514): 1) наказаніе грубыхъ явныхъ грешниковъ спеціально вообще и посредствовъ слова съ каседры; 2) увъщание гръшниковъ пасторомъ глазъ на глазъ; 3) увъщание упорнаго гръшника въ присутствів церковныхъ попечителей, и 4) лишеніе его причастія.

Въ 1879 году (ibid. В. XXXV, р. 473—474) вопросъ объ укръпленія и централизаціи въ сельской церкви разсъянных върующихъ элементовъ, поднятый давно, быль ръшонъ въ слъдующемъ смыслъ: было прянято предложеніе пастора Лютера о внъцержовныхъ молитвенныхъ собраніяхъ въ субботніе и воскресные вечера въ школьныхъ помъщеніяхъ или частныхъ крестьянскихъ набахъ, подъ руководствомъ личностей, извъстныхъ пастору. Въ 1882 году (ibid. В. XXXIX р. 407) въ Ревелъ было основано училище для приготовленія виссіонеровъ, подъ руководствомъ пастора Визингера.

На лифляндековъ синодъ 1875 г. (ibid. B. XXXII, р. 41) былъ обсуждаевъ уже раньше поднятый вопросъ о сокращении продолжительности богослужения въ тъ дни, когда бывають причастники, но къ опредъленному ръшению не пришли. Предложение нъ-

которыхъ о назначенів изъ мірянъ діаконовъ, которые бы помогали пастору во время причащенія, подавая освященную чашу, било отвергнуто.

На лифляндскомъ синодъ 1881 г. (ibid. B. XXXVII, р. 87) было одълано предложение основать семинарию для діаконовъпомощниковъ пасторовъ, но оно встратило сомивнія со стороны большинства въ томъ, чтобы семинарски образованные юноши могле быть хорошими, надежными и полевными помощниками пасторовъ. Вроив того большинство питало опасеніе, что двятельность ихъ можеть оказаться неудобною, ношекою для нясторовь и даже онасном для церкви. Поэтому синодъ остановился на трезвыхъ и благочестивыхъ лицахъ изъ народа, которыхъ пасторы могутъ вербовать себъ по своему усмотрънію въ качестив помещниковъ, а равно н церковныхъ попечителей, школьмейстера или кистера. Въ 1882 г. (ibid. B. XXXVIII, р. 561) было постановлено: 1) пасторы должны предпосилать интеллектуальному образованию иноши нравственное; 2) икольные старшины должны бычь лучие подтотовлены и строже побуждаемы къ исполнению своихъ обязанностей, и 3) негодиме, т. е. нерелигіозные и непривазанные къ киркі школьмейстеры должны бить увольняеми оть должности.

На курляндскомъ синодъ 1876 г. (ibid. В. XXXII, р. 245) пасторъ Редеръ, въ виду спеціальнаго попеченія о душевномъ спасеніи, предложиль: 1) ввести частную исповъдь; 2) избирать церковнихъ попечителей изъ туземцевъ, и 3) отказивать въ причастіи проституткамъ и содержательницамъ публичнихъ домовъ и въ вънцъ для невъстъ, лишоннихъ невинности. Пасторъ Гринеръ, въ виду развитія невърія въ громадномъ размъръ, предложилъ нъкотерма мъры въ видъ церковной дисциплины, напр., личное приглашеніе въ причастію и др. Синодъ призналъ единственнымъ средствомъ противъ невърія неустанное и ревностное проповъданіе Евангелія, самоотверженность и дюбовь къ службъ и примъръ богоугодной жизни. Предложенная въ 1883 году на петербургскомъ синодъ (ibid. XL, р. 68) частная исповъдь также была отвергнута. Синодъ дотя и призналъ ее учрежденіемъ позднъйшимъ, но въ тоже время согласняся съ тъмъ, что церковь имъда на то право въ св. Писаніи.

На эстляндскомъ синодъ 1878 г. (ibid. В. XXXIII, р. 516) президентъ предложилъ, въ виду того, что деритское эстонское дитературное общество изданіенъ полезныть книгъ содъйствовало поднятію народнаго образованія, отпустить ену изъ издательской кассы ежегодное пособіе. Не такъ какъ по уставу касса предназначена линь для книгъ духовнаго содержанія, то быле постановлено: если общество будетъ издавать книги духовнаго содержанія, откупать у него извъстное количество экземпляровъ и распродавать по уменьшенной цънъ.

Мисль о иривлечени мірянь къ соучастію въ совиданіи церкви, обсуждающаяся на иногихъ мъстнихъ синодахъ, въ 1876 году вашла себъ осуществленіе на венденской кирхшпильской конференціи; вдѣсь въ видѣ опита рѣшили пригласить на ближайщую конференцію серьезно и церковно-настроенныхъ членовъ прихода. Слѣдующая конференція дѣйствительно была сиѣшанная; міряне съ большинъ интересонъ привинали участіе въ разсужденіяхъ. Въ слѣдующенъ (1878) году здѣсь быле уже 19 мірянъ не только изъ Вендена, но и изъ сосѣднихъ приходовъ, и 2 помѣщика изъ рижскаго уѣзда.

Весбие жалоби на неудовлетворительность для народа синодовъ слемались еще раньше. Въ 1874 году пасторъ Галлеръ на ревельскомъ синодъ виразилъ сожальніе о томъ, что местные синоди нало касаются дель прихода и вившнихъ вопросовъ о насторской обязанности. Окъ находилъ пропасть, если не сказать, натянутое состояніе, нежду пасторани и прихожанами. Онъ исключаеть изъ числа последнихъ громадное количество техъ, для которыхъ слово --паретво Божіе—terra incognita и нечто антипатичное. Ми часто **утъщаемъ** себя тамъ, какъ будто и они стоятъ съ нами въ препраснъйшей гарионіи, въ неразрывномъ единствъ, какъ будто им нивемъ за собою сплоченную толпу членовъ церкви. Я думаю, что это-самообольщение. Наступять времена просавания, когда дало будеть касаться практической сплоченности, и по моему убъядению это время непременно придетъ". Въ виду того, что синоды нисколько не сближають народь съ пасторами, онъ предложиль ветинги, именю, открытыя собранія мірянь и пасторовь для сво-

боднаго обсужденія церковныхъ и религіозныхъ вопросовъ и для общей свободной молитвы. Форма совъщанія и веденія дъла на нихъ рекомендовалась парламентарная.

**Богосмужение.** Здёсь разумёются тё намёненія, которыя преддагались на синодахъ для большей навидательности богослуженія.

На курляндскомъ синодѣ 1874 г. (ibid. XXXI, р. 95) пасторъ Редеръ предложилъ дополнить литургію, такъ наз., Гарнаковскими "входными (Introiten), возгласомъ съ каседры и со ступени алтаря послѣ прочтенія Altar-Perikope, далѣе, въ праздники — пѣніемъ великаго славословія съ хоровъ, символа никейскаго и перемѣщеніемъ церковной молитвы къ алтарю; онъ рекомендовалъ также вечернее богослуженіе съ пѣніемъ псалмовъ. На этотъ же разъ шла рѣчь о замѣнѣ церковнаго пѣснослова и объединеніи мотивовъ. Синодъ призналъ, что въ агендѣ не достаетъ очень многаго, особенно въ конфирмаціонной формулѣ; мѣстная лютеранская агенда была признана передѣлкой шведскаго требника. Въ 1876 г. (ibid. В. XXXII) на курляндскомъ синодѣ предложеніе, учредить по примѣру лифляндцевъ литургическій комитеть было отвергнуто, а агенда сдана на разскотрѣніе коммиссіи по разскотрѣнію пѣснослова.

Въ 1877 г. (ibid. В. XXXIV, р. 277) Редеръ предлагалъ дополнить дютеранскую агенду примънительно къ литургін върныхъ Василія Великаго, именно встии актами приготовленія къ освященію Даровъ и пріобщенію.

Вопросъ о пересмотръ чина богослуженія однако еще досель не ръшонъ. Коминссія, подъ предсъдательствомъ пастора Маураха, пришла къ значительному сближенію съ древнимъ чиномъ—къ тройному дъленію литургіи, вслъдствіе чего среди ревнителей лютеранства возникли опасенія, что такое направленіе находится на пути въ Римъ.

Пасторы. Въ этомъ отделе номещени все мненія касательно личнаго и служебнаго поведенія и отношенія пасторовъ, требованія, которыя предъявляю къ нимъ висшее лютеранское начальство описаніе ихъ настоящаго положенія и т. д.

На эстляндсковъ синодъ 1874 г. (ibid. B. XXXI, р. 401—402) пасторъ Галлеръ съ проніей и горечью завътиль: "говорят

столь много о великовъ личновъ и служебновъ вліянін пасторовъ, о воспитаніи въ церковномъ духв прихожань и не замвчають, что это въ большенствъ случаевъ чисто вившиее подръзывание, заплатываніе, зашиваніе и чистка правдничнаго кафтана, въ которомъ отдъльния личности обыкновенно представляются своему пастору. Единственное можеть быть явление въ церковной истории, что народная церковь, существующая пятьсоть леть и более трехъ стольтій владыющая благами реформаціи, не слилась настолько съ національною жизнью, чтобы должность пастора нашла д'айствительно національных носителей, и не ассимилировалась болье или менъе съ тувенцами черевъ мирныя цивилизаціонныя завоеванія той національности, которой въ исторін предоставлено промысломъ религіозное руководство. Это заслуживаеть особеннаго сожальнія, и немного будеть сказано, если обличить нашихъ балтійскихъ нёмцевъ въ старомъ грехе опущения съ какой либо изъ этихъ двухъ сторонъ... Разумний провозв'ястникъ слова Божія обязанъ прежде всего научиться съ любовью распознавать народный характеръ своего латышкаго или эстонскаго прихода, приктически изследовать и обращать серьезное вниманіе на болье точное и серьезное усвоеніе ихъ языка, чемъ это было въ недавнее вреия и отъ части случается и тенерь. Потребуется несколько леть, чтобы приблизиться настолько къ народу, чтобы не смотреть на него совершенно неправильно, какъ на чужой, и съ другой сторони, чтобы самъ народъ не призналъ пастора чужниъ; а въ винхъ случаяхъ для этого едвали будеть достаточно целой жизни. Латышъ или эсть будеть всетда питать къ своему настору нёмцу сознательное или несознательное чувство того, что онъ инбеть дело съ пришельцемъ, если не сказать, съ завоевателенъ, что предлагаеное ону ученіе, увъщаніе, руководство есть нвито наносное. Сколько недовіврія, подоврвнія, отчужденія, непониванія, неправды, досады уже возникло оть этого, прениущественно во времена особых броженій, это нисколько не нуждается въ дальнейшихъ разъясненіяхъ. Если уже въ настоящее время повсюду въ миссіяхъ между язычниками великое значеніе полагается въ образованіи національныхъ деятелей, и опъть показаль, какъ часто такой делаеть несравненно более,

между тыть какъ столь же даровитый и надежный европейскій миссіонерь достигаеть меньшаго, то не должны ли им изъ этого научиться понимать свои отношенія и уже поэтому обратиться къ помещи мірянъ 9

На курляндскомъ провинціальномъ синодъ 1874 года (ibid. В. XXXI, р. 93) предсъдатель генералъ суперъ-витендентъ Ламбергъ заявилъ, что на требованіе произносить проповъди во время синода въ киркахъ со мнегихъ сторонъ послёдовали отрицательние отвёты, а нёкоторымъ это требованіе дало поведъ даже не являться на синодъ.

На лифляндскомъ синодѣ 1878 г. (ibid. B. XXXV, р. 31) пасторъ Кельбрандтъ доказивалъ, что расширенная программа народнихъ школъ понизила уровень основательнаго образованія, випускаетъ поверхностинхъ многознаекъ и косвенно содѣйствуетъ развитію раціонализма въ народѣ. Его доводы были однако опровергнуты.

На лифляндскомъ синодъ 1879 г. (ibid. p. 92 — 93) единогласно было привнано, что разушное усвоеніе и пониманіе христіанскихъ истинъ сдълало прогрессъ, но соединение висшато духовнато образованія съ глубочайшимъ правственнымъ паденіемъ немьзя сваливать на школу и тъмъ менве на школьное законодательство. На вопросъ, исполняють и наши народныя школы свое назначеніе въ отношеніи религіозно-правственняго образованія нашего народа, три киришиния отвътили утвердительно, пять отрицательно. Пасторы твиъ не менъе не были столь ослъплены, чтобы принисать упадокъ правственности либеральных теченіямъ, духу времене , напротивъ, три пастора въ одушевленныхъ ръчахъ доказали, что самокритика еще присуща лютеранскому духовенству. Ихъ основныя инсли: , не школьному уставу, не отдельных, хотя и не всегда стоящить на высотв своего призванія школьмейстерамъ. а равно и не одному только духу времени должны им принисать ту глубокую порчу, отъ которой страдаеть не только состарышееся, но и подростающее покольніе, но большею частью самить себъ, потому что мы сами не всегда были върны своему призванію. Научимся прежде всего правильно соединять объ стороны нашего иривванія, быть пропов'ядником в школьным виспектором, такъ

-насво им не петали большей любви къ одной или другой обязанвости, но чтобы являлись въ объихъ истининии попечителями о душахъ, не только по отношенію къ прихожанамъ варослимъ и молодымъ, но въ особой степени из ввереннымъ нашему спеціальному руководству мкольмейстерамъ, разумно вивниваясь въ нкъ учебную двятельность, послв предварительнаго глубокаго усвоенія необходимых для этого спеціальных знаній; научинь ин школьмейстеровъ прежде всего смотреть на свое призвание не какъ на проимсель, но какъ на нравственную деятельность, требуемую Господомъ для совиданія царства Вожія; если им покажень имъ примъръ неустаннаго труда въ малыхъ вещахъ, то откроемъ и для себя, и для школьнейстеровъ, по большей части негрълнии вступарщихъ въ должность, источники, изъ которихъ польется въ школу, а отсюда обратно въ народъ, страхъ Вожій, который преникноть и освятить народную жизнь". Синодъ вполив согласился съ референтомъ.

На лифляндскомъ синодъ 1882 г. (XXXVIII—р. 555) генераль суперъ-интенденть Григерсонъ произнесь следующія знаменательныя слова: "мм не должны жановаться на плачевное состояніе нашихъ приходовъ, не преклоняясь въ теже время въ искреинемъ покаянів предъ Госнодомъ". Самъ синодъ призналъ, что "судъ Божій, поотигнувшій нашу страну, долженъ побудить насъ къ покаянію, къ той божественней печали, которая соделиваеть спасительный и мирамій плодъ праведности".

На курляндскомъ синодъ въ томъ же году (р. 569 — 571) пасторъ Вальтеръ, уже 20 лътъ назадъ призивавшій пасторовъ къ дружной дѣятельности, говорилъ: "мы, пасторы, повиним въ упрежъ, что недостаточно близко къ сердцу приняли нужду церкви, и поэтому Богъ посылаетъ новыя бъды и опасности, пробуждая насъ и увъщевая познать свою вину и покаяться. Плоды нашего покаяныя должны состоять въ немедлениомъ начати работы. Первое, что мы должны сдѣлать, указалъ Господы Інсусъ, говоря: жатвы много, дѣлателей мало; просите Господина жатвы, чтобы онъ приследъ новыхъ работниковъ ма свою ниву".

На эстляндскомъ синодъ 1883 г. (XXXIX, рана 406) гоно С

ралъ суперъ-интендентъ Шульцъ (на основаніи 1 Петр. IV, 17: время начаться суду съ дома Вожія...) указывалъ съ одной стороны на то, что насторы въ виду своихъ упущеній должны бить себя въ грудь и подчиниться суду Вожію; съ другой стороны виставлялъ на видъ, что Господь своимъ судомъ не имъетъ другой цъли кромъ очищенія и возвеличенія своего дома.

Школы. На лифляндскомъ синодъ 1882 г. (ibid. B. XXXVIII, р. 165-190) пробстъ Купферъ основательно доказывалъ, что строй школьнаго дела въ крат ненориаленъ; приходская школа не заканчиваеть народнаго образованія; въ ней преподаются слъдующіе предметы: всеобщая исторія (изъ которой учитель часто заставляеть выучить наизусть имена древнихь огипотскихь царскихь династій), географія, естественная исторія, высшія части ариеметики, русскій и немецій языки, ибо, вопервыхъ, не все дети изъ прихода могуть туда поступить по невижстительности и траты дорогиль рабочихъ рукъ, вовторыхъ, иногіе изъ нея поступаютъ въ увядныя училища. Приходская школа не образуеть и крестьянской аристовратін, ибо по незначительности шлаты туда когуть постунать дети всехъ слоевъ общества. Те, которииъ не удалось получить дальнейшаго образованія, оказываются лишонными почем. оторванными отъ крестьянской среды; отсюда у нихъ недовольство, ненависть въ образованныть влассамъ. Кунферъ думаетъ, что въ теченіе нескольких леть такого образованія им воспитаемъ датышей и эстовь въ соціально-демократическомъ направленіи, склонными къ нигилизму. Что станетъ съ теми мальчиками и девупикани, которые получили образование въ увздинкъ училищакъ. Никакая сила не можеть возвратить ихъ домашнему очагу и земледьлію. Этоть цвёть туземцевь гибнеть въ городахь въ онуть разврата и преступленій. У тузенцевъ черезъ приходскія школы отнимутся лучшія силы; онв выпускають несчастныхь и недовольных людей. Таковы результаты народнаго образованія, давщаго больше, чемъ сколько можеть вивстить современное состояние народа. О состоянін эзельских школь леть 20 тому назадъ им узнаемъ савдующее по докладу, сдвланному въ 1881 г. на синодв (ibid. В. XXXVII, р. 544—545). Въ 1864 г. на Эсель въ 12 при-

лодахъ съ 32 тыс. душъ была 151 школа, т. е. на 200 душъ 1 школа. На самомъ дълъ школьное образование нигдъ не стояло тавъ низко, какъ здесь. Это не были школы въ обыкновенномъ синсть, гдъ учитель учитъ и дети учатся. Ничего такого не было въ эвельскихъ школахъ. Учили и учились дона. Матери били единственными народными учительницами. Въ школъ только прослушивали то, что въ теченіе недели было выучено дома. Воть характеристика эзельскихъ школъ: "учителя здесь должны были наблюдать за домашнимъ обучениемъ и 1-2 раза экзаменовать учащееся рномество или у себя на дому, или въ другомъ просторномъ престьянскомъ доме по чтенію, пенію и катихнянсу". Школьныхъ домовъ не было; да въ нихъ не было и нужды при такой системъ. Учителя не получали также никакого жалованья или по меньшей м'вр'в достойнаго именоваться такъ. О пятнадцати волостныхъ школахъ говорится: "ни одна изъ этихъ школъ не имъетъ собственнаго зданія; всв школьмейстеры не получають никакого жалованья, а лишь наленькое вознаграждение. Они были свободны отъ подушной подати и получали въ поощрение ежегодно 1-2 рубля, въ нъкоторыхъ волостяхъ также килинать (извести. мера) клеба отъ двора, который должны были делить съ православнымъ учителемъ. Школьмейстеры были тв же крестьяне, умъвшіе насколько лучше другихъ читать, ножеть быть также кое-какъ писать. Целью обученія было болье или менье бытое чтеніе, знаніе наизусть пяти главь катихизиса, уживье процеть несколько изъ наиболее известныхъ перковныхъ песень. Все это чисто неханически". О пеніи въ протоколахъ говорится: "духовное птине клонится къ упадку, и нальчики совствить не унтыть птить". Вообще нальчики, проводя большую часть времени вив опеки натери во вив домашнихъ занятіяхъ, оказывались хуже девочекъ.

Но въ течени 15 леть школа сделала великій прогрессь. Въ 1871 году эзельскить дворянствонъ была основана семинарія для народныхь учителей въ Кармеле; а местное духовенство обратилось съ воззваніемъ къ церкви на материке, и въ результате образовался капиталь, дошедшій ныне (1881 г.) до 17 тыс. руб. Съ доходовь его учителя получають ежегодно 50—100 руб. Учите

телямъ вмёнено было въ обязанность посвящать школе четыре дня въ неделю. Къ предметамъ преподавания присоедивались: библейская исторія, письмо и ариометика. Все-таки школьныя средства вообще малы, такъ что волостной учитель получаеть вмёсто прежнихъ 1—2 руб. 5—6 руб. за 4-хъ дневное обучение въ недёлю. Окончившие курсъ въ упомянутой семинарія всё занимають мёста на материкъ.

Кирашичили. На лифляндскомъ синодъ въ 1879 году (ibid. В. XXXV, р. 29) быль поставленъ вопросъ, готово ли и какинъ способомъ лифляндское духовенство трудиться съ своей стороны въ разръшеніи все болье и болье обостряющагося вопроса о раздъленіи чрезмърно великихъ приходовъ. Лифляндское дворянство на посладненъ ландтагь охотно социасилось содъйственать его ръшенію; для общихъ занятій должна была образоваться коминссія, въ которую были избраны двое изъ ирисутствовавшихъ пасторовъ; въ то же время синодъ ръшиль ежегодно, иредварительно въ теченіи десяти лють, предоставлять въ распораженіе этой коминссіи для указанной цели 1,500 руб. Было положено побуждать сельскіе и городскіе приходы съ своей стороны оказывать дёлу матеріальное содъйствіе.

Еще до этого времени на эжельскомъ синодѣ 1874 года, въ виду неиивніх пасторовъ въ нѣсколькихъ приходахъ, было предложено изъ шести приходовъ образовать три; однако эта иѣра, по общему признанію синода, повела бы къ большей неудовлетворенности духовныхъ нуждъ народа. Приняты были другія иѣры, именно: 1) возвышеніе закономъ установленныхъ акциденцій церковныхъ; 2) основаніе изъ добровольныхъ пожертвованій ирихожанъ и сахихъ духовныхъ приходской кассы, и 3) отбываніе прихожанами барщины для кирки въ извѣствые дни.

Такинъ образонъ, особенно благодаря пожертвованіянъ, составились изстныя приходскія кассы, на средства которыхъ время отъ времени образуются новые приходы. Въ 1882 году эстляндская приходская касса владъла уже капиталонъ въ 46 тыс. руб.

Миссія балтійской кирки. На лифляндсковъ синодъ 1882 г. (Ibid. B. XXXVIII, р. 52—53) вопросъ о сотрудничествъ, въ миссіи

обсуждался въ нъсколькихъ статьяхъ. Одни видъли причину медленности ръшенія этого вопроса въ очень сильномъ vis inertiae думовенства, указывая на недостатокъ иниціативы и на то, что многія серьезныя предложенія присоединены "какъ драгоцінный матеpiarь" ad acta. Вопросъ о вившней миссін быль поставлень здівсь чуть не центральной задачей м'естной лютеранской кирки. Наша порковь, говорилось здёсь, должна сдёлаться действительной миссіонерской церковью. Миссіонерская діятельность ся должна простираться особенно на внутреннія губернін Россін. Пасторъ Галдеръ предложилъ учредить приготовительную школу или семинарію для нодготовленія миссіонеровъ. Пасторъ Нелькингъ не сомнъвался, что интомиы ен сделаются миссіонерами по призвавію; онъ призналъ за балтійскою лютеранскою киркою миссіонерскую обязанность по отношенію къ язичникамъ русской имперіи. Онъ видитъ только препятствіе этому со стороны государственной церкви, которой остается до сихъ поръ это право, а въ Финляндіи самостоятельная миссін была дозволена лишь подъ условіемъ не посылать своихъ миссіонеровъ во внутрь Россіи. Предложеніе объ учрежденін самостоятельной балтійской миссін было отклонено, вопервыхъ, въ виду трудности осуществленія ся съ формальной стороны, и вовторыхъ-всявдствіе нерасположенія къ ней народной массы.

Мы интались выше изобразить картину балтійскаго лютеранства на основаніи подлинныхъ мивній самого лютеранскаго духовенства; думаемъ, что эта картина близко совиадаетъ съ твиъ, что было сказано о немъ на основанім данныхъ источниковъ другого рода. Навъ остается еще сдълать общій выводъ изъ этой подлинной картини. Не будеть, кажется, посившным ваключениемь, если скажень, что лифляндская лютеранская кирка, по признанію - В МИХЪ СИНОДОВЪ, ОКАЗЫВАЕТСЯ НЕСОСТОЯТЕЛЬНОЮ, ИДЕТЬ КЪ НЕМИНУЕы эку банкротству. Синоды констатирують факть повсемъстнаго от-**ТЕЛЕНІЯ** НАРОДА ОТЪ КИРКИ, СЪ КОТОРОЙ ОНЪ НО СВЯЗАНЪ НИКАКИМИ гзани. Національныя и церковныя движенія объяли уже почти край... Кирка оказывается лишонной силы и оружія, чтобы ротивостоять дальный шему распространению ихъ. Большинство ставителей ея, сипренно склоня голову, решается волей-нево-Digitized 131GOOGLE «Хриот. Чтин.», № 3—4, 1887 г.

лей сблизиться съ народомъ, снивойти къ нему и въ то же время прибливить его нъсколько къ себъ. Однако средоствије между керкой и народомъ по существу своему оказывается непроницаемить. Кирка не есть національная ни по испов'вданію, ни по представнтелянь ся. Не принимая въ соображение религистной сторовы кирки, не относящейся къ существу дела, существующую нежду нею и народомъ непроходимую пропасть образують національная н сословная разности: съ одной стороны-латыши и осты, съ другой-намин: съ одной стороны-туземим, съ другой-применьци, завоеватели; съ одной стороны-недавние рабы, съ другой жестокіе господа. Какъ уничтожить эту пропасть и, следовательно, какъ придать киркъ соотвътствующую ся общественому положению веттреннюю силу и способность къ дальнъйшему существованию, здіс неумъстно разсуждать; мы видимъ только, что синоды, отчаст признавая истинныя причины паденія кирки, повидимему, не м тять однако принять верныхъ меръ къ устранению ихъ. Те меры которыя ими предлагаются и осуществляются, по нашему инти одишкомъ офемерии, и касаются болье вившенто ноложенія кирка чемь пуховныхь узь, долженствующихь соединиться съ народом При всехъ остальныхъ обстоятельствахъ ни усиленное проповеда ніе слова Божія, ни уменьшеніе размівра приходовь, не приведу въ намеченной цели. Этимъ будеть достигнуто только то, что н родъ лучне узнаетъ лютеранство. Общирность приходовъ служи бевспорно большимъ препятствіемъ къ надлежащему исполнен служебныхъ душеспасительныхъ обязанностей настора, и уменьше ея дасть народу возможность чаще посёщать кирку. По все видно, что балтійская кирка путается въ лабиринть, изъ ко раго не предвидится выхода; желая избёгнуть Сцилы, она по даеть въ Харибду; она повидимому готова сблизиться съ на домъ, она видитъ въ этомъ върнъйшее средство для поддержа себя, но въ то же время она боится утраты черезъ это прежн ореода недоступности и лишенія киркой характера госполска нъмецкаго исповъданія"; далье, желая уменьшить приходы, боится лишить этинъ насторовъ той ивры содержанія, которой пользовались досель. И что же она делаеть во избежание эт

Она собираеть съ того же народа пожертвованія подъ общинъ предлогемъ ниссін и затемъ, по мере накопленія сумиъ, открываеть новые приходы. Реформа эта нодвигается впередъ однако крайне надленно и для кирки отъ нея мало пользы.

Не смотря на полную внутреннюю расшатанность балтійской кирки, она такъ не менъе певсоду стремится проявлять признаки своей живнанности. Я разумъю адъсь особенно ея миссіонерскія предпріятія, на которыя во всель киркаль собираются пожертвованія. Будучи ослішина своимъ вивинимъ блескомъ, благоустройствоить и организаціей, она пратить свои силы и средства на вевшию инссію къ собственной гибели. Въ гордовъ совнанін своей общественной сили въ крать, она ставить себя несравнению выше и жизнениве государственной церкви и, berribile dictu, считаетъ своей задачей распространение Евангелия "во внутренникъ губерніяхъ Россін", побращеніе язычниковъ въ предвлахъ русской нипорін". Остается только сожальть и дивиться ослепленію болтійской дютеранской кирки. Для нея было бы лучше, если бы она сошив съ исторической сцены безъ шума, вивото того, чтобы, искусственно поддерживая себя, раздувая не всей Европв о инимыхъ гоненіяхъ противъ себя, нівкогда безславно съ историческимъ позоромъ распасться по причинъ своей внутренней безжизненности. Но гораздо важнее было бы это въ интересать нравственной культуры тувекцевъ. Какъ бы ведики ни были заслуги балтійской дютеранской кирки по отношенію къ умственному прогрессу тузовщевъ, но то неоспорино, что вліяніе ся на нравсивенное усовершенствование туземнаго населения не только не снасительное, но, рашаюсь сказать, даже нагубное. Сознание этого въ той или другой форм'в или степени не разъ висказывалось етижльными личностими и на синодахъ. Я не принимаю здёсь на себя трудной задачи объяснять иногосложныя причины прискорбной. быстрой правственной деморализаціи, распространяющейся въ вародъ, допуская, что часть ихъ кроется вив сферы лютеранской кирки со всей ен организаціей.

Итакъ, во имя правственной культуры, во имя правильнаго арна го развитія страны, необходинъ религіозный переворотъ. Что балтійская лютеранская кирка соотвітотвуеть національному зарактору латышей и эстовъ или вообще литовскому и финскому племени — это еще ничемъ и нивемъ не доказано историческихъ или этнографическихъ данныхъ. Напротивъ, какъ сказаль пасторы Галлеры на остляндскомы синодъ 1874 года, балтійская кирка представляеть, можеть бить, единственное явленіе въ перковной исторіи въ томъ отношеніи, что въ теченіи трехъ стольтій не могла ассимилироваться съ національной жизнью; она, скажень ин оть себя, едва ли не столь же чужда тувенцамъ тенерь, какъ была чужда триста леть тому назадъ. Если же въ настоящее время, благодаря обостренію національнаго вопроса, въ средъ лютеранскаго духовенства подниаются голоса въ пользу содъйствія національному развитію туземцевъ, то изъ этого далеко еще не следуеть, чтобы подобныя стремленія исходили изъ существа мъстной кирки. Валтійское лютеранство способно лишь интелдектуально просевщать, что оно доказало после перваго движенія въ православіе поднятіемъ народнаго образованія. Оно было способно въ этому, но сделало это вынужденно, въ противовесь православію, безъ котораго, вероятно, въ стране царствоваль бы прежній мракъ. Точно также оно энергично принялось за народное образование въ последнее время, когда приблизилась опасность совершеннаго отпаденія народа отъ кирки. Да и въ прошложь, со времени введенія реформаціи въ крат, господа (духовные и свътскіе) не охотно содъйствовали народному образованію, такъ что напр., шведскому правительству въ ХУП в. пришлось дъйствовать въ этомъ направленіи насильственно. Желающему удостовъриться въ справедливости вынужденной образовательной дъятель ности кирки со времени массоваго движенія туземцевъ въ славіе, я предлагаю взглянуть въ протоколы синодальныхъ засъ даній; изъ нихъ видно, что въ самые критическіе моменты кирк всегда хваталась за народныя школы, какъ за единственное на дежное средство для удержанія за собой народа.

Въ заключение нашей статьи, изображающей путаницу ионяти стремленій, желаній туземнаго населенія, — путаницу, доходившу по временамъ до серьезной нравственной анархіи, какъ напр., пред

постедней ревивіей, а въ Эстляндін предъ сивной высшаго губерискаго начальства въ 1885 году (къ этикъ моментакъ и относится изображение глубокой правственной анархии умовъ), нельзя не отивтить того отраднаго явленія, что по иврв того, какъ правительство вившивается въ дела края и старается урегулировать, узаконеть положение крестьянскаго населения, последнее все болье и болье успоконвается, чувствуя подъ собою твердую почву, надъ собою силу русскаго закона, а интеллигентная часть туземцевь волей-неволей начинаеть тяготёть къ русскить началать, къ русской культуры, сознавая невозножность развитія самобытной культуры или заимствованія ся отъ господствующаго класса; и ссли правительство будеть продолжать идти неуклонно по тому же направленію, то злополучное туземное населеніе наконецъ найдеть свой истинный путь и мирно и охотно будеть идти на встрвчу своей ближайшей цвли -- духовному объединению съ великимъ русскить государствомъ.

E. B.

## Іерусальнь и Палестина.

(Продолжение \*).

#### IV.

### Храмъ Воскресенія и Гроба Господня.

Храмъ Воскресенія и Гроба Господня, величайная святина христіанскаго міра, возвиніается среди христіанскаго квартала въ свверо-западной части Герусалима. Это место темерь находится среди города, но въ древности оно находилось вив городскихъ ствиъ повади Судинкъ воротъ и називалось Іомовою, Краніевыме, Лобныме мистоме, Юдолью смерти, потоку что служило мъстомъ казни и погребенія преступниковъ. Въ древности это мъсто представляло неровную, скалистую поверхность; здъсь на одной изъ скаль, собственно называвшейся Голговою, совершилось распятіе на кресть Господа Інсуса Христа; эта скала нивла видъ округленный въ видъ черена; возив этой скалы нъсколько ниже къ западу находилась другая скала, въ которой высечены были гробници, и въ одной изъ нихъ положено было пречистое тъло Господне; вблизи этой скалы къ съверу находился вертоградъ, садъ, въ которомъ Господь по воскресенін явился Марін Магдалинъ; наконецъ, отъ скали Голгови въ северо-востоку находилась глубовая лощина, въ которой обратенъ быль крестъ Господень. Вств эти священный и вста воши въ составъ общирнаго великогъ инаго храма, основаннаго царицею св. Еленою въ 336 г. Такъ какъ ивстность эта представияла неровную, скалистую новерхность, то

<sup>\*)</sup> См. «Христ. Чтен.» № 9-10, за 1886 г.

при построеніи храма, чтобы получить ровную площадь для поноста или пола храма, скалы были обствены и, по возможнести, выровнены, но нтвоторыя части скаль были сохранены и онт вошли въ составъ храма; оттого большая часть храма находится въ уровень съ поверхностью земли; нтвоторыя же части храма находятся на возвышеніи, на сохраненной скаль, а другія— внизу, нихе помоста и образують различныя пещеры и вертены.

Храмъ Воспресенія и Греба Господня въ продолженіи иногихъ въковъ своего существованія нъсколько разъ подвергался опустощеніять и развореніять, но снова быль возстановляеть; во время престовыхъ ноходовъ храмъ былъ вполив возобновленъ. Въ последній разъ онъ подвергся онустопительному пожару въ 1808 г., после чего быль возстановлень греческинь духовенствомь при ноноши пожертвованій пренкущественно изъ Россіи. Въ настоящее время этоть общирный храмъ, имвющій 46 сажень длины, окружонь иномествомы построекь, за которыми оны почти не видень. Хранъ снаружи представляетъ огромное зданіе со иногими пристройками, террасами, плоскими крышами и двумя общиринии куполами; внутри находится множество отдівльных частей, церквей, придъловъ, часовень, угловъ, лъстницъ, галлерей и келлій; средв вськъ этихъ номъщеній находятся дві главныя части зданія: Ромонда или круглий храмь Гроба Господия и величественный грама Воскресенія, которые соединяются нежду собою, такъ нанваемою, царскою аркою.

Плавный входъ въ хранъ находится съ южной его сторони. Предъ входомъ расположена небольшая илощадка, неровно вымоценная рентоватими плитами. Здёсь постоянно сидятъ продавцы азнихъ мелкихъ предметовъ, какъ-то: крестиковъ, четокъ, обраовъ и др., которые богомольцы покупаютъ на память объ Герусаимъ; сюда же на площадку строго воспрещено было вступатъ вреямъ. Съ объихъ сторонъ илощадки находятся небольшія церви, часовни и пристроенная къ храму полуразвалившанся колоотьня. На эту площадку выходитъ часть величественнаго фасада фама, построеннаго въ византійскомъ стилъ; остальныя же наружча части храма со всёхъ сторонъ закрыты различными пристрей-

ками. У самаго входа въ храмъ съ правой стороны находится крыльцо и лъстница, ведущая въ *церковъ св. Елен*ы, пристроенную къ храму; подъ этою церковью находится *часовня св. Марін Египетской*. Съ лъвой стороны находится колокольня.

Святыя врата храма, украшенныя превосходными мраморным колоннами и барельефами, состоять изъ двухъ огромныхъ сводовъ, изъ коихъ одинъ съ правой стороны заложенъ и для входа открыть только левый сводь, запирающійся огромными железным дверьми; надъ входомъ находятся два большихъ окна съ красивнии сводами. Внутри самаго храма помъщаются святилища различныхъ христіанскихъ исповъданій, такъ что весь хранъ раздъдень на отдельныя части, въ которыхъ совершають богослужение христіано гроческіе, латинскіе, армянскіе, контскіе, абиссинскіе, сирійскіе и всё они ревностно охраняють свои владенія; некоторыя же части храна составляють общее достояніе и въ нихъ последователи различныхъ исповеданій по очереди совершаютъ богослужение, которое по древнему обычаю происходить преимущественно ночью. За святыми вратами, внутри храма представляется совершенно особый новый міръ, переносящій благочестиваго посьтителя въ другія времена, къ другимъ событілиъ, въ міръ духовный, мірь сердца и души, заставляющій забывать все ежедневное. земное. Молитва въ храмъ, особенно ночь, проведенная у Гроба Господня, производить потрясающее впечатавніе: общирное вданіс съ его иногочисленными придълами и церквами, темнота высокил сводовъ, тусклое освъщение нъсколькихъ ламиадъ, тишина, святост мъста, молящіеся туть и тамъ въ уединеннихъ мъстахъ ники, воспоминаніе о священнъйшихъ событіяхъ, совершившихся в занимаемомъ храмомъ, преисполнение души боже пространствв, ственными мыслями, возношение души къ Богу-все это произво дить такое состояніе духа, благоговъйнаго страха, тихой радости покорной преданности, какое невыразние никакими словами.

Пройдя святыя врата, богомолець вступаеть сначала въ общир ное, четырехъугольное, полумрачное *преддверіе*, паперть, находя щуюся съ южной стороны храма. Съ лівой стороны преддверія самихъ входнихъ врать расположена диванная или поміщеніе тр

рецкой стражи и привратниковъ храма; они здёсь курять, пьють кофе и, особенно въ большіе праздники, при значительномъ стеченін народа, охраняють порядокъ; они же отпирають для богомольцевъ храмъ, который обыкновенно днемъ отъ 10<sup>1</sup>/2 до 3 ч. бываеть заперть, а отпирается утромъ и после З часовъ дня, но за небольшую плату привратникамъ можно проникнуть въ храмъ во всякое время дня. Противъ помещенія привратниковъ съ правой стороны паперти находится входъ въ греческія ризницы, пріенныя и трапезу; здёсь сохраняются частицы пречестного Креста и мощи се. Василія Великаго.

Прямо противъ входа въ храмъ посреди паперти на полу находится продолговатий, покрытий желто-красною мраморною плитою
въ одну сажень, камень сиятия со Креста и миропомазанія
на томъ мъстъ, гдъ происходило миропомазаніе тъла Спасителя по
снятіи Его со креста Іосифомъ и Никодимомъ. Восемь лампадъ и
двънадцать огромныхъ свъчей въ большихъ свъщникахъ постоянно
горятъ около камня. На этотъ камень богомольцы обыкновенно полагаютъ кусокъ полотна въ величину камня; потомъ, при посъщенін Іордана, они омываютъ полотно въ священной ръкъ и хранятъ
его для себя на саванъ. Позади камня миропомазанія на стънъ,
находящейся противъ входа въ храмъ, изображено снятіе со креста
иречистаго тъла Спасителя; эта стъна, устроенная между двумя
столнами, отдъляетъ паперть отъ самаго храма.

Съ правой стороны паперти часть стены составляеть скала Голгова, которая съ этой стороны обсечена отвесно и имееть до шести аршинъ вышини; съ другой стороны скала Голгова выходить въ наружу зданія храма, но закрыта различными соседними ностройками. Две ираморныя лестницы въ 18 ступеней ведуть на вершину Голговы, на которой, какъ бы во второмъ этаже храма, устровны две небольшія церкви со сводами. Первая изъ нихъ есть греческая церковъ Распятия сумрачная и невысокая вследствіе того, что скала Голгова доходить почти до потолка храма. Полъ этой церкви сдёланъ изъ желтаго прамора, прикрывающаго священную скалу; стены росписаны изображеніями Бога Отца и Духа Святого со иногими Ангелами; виёсто иконостаса устровна задви-

гающаяся завъса. За престоловъ находится изображение распятия, съ правой стороны котораго икона Вожіей Матери, съ лівойсв. Іоанна Вогослова; адъсь постоянно горить семь свъщниковъ и до 100 лампадъ. Престолъ церкви Голгоскі находится на самонъ томъ мъстъ, гдъ былъ водруженъ крестъ Господень; подъ престоломъ, который съ боковъ открытъ, видна вершина скалы изъ твердой каменной породи мизви и въ ней видно отверстіе, инфицее одинъ футъ глубины и полъ-фута въ діаметрів и обложенное серебрянымъ, новолащеннымъ окладомъ съ изображениями страстей Господнихъ. Въ этомъ отверстін, по м'ястному в'ярованію, стоямъ крестъ Господень. Съ двухъ сторонъ этого отверстія, нъсколько болье впередъ, къ западу, на мраморномъ полу видны два черныхъ круга, которые закрывають отверстія, гдъ стояли кресты разбойниковъ, распятыхъ со Христонъ: И когда пришли на ивсто, называемое Лобное, тамъ расияли Его и злоденвъ, одного по правую, а другого по левую сторону (Лук. ХХІІІ, 33). Направо отъ места креста Господня въ полутора аршинахъ видна обложенная позлащеннымъ окладомъ глубокая разсълина скалы, распавшейся при И земля потряслесь, и камин разсвлись кончинъ Спасителя: (Мате. XXVII, 51). Возяв этого придвла Распятія за арками и колоннами изъ бълаго мранора наподится меньшій католическій придля привожденія, въ которомъ мраморный примоугольникъ на полу означаеть место, где возлагали Христа на кресть и вонявли гвозди въ Его святое тело. Еще далее за католическимъ придъловъ пригвожденія находится небольшая но богато-украшенная церковь царицы св. Елены, пристроенная снаружи храна на томъ мъсть, гдь, по преданію, во время распятія стояла Вожія Матерь я гдв распятый Христось поручиль заботу о Ней любиюму ученику Своему св. Іоанну: При креств Інсуса стоями Матерь Ето. и сестра Матери Его Марія Клеопова, и Марія Магдалина. Інсусъ, увидъвъ Матерь и ученика, тугъ стоящаго, говоритъ Матери Своей: жено се сынъ Твой! Потомъ говорить ученику: се, Матерь твоя! И съ этого времени ученивъ сей взякъ ее къ себъ (Іоан. ХІХ. 25 — 27). Надъ церковыю Голгоен, въ верхненъ этажъ храма, куда ведетъ мраморная лестница, находятся келлін и тра-Digitized by GOOGLE

пезное пом'вщеніе живущихъ при храм'в греческихъ монаховъ Сеямогробскато братства; зд'всь же н'вкоторые богомольцы пом'вщаются на н'всколько дней, чтобы постоянно находиться въ храм'в 
Греба Господня. Спустившись съ Голгоем и возвратившись на 
панерть, можне вид'ють подъ церковью Гелгоем другую церковь—
св. Ісанна Предтечи съ узкою, мрачною часовием Адама; зд'юсь, 
подъ самынъ м'ютопъ распятія Христа, былъ, но преданію, погребень Адамъ. Зд'юсь же, пезади престола часовни за р'юшеткою видно 
продолженіе глубукой разс'юдины скалы съ раздрабленными и въ 
грозномъ безнорядкі разбросанными какнями. Далье Голгоем, на 
той же правой сторон'ю паперти, находится входъ въ длинную закругляющуюся галлерею, которая идетъ вокругъ всего храма Воскресенія.

Въ той же наперти, на ея противоположной, лѣвой сторень, рядомъ съ уномянутой диванной привратниковъ, находится арка, чрезъ которую вдали видны столиы храма Гроба Господня, отстоящаго отъ Голгоен въ разстояніи 16 саженей. Арка ведеть изъ нервой паперти во вторую, полумрачную панерть, среди котерой на полу находится мраморный кругъ съ металлическимъ возвышениять, на которомъ пестоянно горитъ неугасимая лампада; этотъ кругъ означаетъ мёсто, гдё во время мяропомазанія и но-коженія во гробъ тёла Спасителя стояли Вожія Матерь и жены мироносицы: Последовали тоже и женщины, пришедшія съ Інсусомъ изъ Галилен, и смотрёли гробъ, и какъ полагали тёле Его (Лук. XXV, 55). Въ этой же второй паперти находится армянскій агтарь и узкая, кругая лёстница, ведущая на хоры, гдё устроены армянскія келлін и армянская, богато украшенная церковь.

Дамве за второю папертью следуеть главная святиня—Ротогода, огромений, круглий, высокій и величественный храмз
Гроба Господия съ гробовою часовнею или кусуклісю въ срединь. Поль кругомъ храма устлань мраморными илитами; восемнадцать огромных пилястровъ и столбовъ образують кругь храма;
пилястры и столбы соединяются между собою арками въ два
этажа, на которыхъ устроены хоры; надъ пилястрами высится
круглам стъна, а надъ нею огромный куполъ, вершина котораго

не сведена и образуеть большое, кругообразное, покрытое стекломъ отверстіе, чрезъ которое свъть падаеть во внутрь храма; ныньшній куполъ, жельзный, частью позолоченный, устроенъ послъ крымской войны на средства Россіи и Франціи. Внизу между пиластрами находятся келліи грековъ и придълъ сиріянъ, а на хорахъ устроены пріемная, ризница, келліи и церкви армянъ и по-мъщенія католиковъ.

Въ срединъ Ротонди подъ отверстиемъ купола стоитъ кувуклія или ложбицца, небольшая часовня съ Гробовъ Господнивъ которая представляетъ какъ бы малую церковь внутри надстроеннаго надъ нею огромнаго круглаго храма. Въ древности нещера Гроба Господня находилась въ скалъ возяв другихъ гробовыхъ пещеръ: И положилъ Его — Іосифъ изъ Арикаееи — въ новоиъ своемъ гробъ, который высъкъ онъ въ скаль; и приваливъ большой камень къ двери гроба удалился (Мате. XXVII, 60). При устройствъ храма большая часть скалы была отсечена и осталась только та ея часть, въ которой находнися Гробъ Господень; эта часть скалы и была обращена въ небольшую часовию, кувуклію, надъ которою построенъ быль общирный круглый храмъ, такъ называемая, Ротонда. Кувуклія, инфицая четире сажени длины и три сажени ширини, снаруже и внутри обложена желтымъ мраморомъ, который образуеть колонны, пиластры, арки, фронтонъ съ боковъ н красивий круглий куполь наверху часовии. Входъ въ кувуклію обращенъ къ востоку; передъ никъ находится крильцо съ тремя ступенями, перилами и скамьями изъ бълаго мрамора и съ отромними серебряными свыщниками. Надъ входомъ помъщена мраморная мозанка и барельефъ, изображающій воскресеніе Христа; постоянно горять многія неугасимыя нампады, принадаежащія православнымъ, католикамъ и армянамъ; тутъ же входомъ протягивается синій полотиянный нав'ясь сь священныизображеніями и зв'яздами, чтобы предохранить BXOAL пещеру отъ дождя, падающаго иногда во внутрь храма верхнее отверстіе кунола. Во время больших в правдниковъ кувуклія и весь храмъ укращается многими иконами, тканями и множествонъ ланпадъ, число которыхъ доходитъ до 3000. Внутри ку-

вуклія разділяется на дві части; первая часть, небольшое помівщеніе нин предверіе, придпала Ангела, предполагаемое м'есто сидени Ангела после воскресения Христова: Ангелъ Господень, сопедшій съ небесь, приступивъ, отваживъ камень отъ двери гроба, и сидвать не невть (Mare. XXVIII, 2). Въ этомъ придвать ствим обложены праморомъ, образующимъ дванадцать пилястръ, нежду которыми находятся изображенія ангеловь; въ толстыхь ствиахъ придвла устроено два круганию отверстія и лістница, ведущая на крышу кувуклін. Въ срединъ придъла Ангела стоить праморная чаша, въ которой помещена часть камня, отваленнаго оть гроба Господня; этотъ камень во время богослуженія служить вивсто престола и освъщается 15-ю драгоцвиними лампадами, дыть отъ которыхъ выходить чрезъ отдушины, продължиныя въ потолки кувуклін. Въ задней, претивоноложной входу ствив придъла, находится другой, низкій входъ въ самую пещеру гроба Господня; эта пещера высъчена въ природной скаль и обложена праморомъ, но въ некоторыхъ местахъ, особенно надъ входомъ, изъ-за иранора видна первобитная скала. Гробовая пещера, въ которую спускаются по нъсколькимъ ступенямъ, немного выше человическаго роста и величиною въ одну квадратную сажень, такъ что въ ней можетъ поместиться не более 4 — 5 человекъ; богомольцы входять сюда обыжновенно снявь обувь, въ чистыхъ чулкахъ, надътыхъ послъ обряда омовенія ногъ. Прямо противъ входа на стінь поженици поміщена икона Божіей Матери. Сь правой стороны отъ входа въ скалъ вневченъ внетупъ или ласища, занимающая почти половину пещеры: эта лавица и есть смертное ложе Спасителя, место, где было положено святое тело Господне. Здесь величайшая святиня всего христіанскаго кіра! Сюда въ продолженін въковъ ежегодно сотни, тысячи благочестивыхъ богомольцевъ стекаются, чтобы излить свои чувства богопочитанія и получить утешение и укрепление въ треволненияхъ жизни! Чувства, овладевающія душою человека, въ первый разві входящаго ко гробу Господню невыразним, и самъ онъ въ священномъ трецеть. блаженстве и радости какъ бы теряетъ чувство действительности, погружается въ духовный міръ и переносится въ горняя! Спертное ложе Спасителя, для охраненія его отъ разрушенія, покрыто білою, праморною дскою, почти въ одну сажовь данны, инвигием отверстія, чрезъ которыя богомольцы прикладываются въ давицв. Несколько выше давицы на виступъ скали степть рядъ золотихъ и серебрянихъ свещниковъ и вазъ съ свежеми цевтами, постоянно смвиномими; ощо вышо въ ствив находится принадлежащій грекамъ бізний мрамерный барельефъ. изображающій воскресеніе Христово; отъ барельефа направо висить нкена арианъ, слоова-икона латинянъ. Гребъ Господень постоянпо орошается драгопанными ароматами и осващается 43, принадложащими православинить, католикамъ, армянамъ и контамъ, ламиадами, горящими донь и ночь: здесь иекогда русскій палонникъ XII въка шимена Данімов повъсниъ кандило отъ всей русской земли. При гробъ Господнемъ постоянно находится гробовой монахъ, который окронияетъ входящихъ богомольневъ освященною розовою водою. Пещера Гроба Господня служить вивсте алтаря н въ ней ежедневно поочереди, большею частію ночью, совершуются три литургін: сначала въ 2 часа ночи служить право-СЛАВНОЕ ГРЕЧЕСТВОЕ ДУХОВЕНСТВО, ПОТОМЪ АРМЯНСТВОЕ И ЗАТВИЪ ЛАТИНское; иногда при большомъ стечении русскихъ богомольцевъ богослужение совершается на славянскомъ языкъ, и многіе вдесь исповъдуются и пріобщаются святихъ Таннъ.

Въ великую субботу нередъ заутренею Свртиаго Кристова Воскресенія, при стеченіи необмиайнаго иможества народа, въ кувуклів происходить торжество зажженія сврчей оть огня изъ пещеры Гроба Господня; этоть обрядь раздачи огня известень подъ названіемъ низведения селщеннаго оння небеснаго. Къ этому торжеству въ храмъ собирается несивтное иножество богомольцевъ всвхъ народностей, которые приходять въ храмъ уже наканунъ торжестве и ночують въ немъ. Предъ появленіемъ священнаго огня во всемъ храмъ погашены всё огни, присутствующіе ожидають съ тревогою и нетеривніемъ, всё молятся и воздыхають; носле же подачи огня чревъ отверстія, находящіяся въ стенахъ кувукліи, въ храмъ начинается невыразимое смятеніе, давка, безпорядокъ: каждий желаеть первымъ зажечь свои свечи, и въ одно

итновеніе весь храмъ осв'ящается бевчисленными огнями св'ячей и дамивать.

При игуменъ Даніиль въ страстную нятницу очистили, выимли гробъ Господень, влили въ кадила елея, потушили огни и закрыли и запечатали пещеру Гроба Господия; во всехъ церквахъ храна огни также были потушены. Въ великую субботу на вечерив множество народа наполнило храна и возглашало Киріе елейсона — Господи помилуй! Въ это время изъ алгаря храма Воскресенія духовенство вышло къ гробу Господню и смотріло во внутрь кувукліи чрезь отверстія. Внезаино нашла туча и одождила Гробъ, въ тоже время началось стращее блистание и изъ Гроба возсіяль свыть. Тогда натріархь открыль двери Гроба и зажегь севчи отъ того огня, который имель чудный севть, какъ киноварь; отъ этого огня весь народъ зажегь севчи и, воскищая: Господи помилуй! уносиль зажженныя свічи домой; оть этого огия зажгли также севчи и кампады во всехъ церквахъ храма. Новыший путешественникъ А. Норовь объ этомъ же явлении говорить, что въ великую субботу предъ заутренею Свътлаго Воскресенія митрополить, разоблаченный, въ одномъ бёломъ нодрясникъ, со связкою незажиенныхъ свъчей, въ сопровождение всего духовенства въ бълыхъ блестящихъ золотомъ ризахъ, направился наъ алтари церкви Воскресенія къ пещерів Гроба Господня и съ немногими лицеми вошелъ въ придёлъ Ангела и двери придёла за ними были затворены. Затвиъ митрополить одинъ вошелъ въ нещеру Гроба Господня, гдв были потушены всв отни и все было свято съ гробового камня; въ нещеръ митрополить повергся на кольни предъ святымъ гробомъ, между тъмъ несмътная масса богомольцевъ окружала часовию Гроба Господия и хранила глубожую тишину въ ожиданів огня. Внезапно правъ озарился световъ и интрополить вышель изъ пещеры въ нридель съ пылающинъ иуковъ свечей; онъ подаль народу чрезъ отверстія часовни огонь, оть котораго всв зажили свои свечи. Тогда безмолвіе толин спенилось самыми необузданными восклицаніями, буйнымъ волненіемъ и давково. Одинъ арабъ подхватилъ на плечи вышедшаго изъ придъла изнемогающаго митронолита и пронесъ его сквозь толну, Digitized by GOOGIC

чревъ царскія врата въ алтарь храма Воскресенія; затвиъ началась заутреня и объдня великаго праздника. Другой путешественникъ А. Муравьевъ о томъ же обрядъ говорить, что въ великую субботу на вечерив крестный ходъ прошель изъ алгаря храна Воскресенія въ Гробу Господню; здёсь у запечатаннихъ дверей кувуклін остался одинь нам'єстникь, а все остальное духовенство возвратилось въ алтарь. Тогда арабская стража отворила двери часовни, въ которую вошолъ намъстникъ и за нимъ двери снова затворились. Внутри часовни всв огни были погашены, а на самомъ гробъ поставлена была незажженная лампада, два пука, каждый изъ 33 свечей въ память числа годовъ земной жизни Інсуса Христа; здъсь же положена была хлопчатая бунага, чтобы ею собрать священный огонь, который, какъ говорять, появляется малыми искрами на мраморной плить Гроба Господня. Во всемъ храмъ всъ огни были погашены, и несмътная толпа окружала часовию, въ молчаніи и страхв ожидая появленія священнаго огня. Вдругь въ часовив появилось пламя, и огонь изъ часовии поданъ быль чрезь два отверстія; съ одной стороны армяне приняли священный огонь и отъ него всё зажгли свои свечи; съ другой стороны часовии зажженъ быль фонарь, который на веревкахъ быль поднять на хоры и передань въ алгарь для зажженія свічей и лампадъ. После этого растворились двери часовни, изъ которой вышель наибстникъ и при шумныхъ восклицаніяхъ народа, при дымномъ свётё безчисленныхъ свёчей, итновенно озарившихъ весь храмъ, одинъ арабъ подхватилъ намъстника и пронесъ его сквозь толну чрезъ царскія врата въ алтарь храма Воскресенія. Этотъ обрядъ зажженія свічей отъ огня Гроба Господня соблюдается до настоящаго времени, и путемественникъ 1884 года г. Елисвевъ говорить о немъ такъ: за вошедшимъ въ кувуклію греческимъ натріархомъ входить армянскій, двери кувуклін затворяются и что происходить тамъ, знастъ одинъ Богъ и два патріарха. На жинуту все сполкаеть, все ждеть въ трепеть и волнени появленія небеснаго отня; все смолкаеть, но не надолго. Сперва глухой роноть раздается вокругь Гроба Господия: онъ переходить вскоръ въ ропотъ толпы, начинающей волноваться, какъ море при свъ-

жеть вътеркъ. Крики и возгласи: "наша благодать, наша благодать", моленія о скоръйшемъ низведенім ея, шумъ, гамъ, топаніе ногами, клопаніе въ падоши и даже порывистыя движенія руками и ногами напоминаеть скорье храмъ языческій, чемъ христіанскій правъ. Въ нъивъшнемъ (1884) году благодать снизошла минутъ чрезъ 5-8. Храмъ уже наполнился страшнымъ крикомъ, смятеність; волненіе уже начало все сильнее и сильнее захватывать наэлектризованную толну, когда изъ окошка кувуклін справа показаися огонь, который патріархъ въ пукі свічей выдаваль народу. Юркій священникъ изъ арабовъ, стоявшій съ пуками свічей у самаго окошка кувуклів, въ одно міновеніе засвітиль свои свічи в стренглавъ бросился, толкаясь, чревъ толну и пробился чревъ всю церковь въ автарь Воскресенія, куда перенесъ прежде всего священный огонь. Весь хранъ уже дрожаль отъ страшнаго крика, арабы запрыгали около кувуклін, море головъ заволновалось, какъ въ сыльную непогодь, и никакія усилія солдать, работавшихъ даже прикладами, не могли удержать нафанатизированной толим. Всъ броснись, не смотря ни на какія преграды, къ источнику священнаго огня; около кувуклін поднялась страшная сумятица и сутолока, которыя скоро перешли въ настоящую драку. За толкотнею народу уже не было видно около часовни, а сверху представлялась одна живая масса, среди которой высовывались однъ руки со свъчами, стремившіяся заполучить священный огонь. Другь оть друга рвали свъчи, захватывали дорогое планя и спъщили назадъ; счастливецъ однако не могь уйдти спокойно после столькихъ усини, достигнувъ своей цёли, потому что его осаждала новая толпа свади стоявшихъ, въ свою очередь старавшихся урвать частицу священнаго отня; она рвала и терзала его такъ, что сумятица вследъ за священнымъ огнемъ побъжала по всему храму, охватывая даже его глухіе уголии. Съ быстротою пороховой нитки объгаль свяпценный огонь волнующуюся толпу, и минуты черезъ двъ-три уже ыся церковь имлала огнемъ; пучки зажженныхъ свёчей полетёли вокругь, поднялись на веревкахъ наверхъ, показались при входъ во хранъ, на площади его, на улицахъ. Весь хранъ наполнился планоненъ, динонъ и чадонъ, слышался запахъ гари, запахъ го-«Христ. Чтин.», № 3-4, 1887 г.

ръвшихъ человъческихъ волосъ, платъя и даже кожи. Не скоро удеглосъ водненіе, сумятица и крики, не смотря на энергическую работу турецкихъ солдатъ, бившихся прикладами, тушившихъ свъчи, выпиравшихъ толиу изъ храма. Не смотря однако на всъ свои темныя стороны, обрядъ низведенія священнаго огня (чъмъ бы это послъднее ни обусловливалось) производитъ страшное, потрясающее впечатльніе., Такимъ образомъ разные очевидцы въ разныя времена описываютъ торжество, происходящее при часовиъ Гроба Госполня.

Позади часовни Гроба Господня, у западной наружной ствии ея находится алтарь контских христіанз съ простинь бъднымь престоломь и неугасимою лампадою.

Прамо противъ алтаря контовъ между пилястрами Ротонды помъщается часовий сирійских яковитовъ. Изъ этой часовни съ львой стороны ходъ, спускающійся на одну ступень, ведеть въ вертенъ съ двумя погребальными нещерами Іосифа Аримаеейскаго и Никодима, совершившими миропомазаніе и погребеніе тъла Іисуса Христа; эти гробницы высъчены въ скаль, которам въ этомъ мъсть составляетъ часть внъшней стъны круглаго храма. Возяв часовни сиріянъ съ правой стороны между пилястрами находится помъщеніе контовъ и пъстница въ верхній этажъ въ помъщеніе армянъ. Далье между слъдующими двумя пилястрами идетъ длинный ходъ съ воротами, ведущій къ глубокой цистернъ съ прекрасною свежею водою.

Кругими храмъ Гроба Господна или Ротонда въ восточной своей части, противоположной входу въ кувуклю, соединается съ греческимъ соборомъ Воскресеній посредствомъ высокаго свода, въ которомъ устроена перегородка со многими иконами и лампадами; посредн этой перегородки находится, такъ называемая, исрокая срка съ желъзною ръшоткою и желъзными вратами, ведущими изъ круглаго храма гроба Господня въ католиком или соборъ Воскресенія Христова.

Величественъ, великольпно украшенъ греческій соборъ Воскресенія. Помость въ соборѣ изъ желтаго ирамора; четире огромныхъ пилястра поддерживають арки, надъ которыми устроенъ второй въ

общемъ зданіи большой куполь. Три паникадила, присланние изъ Рессии, и иножество нашилить украивають храить, въ которонъ во время желикихъ правдниковъ вежигается до 1,000 лампадъ и иногіз сотим сивичей. Между четырыма большими пилястрами помівщается транева, корябль храна, съ двухъ сторенъ которяго устроены изь дерева и всиа для вонаховъ и два обдалища для патріарха и его намъстияка. Посреди церкви стоить иранорная урна съ престоить, указывающая, но преданію, средомочіє міра, поторое нашъ нгумень Данінкъ называеть пупома земли. Актарь собора вовеншается надъ корабленъ или транезою на четыре ступени и живеть три иконостаса, помъщенные между мраморными колонеами; главный иконостась находится къ востоку, в два боковыхъ къ свверу н югу отъ главнаго неоностаса; образа и риви инонъ въ иконостасахъ большею частію пожертвовани изъ Россін. Надъ иконостасовъ устроены хоры въ несколько ярусовъ; на первыхъ хорахъ поивщено Распатів, съ одной сторони котораго находится икона Вожієй Матери, съ другой-Іоанна Вотослова, вдівсь же повіщается каседра, съ кеторой читается Евангеліе, и пов'єшени била или доски, вы которыя вивсто колоколовы быють различными переборами; главное било, мъдное, прислано изъ России, остальныя била жельным и деревиния. Съ двухъ сторонъ иконостаса находятся дей евстници, изъ которниъ одна ведеть на вершину иконостаса, а другал въ верхніе этажи зданія, гдв помещается множество переженовъ, комнатъ и кемпій для греческихъ святотробныхъ чюнаковъ и дли ботомольцевъ; здесь же находится треческая ризница н мотаенная сокровищника, въ ноторой между прочими драгопвиностими хранятся кресть нев животворящаго древа креста Росподня и двъ дорогія сабли, какъ говорять, царя Алексія Михаиловича и Потра Воликаго. Вовив каждой изъ ивотницъ находятся двери, нзъ нихъ свверная ведеть чрезъ галлерею, окружающую весь совъ общирную греческую ризницу, а южная ведеть также трезъ галлерею на Голгосу. За иконостасовъ находится соборный одтарь, новрытый легкимъ полукупеломъ; алтарь представляеть обполунругъ, образуемый нъсколькими ступенями и аркадами, трыляющими алгарь оть окружающей соборь галлерен. Посреди Затвиъ, обогнувъ алтарь, который слава видвиъ сквозь арки, галкрея снова идеть пряме вдоль другой стороны собера. Здёсь направо находится входъ изъ галлерен въ часовню межницы; первую часть этой часовии составляеть придвал каменных уз Описителя, --- въ воторомъ модъ простоломъ хранится камень съ двумя прободеніями, отягчавній, по преданію, стоны Спасителя во время наносимих Ему мученій; за этикъ придівлокъ слідуєть другой придпли темницы и Божіей Матери, находящійся въ пещерь, въ которой, но предавію, заключень быль Спаситель на время приготовленія орудій казни; адізсь же Бежія Матерь съ другими женщинами стояль и плакала, когда повели Христа на распятіе: Выли туть и женщини, которыя смотреми издали (Марк. XV, 40). Далее галлерея проходить прямо мино общирной грочоской ризницы и выходить къ круглому краму Гроба Господия. Себорная ганлерея во страстной недели и св. Пасхи наполняется множествомъ богомольцевь, преинущественно арабани, которые заключаются во хрань на нелую ведёлю. Тогда галлерея обращается въ настоящее торжище: эдесь продають съестиме припасы, нитія, кофе, трубки: здъсь собирается тъсная толпа шумливая и безпокойная: каждый нелится, служить, поеть гдв и когда захочеть; иные бестдують или отдихають, другіе шумять, кричать, даже затывають драки н ири самомъ Гробъ Господнемъ происходять возмутительныя сцены, унизительныя для этого священнъйшаго въ христіансковъ мір'в м'аста. такъ что часто турецкая стража принуждена бываеть вовстановлять порядовъ, нарушаемый христівнскими богомоньцами.

Въ концъ галлерен, окружающей хранъ Воскресенія, везлъ Ротонды находится полутенное понъщеніе, въ которонъ устроенъ ка толическій алтарь се. Маріш Магдалины, и передъ нишъ в нолу находится два пранорныхъ круга. Это понъщеніе замимает ивсто бывшаго здъсь вертограда: На томъ мъсть, гдъ Онъ рас пять, былъ садъ и въ саду гробъ новый (loan. XIX, 41), два круга въ полу означають мъсто, гдъ Христосъ по воскресені Своемъ явился Марін Магдалинъ и принять ею былъ за садовник: Марія обратилась назадъ и увидъла Інсуса стоящаго; но не узналито это Інсусъ. Інсусъ говорить ей: жена! что ты плачень? ко нщешь? Она, думая, что это садовникъ, говоритъ: Господинъ! Если ты вынесъ Его, скажи миъ, гдъ ты подожилъ Его и я возъму Его. Інсусъ говоритъ ей: Марія! Она, обратившись, говоритъ Ему: Раввуни! что значитъ учитель (Іоан. XX, 14—16). На мъстъ, гдъ стоялъ Спаситель, горитъ неугасимая лампада; здъсь же прежде находились колодезь и крещальная купель.

Отъ этого помъщенія надъво находится Ротонда, а направо на нъсболько ступеней выше устроеца католическая церковь Явленія Христа Божіей Матери. Посреди церкви на поду видінъ ираморный кругь, означающий место явленія Христа Божіей Матери цося воскресенія; отъ круга наліво поміщень органь, а направо-алтарь, подив котораго въ угду за решеткою сохраняется одинъ изъ обложковъ колонен, къ которой привлзанъ былъ Христось въ преторін Пилата; богомодьцы прикасаются къ колонив посредствомъ длинной трости, которую цотомъ лобызають. Передъ антаровъ на полу виденъ другой кранорный кругъ, означающій итсто, гдт узнанъ былъ крестъ Господень. Возли церкви направо находится католическая ризница, въ которой хранятся мече и шпоры Готфрида Бульонскато. За церковью и ризницею находится католическій францисканскій монастырь, пристроенный къ самому зданію храма. Изъ католической церкви богомольцы, обойдя всв части грама, возвращаются чрезъ Ротонду въ цервую паперть и въ входнымъ вратамъ храма.

Передъ входомъ въ храмъ Гроба Господня съ южной его стороны находится небодьщая площадка, со всехъ же другихъ сторонъ храмъ окружаютъ многіе церкви, часовни и монастыри, которые частью пристроены къ самому храму и имбють съ нимъ сообщенія.

Съ двухъ сторонъ илощадки помъщаются два ряда небольшихъ церквей, принадлежащихъ разнымъ въроиспоръданіямъ. Съ правой восточной стороны илощадки находится небольшая греческая церковъ и монастырь св. Авраама съ помъщеніями для богомольцевъ; здъсь, по преданію. Авраамъ приносиль въ жертву Исаака, и въ монастыръ показывають камень, на которомъ происходило жертвоприношеніе, а также дерево, при которомъ Аврааму явился овенъ

для принесенія жертвы; по другому преданію событіе это происходило на горъ Моріа. Возлъ этой церкви идеть узкій ходь, въ концъ котораго находится церковь св. апостолова и часовня Мельхиседена. Съ той же стороны площадки, ближе къ храну находятся небольшая армянская церковь св. Іскова и контская церковь арханиела Михаила. За этими постройками съ восточной стороны храна находится бъдный абиссинскій монастырь; во дворъ этого монастыря возвышается куполь, устроенный надъ подвежною перковью Обратенія креста Господня. Возла абиссинскаго монастыря, къ востоку отъ него, находится мёсто, принадлежащее Россіи, на которомъ недавно найдены остатки древней ствим и воротъ. Далее въ северу отъ храна находится монастыре коптских христіано со иногини колліями для богонольцевь; здісь показывають спускъ въ глубокую древнюю цистерну св. Елены, высвченную въ скажь и образующую общирный подземный прудъ. Возлів понастиря контовъ находится латинскій францисканскій монастырь  $\Gamma$ роба  $\Gamma$ осподня, пристроенный къ самому храму. Наконецъ съ западной стороны храма, на ивств древняго вертограда Никодина находится, патріархія и греческій монастырь патріаршій, къ которому принадлежать небольшія церкви, выходящія на лівную, западную сторону храмовой площадки. Общирная патріархія и монастырь соединяются между собою и съ храмами Гроба Господня посредствоиъ арокъ, переброшенныхъ черезъ улици. Въ ионастиръ находится нъсколько четвероугольныхъ двориковъ или террасъ съ цевтниками, около которыхъ расположены -акомотой и спохвном вей нітем нивнани и нивноми виннешвай цевъ. Изъ иногихъ церквей и придъловъ ионастирскихъ главная есть богато-упращенная Крестовая церковь или церковь св. Осказь. Нъсколько неже этой церкви находятся небольшія, виходящія на храмовую площадку, церкви: св. Іакова, брата Господня; въ этой церкви сохраняется икона, писанная евангелистомъ Лукою и перенесенный съ Синайской горы камень съ изображениемъ креста. Вовль находится церково Воскресенія или церково Маріи Магдамины или жент мироносицт, на итств, на которомъ Господъ, по преданію, явился женань инроносицань; въ этой церкви сохра-

няется древняя кассдра св. Іакова, Встхій Завёть, присланный нвъ Византіи, древняя купель и часть животворящаго креста. Возгь этой церкви находится третья, ближайшая къ храму Гроба Господня церковь 40 мучениковъ, которая составляеть нижній этажь пристроенной къ храму колокольни; въ этой церкви находится мъсто погребенія прежнихь ісрусадинскихь патріарховь, а надъ нею устроена церковь св. Іоанна Богослова. Въ соседней съ монастыремъ натріархін, мъстопребыванін натріарха, находится небольшва, но великольшная церковь св. Константина и Елены, которая устроена у самого купола храма Гроба Господня, такъ что изъ церкви три окна открываются въ храмъ; здёсь же находится лестница и ходъ на криму храма Гроба Господня, откуда представляется прекрасный видъ на весь городъ. Въ патріархін, въ синодальной комнать показывають древнія різныя двери отъ кувувлін, сохранивші яся отъ пожара, опустошившаго хранъ въ 1808 году. Старая патріархія соединяется съ новою патріархією, при которой находится садъ съ прудомъ и огромивищимъ кедромъ. При патріархін содержится госпиталь, школа для нальчиковъ и девочекъ и монастырская гостининца съ небольшимъ садомъ во дворъ. Кроив того Патріархія владветь въ городів, преннущественно въ съверо-западной его части еще двънадцатью ионастырями, изъ коихъ три женских монастиря, но обыкновенно эти монастири или подворья стоять пустнии и населяются богомольцами только во время Паски. Всв эти монастири состоять изъ множества небольшихъ зданій, соединенных между собою террасами, переходами и лістницами; во дворахъ этихъ монастирей богомольцы приготовляють себъ на таганахъ пищу изъ принасовъ, получаемихъ за недорогую цвиу на базарахъ. Изъ этихъ понастырей запъчательны монастырь св. Іоанна Предтечи, въ церкви которато сохраняется въ волоченовъ налов часть главы Іоанна Крестителя; изъ другой, нижней цержви этого монастыря, подземные ходы вели къ храму Гроба Госнолня; монастыри св. Өеодора Стратилата н св. Өеодора Тирожа, которые обыкновенно отводятся для поивщенія русскихь богопольщевь, и вънихъ богослужение совершается на славянскомъ языкъ; менестырь св. Николая, въ которомъ помъщается типографія; пебольшой Геосиманскій монастырь, находящійся на южной сторонів хромовой площадки, противъ входа въ храмъ, въ церкви котораго хранится плащаница Божіей Матери; этотъ монастырь, близь котораго находился домъ св. Захарій, построенъ на місті темници, изъ которой апостоль Петръ чудеснымъ образомъ былъ освобожденъ, и здісь показывають остатки вороть, раскрывщихся предъ апостоломъ: Прошедши первую и вторую стражу, они прищли къ желізанымъ воротамъ, ведущимъ въ городъ, которыя сами собою отворились имъ: они вошли и прошли одну улицу и вдругъ ангела не стало съ нимъ (Петромъ) (Дізян. XII, 10). Всё эти монастыри ко времени Пасхи наподняются богомодьцами, приходящими ноклониться святинямъ храма Гроба Господня.

Такимъ образомъ величественный храмъ Гроба Господня и Воскресенія представляеть обширное, сложное зданіе, состоящее изъ иножества отдъльныхъ частей и построекъ. Въ срединъ этого зданія находится два храма: круглый храмъ Гроба Господня или Ротонда и соборъ Воскресенія Христова или Католиконъ, которые соединены между собою царскою аркою; вокругь собора идетъ галлерея со иногими часовнями, придълами и спускомъ въ подземную церковь Обратенія креста; галлерея съ одной, южной стороны начинается у входной паперти и у Голгоон, а съ другой, съверной стороны оканчивается у католической церкви Явленія Христа Божіей Матери; въ верхнихъ этажахъ зданія находится иножество поивщеній и коллій для монаховъ, а снаружи все зданіе, исключая небольшой южной части, застроено различными церквами и монастырями. Этоть храмъ, средоточіе христіанскихь святинь, заключасть въ собъ священнъйшія для христіань міста и составляють свой, особый міръ, преисполненный священных воспоминаній, драгоцинных для каждаго христіанина, Подобіе этого храма устроено въ Россіи патріарховъ Никоновъ въ Воскресенсковъ понастыръ Новаго Герусалина близъ Москвы.

H. TEMBOBL.

( Продолженів будеть).

# Изъ повоотврыты зъ намятниковъ первобытной христіанской вропов'тан.

Нижеследующее "слово св. Аристида философа о благоразумновъ разбойникъ полжно быть признано въ высшей степени заивчательнымъ произведениемъ древивиней христіанской литературы, вакъ первый по времени изъ извъстныхъ досель памятниковъ инсьменной церковной проповёди, сохранившихся до настоящаго времени (не повже 125 г.). Въ последнее время (Мелеръ, Гефеле), правда, признано считать проповёдію же изв'ястное, такъ называемое, второе носланіе св. Климента, епископа римскаго († 101 г.) въ Коринолизь, найденное въ знаменитомъ александрійскомъ кодексв Библін V-го въка и изданное еще въ 1633 году. Но во первыхъ, лотя оно несомивние весьма древие, принадлежность его Клименту иногими оспаривается (Гильгенфельдъ, Дрессель, Гефеле относять его происхождение ко временанъ Марка Аврелія, т. е. къ 160---180 г.); Евсевій говорить, что оно не было изв'ястно въ древности (Ц. И. кн. III, гл. 38), а Геронинъ прямо заявляеть, что оно отвергалось древники (о знаи. мужахъ, гл. 15). Во вторыхъ, н главнов, въ этомъ посланіи из Кориноянама, какъ оно обыкновенно надинсывается, можно ляшь гипотетически находить накоторые слабие признаки проповъдническаго характера (обыкновенно указывають на слово "братія", встрічающееся въ непъ, кога такое обращение, еще болье свойственно посланіямъ (напримъръ, апостольскимъ), чъмъ проповъдямъ, на слова: "если ин скучаемо объ этомъ какъ о чемъ маломъ, то грешимъ") и лишь въ виде предноложенія можно допустить, что оно первоначально было гомиліей, а потожъ переработано въ обычную дитературную форму первобытнаго христіанскаго учительства — посланіе, причемънють первона

чальнаго вида проповъди сохранились лишь слабне слъди. Другое дело-слово св. Аристида. Оно несомненно относится къ самому началу И-го въка и представляетъ церковную проповъдь, произнесенную въ собраніи вёрующихъ и сохранившуюся неприкосновенно въ своемъ первоначальномъ видъ. Аристидъ доселъ былъ извъстенъ, по свидътельствамъ Евсевія (Ц. И. кн. IV, гл. 3) и Іеронима (о знамен. мужахъ, гл. ХХ) единственно какъ апологетъ, представившій свою апологію императору Адріану въ 123-125 году, хотя самая апологія его и не была до последняго времени найдена. Въ 1878 году монахи армянскаго монастиря св. Лаваря, ордена Мхитаристовъ (на островъ Лидо, близъ Венеціи), нашли значительный отрывокъ изъ этой апологіи въ древнемъ пергаментномъ спискъ, относящемся къ 430 году армянской эры, или къ 981 г. нашего вътосчисленія. Въ тоже время въ другой рукописи армянской XII въка найдено ими и издаваемое имить на русскомъ явикъ слово 'Аристида (отривокъ изъ апологіи изданъ на русскомъ языкъ еще въ 1879 году г. Эминыть, въ "Православномъ Обозрвнін"). Оба произведенія Аристида отцы Мхитаристы надали въ Венеціи въ 1878 году въ ариянскомъ текств и латинскомъ переводъ, посвятивъ свое изданіе знаменитому кардиналу Дюпанлу, нодъ заглавіемъ: Sancti Aristidis philosophi Atheniensis sermones duo. Кардиналъ Питра въ своемъ капитальномъ изданіи Analecta sacra spicilegio solismensi parata, t. IV, patres antenicenae orientales, 1883 г. Parisiis, воспроизводить оба эти сочиненія Аристида съ новымъ датинскимъ переводомъ и съ присоединениемъ двухъ кратких цитать изъ другихъ, досель ненайденныхъ сочиненій Аристида-причемъ им узнаемъ о существовании третьяго досель ненавъстнаго сочинения Аристида "послания по вспыв философама" (epistola ad omnes philosophos). Въ своемъ переводъ съ латинскаго ин придерживались больше изданія Питри, чёмъ оо. Мхитаристовъ. Разделеніе слова на параграфи принадлежить изданію Питры. Западная церковно-историческая журналистика въ свое время восторженно приветствовала обе находки оо. Мхитаристовъ и нала ниъ полную цену. Во Франціи о нихъ писали Бонара, Ренама н особенно подробно Т. Doulcet (см. Revue des questions historique.

octobre 1880 г., а также annales de philosophie chretienne, mars, 1881, р. 555), въ Германін Гимпель, О. Гебгардтв и Ад. Гармать (см. Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur, Lipsiae 1882) и т. д.

Кстати заметимъ, что едва ли небольшая часть вновь найденныть Питрой и его сотрудниками памятниковь христіанской литературы трехъ первыхъ въковъ, изданныхъ имъ въ четырехъ объemectiano tomano ero analecta sacra spicilegio solismensi parata, въ высшей степени замечательныхъ, хотя доселе не обследованныхъ должнымь образомь натрологами, а въ русской натристической литературъ вовсе неизвестныхъ даже по названію, найдена имъ главнымъ образомъ въ древнихъ армянскихъ кодексахъ. Это нисколько неудивительно, если вспомникъ, что Арменія раньше многихъ витьналестинскихъ странъ увъдала Господа Христа и долго была государствомъ независимымъ. Но замечательно, что изучение армянскихъ рукописей (какъ и сирскихъ, после Ассемани, издавшихъ творенія Ефрема Сирина) разныхъ библіотекъ, какъ видно изъ продегоменъ въ изданіи Питры, ведется досель настолько слабо, что не всь эти рукописи, даже въ извъстныхъ библіотекахъ, должнымъ образовъ каталогизовани. Сколько еще работы археологавъ-патропогать впереди! И какія, пожеть быть, ценныя ожидають науку въ будущемъ открытія въ области древнівнией письменности! Не забудень, что патрологія насчитываеть до шестидесяти имень (Pitra, Analecta, t. II, prolegomena, p. VII) писателей отъ трехъ первых въковъ христіанства, бывших въ свое время знаменитыми, творенія которыхъ изв'єстны досел'в лишь по упоминаніямь о нихъ у древних христіанских историковь и писателей...

Н. Варсовъ.

### СВ. АРИСТИДА, АВИНСКАГО ФИЛОСОФА, СЛОВО О БЛАГО-РАЗУМНОМЪ РАЗБОЙНИКЪ 1).

I. О, какъ меня поразило это восклицание разбойника и отвъть на него Распятаго! Позволь, слушатель внимательный, не пройти модчаніемъ это таинство: въ немъ содержится чудодъйственная нъкая сила. Ибо и само евангельское повъствование говорить, что Распятый находился на крестъ, какъ простой какой-либо смертный, бывъ пригвожденъ въ нему, но бывъ распятъ во исполнение предсказаній пророковъ, а окрестъ стояла великая толпа і удеевъ, приготовляющихъ смерть Господу. Ты видишь здёсь ) во всеоружім самую смерть, --облеченнаго въ оружіе вомна близъ креста, горькую желчь, приготовленную для питъя, подвигшіяся основанія земли, измёнившіеся законы роды, день, одътый мракомъ ночи, раздранную завъсу храма, раздъленныя одежды Распятаго и тунику Его, отданную по жребію, небесныя воинства ужасающіяся, потрисенную страхомъ природу вышнихъ и преисподнихъ, исполнивнијясн предсказанія пророковъ.

II. Что же Распятый? Вся совершишася нынъ (Іоан. XIX, 30), говорить. Мудрый разбойникъ оказался здъсь мудръйшимъ, слыша этотъ спасительный гласъ. Ибо хотя

<sup>1)</sup> Въ датинскоиъ переводъ съ арминского, какъ въ изданіи Мжитаристовъ, такъ и у Питры, слово озаглавливается: de latronis clamore et Crucifixi responsione sermo.

<sup>2)</sup> Здёсь предполагается предварятельное прочтеніе на богослуженівсловъ евангеляєта Луки XXIII, 42 я слёд; или параллельнаго мёста нась котораго-либо другого евангелиста.

<sup>3)</sup> Т. е. у креста Христова.

руками распростертыми и ногами пригвожденъ былъ ко кресту, но свободнымъ языкомъ своимъ произвелъ движеніе и произнесъ мольбу: въра, хранившанся въ его сердцъ, произнеся Его имя, возгласила: помяни мя Господи, егда пріндеши во царствіи Твоемъ (Лук. XXIII, 42). На это Распятый отвътилъ: днесь со мною будеши въ раи (—43).

III. По истинъ дивное и ужасное таинство: ибо отсеть висъвшій на кресть міновенно поемлется въ райразбойника избиран спутникомъ въ своемъ шествіи Христось; одного вводить въ рай, другого нътъ. Почему такъ сдълалось? Этотъ благоразумный разбойникъ не предвосхитиль ли рай у Владыки ран отъ своего товарища (socio), то есть, распятый одесную отъ распятаго отую? Отнюдь не такъ, но этими немногими словами помяни мя Госпоси, егда пріндеши во царствіи Твоемъ, — онъ скоръе получилъ желаемое, чътъ попросиль, ибо рекъ (ему Христосъ): днесь со Мкого будеши въ раю. Очевидно, рай невозможно было похитить, по способу разбойниковъ, ибо руки хищниковъ не доснгаютъ рая.

IV. Нътъ, въ Распятомъ разбойникъ позналъ несомивнио Бога, и за свое воззване въры призванъ былъ въ рай, а не самъ восхитилъ его отъ Господа. Итакъ удались нынъ, признающій Распятаго обыкновеннымъ человъкомъ бъднымъ, раздъленнымъ (divisum) и гръшнымъ. Ибо если чистый человъкъ смертной природы другому человъку смертному же по природъ никоимъ образомъ не можетъ даровать безсмертія, въроятно ли и правдоподобно ли, чтобы тотъ, кто, по своему составу, рожденъ и сотворенъ съ природою поврежденной и испорченной, могъ дать неповрежденность другому существу, равно поврежденному и испорченному? Равнымъ образомъ могъ ли бы человъкъ открыть рай, который Богъ закрылъ для самого первозданнаго изъ людей, повелъвъ херувиму съ пламеннымъ мечемъ охранять входъ его (Быт. III, 24).

V. Итакъ: какъ въруещь о Інсусъ Христъ, отверзаюшемъ рай, ты, слъпотствующій, очами іудеевъ смотрящій на воплощеніе Еммануила? Если Христосъ кажется тебъ лишь превосходнъйшимъ изъ людей, то вотъ этотъ самый Христосъ, по твоему мнънію только человъкъ и притомъ распятый, отверзаетъ рай, становится выше самого Бога, рай затворяющаго, — одинъ и тотъ же, но въ то же время самъ себъ противоположный. Не глуная ли это басня и не ложное ли ученіе, достойное смъха и комическихъ пъсенокъ, — или лучше плача! Мы же исповъдуемъ, что Распятый есть истинный Богъ во плоти, покланяемся Ему. Господу, отверзшему рай.

VI. Въ восклицанім Распятаго содержатся и другія дос тойныя вёры истины и ясныя доказательства. Этотъ гласъ, присно животворящій, который услышаль самый разбойникъ, ивкоему Лазарю отъ того же таго, прежде его распятія, возглашень быль въ сопровожденіи великаго чуда, въ присутствіи самихъ іудеевъ, убійцъ Христа, которые скрежетали зубами, (говоря): ты простой человъть, а творишь изъ себя Бога (Іоан. Х, 33). Но является въра, и божественный гласъ тебя убъждаетъ, къ сестръ мертваго говоря: аще въруещи, узриши славу Божію (loan. XI, 40). Подобнымъ образомъ и въ слъпорожденному говоритъ: въруещи ли въ Сына Божія? Сей есть иже глаголяй съ тобою (Ioan. IX, 35, 37). Слевной какъ и нашъ разбойникъ поклонился ему, восклицая: върую, Господи. Въ этомъ исповъданіи сльпой не одинъ свътъ телесный нашель, но и позналь самого Виновника свъта, то есть Бога отъ Бога и Слово. Такую награду получаетъ восклицаніе, которое исповъдуеть нашу истинную въру въ Господа нашего Інсуса Христа.

VII. Итакъ прошу и молю всёхъ васъ, вёрные Христа возлюбленнъйшіе, да подражаете въръ одесную (Христа распятаго разбойника, къ его гласу присоедините свой гласъ бывшаго же ошуюю разбойника осудивши, его невъръ оплававши. Ибо этотъ, поелику отступиль отъгласа Христа, первобытнаго блаженнъйшаго пребыванія одесную съ сими двумя не имъетъ, но помъщенный ошуюю, тамъ и остался. И теперь видишь, какъ жалокъ гръхъ невърія! Предъ тво-ими очами дъла обоихъ разбойниковъ предлежатъ, постоянно повторяемыя и прочитываемыя изъ священныхъ книгъ, которыя этими очевиднъйшими доказательствами внушаютъ тебъ твердую и несомнънную въру, что Распятый есть Богъ и Сынъ Божій. Ему слава.

# Новое раскольническое сочинение.

(Библіографическая заизтка).

По рукать нашихъ раскольниковъ распространяется въ довольно значительной степени запрещенное раскольническое сочиненіе, подъ заглавіємъ "Историческія изследованія, служащія къ оправданію старообрядцевъ", В. М. К., въ трехъ томахъ. Сочиненіе это производить большую сенсацію въ старообрядческомъ мірѣ, а между темъ оно, повидимому, неизвестно нашимъ ученымъ знатокамъ раскола и вообще православному обществу. Запретный плодъ сладокъ: вотъ почему всякое контрабандное, запрещенное сочиненіе, написанное въ духѣ раскола, быстро распространяется среди нашихъ старообрядцевъ.

Авторомъ названнаго сочиненія виступиль нікто Владимірь Михайловичь Карловичь, турецкій подданный, изь евреевь, принявшій христіанство подъ формою старообрядчества. Личность эта сама по себів очень сомнительна; собственно о ней не стоило бы и говорить. Но Карловичь не скрываеть самь того обстоятельства, что матеріаль для своего сочиненія онь получиль отъ другихь лиць уже въ готовомъ видів. И дійствительно, въ книгахь его суммировани многія рукописныя сочиненія, принадлежащія разнинь лицамь изь среды старообрядцевь. Карловичь является подставнымь лицомъ, которое издало сочиненіе въ пользу раскола оть имени кружка московскихъ старообрядцевь—поповцевъ и на средства этихъ послівднихъ. Эта кружковщина, издавая апологію раскола, задается мыслію пропагандировать свои религіозныя воззрівнія и среди старообрядцевь и среди православныхъ. Упадающе старообрядчество думаеть этимъ путемъ поддержать себя и воз

становить среди своихъ последователей некоторое единство, солидарность въ возаренияхъ. Подпольная литература старообрядцевъ вообще въ последнее время значительно усиливается. Независимо отъ печатныхъ заграничныхъ изданій въ этомъ роде, въ пределахъ Россіи фабрикуется множество гектографическихъ изданій раскольническихъ рукописей. Православному обществу, и въ особенности нашимъ богословамъ, духовенству и миссіонерамъ раскола никакъ не следуетъ игнорировать это современное явленіе въ среде старообрядчества. Необходимо быть на страже этого явленія; нужно изучать современную подпольную литературу раскола, чтобы давать ей надлежащій отпоръ. Вотъ почему мы считаємъ небезъинтересныть дать нашимъ читателямъ некоторыя свёденія о новомъ раскольническомъ сочиненіи, распространяющемся въ среде старообрядцевъ.

Первий томъ "Историческихъ изследованій" Карловича издань быль въ Москве, въ 1881 году. Цензура, однако, не пропустила его. Но, судя по слухамъ, проникшимъ и въ печать, огромное количество экземпляровъ этого тома секретнымъ путемъ издано и распространено между старообрядцами. По распоряжению правительства, эта книга была конфискована въ количестве 1,200 кземпляровъ; но оказывается, что, сверхъ этого количества, изино тайно 3,600 экземпляровъ книги. Какъ бы то ни было, нига свободно ходитъ по рукамъ раскольниковъ.

Обращаемся въ содержанію перваго тома. Свідущіе люди гверждають, что онь составлень изъ рукописных сочиненій бываго единовіврческаго священника Верховскаго, впослідствій біввшаго заграницу въ нашимъ раскольникамъ и изверженнаго штівнішнить Синодомъ изъ священническаго сана за уклоненіе въ коль. Первый томъ книги посвящень общимъ историческимъ сужденіямъ о расколів. Авторъ старается боліве или меніве споно обсуждать вопрось о примиреніи старообрядчества съ прашавіємъ. По его мнівнію, правительственная въ русской церкви тъ, по отношенію къ старообрядческому народу, лишена приштельнаго посредства: на ея сторонів—одни повелівнія и запрешя, а на сторонів старообрядцевъ—противленія и преслушанія; за преслушанія—наказаніе, отъ наказанія—ожесточеніе. Авторъ находить примиряющее средство въ литературів, гдів могъ бы про- изводиться свободный обмінь мыслей между двумя сперящими сторонами. Но въ то время, какъ со стороны господствующей церкви издается множество сочиненій полемическаго свойства, направленныхъ противъ старообрядчества, посліднее, сітуетъ авторъ, лишено у насъ права печатать въ свое оправданіе сочиненія. Многократно ставились и теперь ставятся старообрядцамъ отъ православныхъ полемистовъ разные печатные вопросы (напр., отъ инока Филарета, Онуфрія, Егора Антонова и друг.), но отвіты на нихъ, вслідствіе стісненій, въ Россіи послідовать не могутъ.

Говоря о старообрядчествъ, авторъ разумъетъ его въ чистомъ первоначальномъ видъ, т. е. какъ учене, принимающее, такъ навываемые, старые обряды: двуперстное крестное знаменіе, сугубое алдилуја и друг. По привъру другихъ старообрядцевъ, авторъ объясняетъ происхождение позднайшихъ раскольническихъ толковъ, придерживающихся, наприи., ученія объ антихристь и упадкть священства въ церкви, именно гоненіями и преследованіями старообрядцевъ со стороны правительственной власти. Чистое старообрядчество онъ старается виставить вполив православния. и его не удовлетворяеть существующее положение объ единовъріи въ русской церкви, несколько принижающее, будто бы, единоверие по сравнению его съ православіемъ. Общія сужденія автора сводятся къ слъдующинъ положеніянъ. "Старообрядчество — древне и со вершенно православно. Обрядство господствующее обязано отка заться отъ преинущества исключительно считать себя правосла віємъ. Осужденіе, изгнаніе и преследованіе стараго обряда и ста рообрядцевъ, поставленное соборомъ 1667 года, несогласно съ ду хомъ христіанства и церкви Апостольской. Въ виду правоты ст рообрядчества, оно должно получить нынъ отъ правительства с мостоятельность и независимость отъ россійскаго архинастырств представляемаго Св. Синодомъ, должно получить равноправность равночестность съ церковію господствующею. Такъ какъ церковная власть проникнута предубъжденіями и крайнем нелью вію къ старому обряду и постановляеть въ числь своихъ важна

ших обязанностей искоренение этого обряда, то старообрядческое епископство должно быть поставлено вив всякой зависимости отъ Св. Синода. Цёль же установленія равноправной старообрядческой церкви -- соединить подъ нею старообрядчество всёхъ толковъ, чтобы вследь зачень возстановить единство отечественной церкви".

Въ концъ книги, въ приложеніи, помъщены: а) рисунки двуперстнаго сложенія, заимствованные, будто бы, изъ древнихъ паиятенковъ и подтверждающие его правильность; б) копін съ прошеній старообрядцевъ 1800 года относительно единовірія, и в) отвыти на 13 вопросовъ Егора Антонова о трехъ чинахъ ісрархіи.

Второй тожь "Историческихъ изследованій" Карловича изданъ уже заграницею, въ Черновцахъ, въ 1883 году. Здесь авторъ поставляеть себъ задачею частныйшее историческое разскотрыне тых обрядовь церковныхь, какихь придерживаются старообрядцы, съ целію доказать древность и правоту этихъ обрядовъ. По мневію его, дівло старообрядчества не касается собственно догнатовъ церкви и есть дело церковно-государственное; поэтому и решеніе вопроса о старообрядцахъ должно зависеть не отъ духовной администраціи, а отъ власти світской. Внясненіе вопроса должно пройти путемъ литературы, чтобы старообрядцы могли свободно высказать въ печати свои возгрвнія и желанія. Въ этихъ видахъ, говорить авторь, имъ и издань въ Москве, въ 1881 году, первый томъ настоящаго сочиненія; но последнему, къ сожаленію автора, не суждено было попасть въ руки правительства. Московскій цензурный комитеть, на разсмотреніе котораго представлена была означенная книга, передаль ее въ Святейшій Синодъ; а по распоряжению последняго, она затемъ предана сожжению. Преследуя ту цъль, чтобы правительство признало старообрядцевъ равноправными гражданами, съ признаніемъ правъ ихъ духовенства и съ удержаніемъ въ неприкосновенности ихъ обрядовъ, автеръ напечаталъ и второй томъ своихъ "Историческихъ изследованій". Матеріалъ для этого тома онъ получиль отъ покойнаго раскольенческато московскаго архіонискона Антонія. Сюда включены слъпрошјя статьи: какъ нужно произносить имя Спасителя: Інсусъ ын Ісусъ? Какъ крестился Христосъ: обливаніемъ или погруже-

ніемъ? Объ обдивательномъ крещенін. Какъ молился Христосъ: стоя только на кольняхъ, или преклонивъ лице свое къ жилъ? Составъ животворящаго креста былъ: двухъ-частный или трехъ-частный? Какимъ перстосложеніемъ благословлялъ Христосъ? О троеперстіи и двуперстіи. О небываломъ на Мартина еретика соборномъ дѣяніи 1157 года. О неподлинности Өеогностова требника. Что древнье: троеніе или двоеніе аллилуіа? Что православнье: служеніе литургіи на семи или пяти просфорахъ? О древне-церковномъ пѣніи, о крещеніи латинъ, лютеранъ, кальвинистовъ и т. п. Предѣлы нашей скромной статьи не позволяють намъ входить въ подробный разборъ содержанія всѣхъ указанныхъ частныхъ статей.

Третій томъ "Историческихъ изслівдованій" Карловича изданъ въ томъ же городе Черновцахъ, уже въ 1886 году. Въ предисловін къ этому тому авторъ, на основанін какой-то рукописи анокрифическаго свойства, ведеть подробный разсказь о бывшей 15 сентября 1763 года общей конференціи Синода и сената, въ присутствін императрицы Екатерины II, которая, будто бы, держала здёсь рёчь въ защиту старообрядцевъ, последствіемъ чего въ тотъ же день издано было правительственное постановление о непреследовании и нестеснении какими-либо ограничениями лицъ, придерживающихся двуперстнаго сложенія. Здёсь же авторъ соебщаеть сведенія и о собственной личности. Происходя изъ еврейскаго племени, онъ съ детства воспитанъ быль въ духв талиудическомъ; въ 1867 году онъ присоединился къ русскому старообрядчеству. Въ последнее же время, когда Карловичъ занимался въ Москвъ початаніемъ сначала перваго, а потомъ и второго том? настоящаго сочиненія, онъ, по распоряженію правительства, высланъ изъ Россіи за границу. Поводомъ къ этому распоряженім послужило то обстоятельство, что у Карловича, по произведенном обыску, найдено было 300 экземпляровъ книги его, которые были конфискованы. Авторъ также утверждаетъ, что ему проти водъйствовали въ Москвъ нъкоторые изъ такомнихъ коноводог раскола-И. Шибаевъ, С. Большаковъ, А. Егоровъ и други въ свою очередь эксплоатирующіе старообрядческое носковское на селеніе и потому какъ бы ревновавшіе по отношенію въ Карл

вну, являвшемуся также въ роли дъятеля со стороны старообряддевъ. Главную же причину зависти и ненависти къ себъ со сторени названныхъ эксплоататоровъ старообрядчества авторъ полагаеть въ его еврейской національности. По этому поводу онъ перечисляеть наиболье громкія и извъстныя всему образованному міру
имена лицъ еврейскаго происхожденія, принявшихъ впоследствіи
христіанство и прославившихъ себя на разнихъ поприщахъ общественой и государственной дъятельности. Находясь теперь загранецею и перенеся туда свою литературную дъятельность, явторъ не скрываеть своего ожесточенія противъ русскихъ власчей
за преследованіе его въ пределахъ Россіи, и выражаеть полную
энергію свою въ продолженіи предпринятаго имъ мнию-научнаго
труда по защить старообрядчества.

Полемизируя съ г. Субботинымъ, авторомъ изданной нъ 1881 году брошюры "О сущности и вначеніи раскола въ Россіи", авторъ утверждаеть, что гражданская власть, помино церковной адинистраціи, должна дать старообрядцамъ полную свободу откритаго богослуженія подобно тому, какъ болгарская церковь, осужденная въ 1872 году и признанная со стороны константинонольскаго собора схизнатическою, т. е. распольническою, въ действительности отдёлилась отъ грековъ и пользуется теперь всёми правани дозволенной религін. Гражданская власть, по инанію автора, должна признать за старообрядческить духовенствомъ нхъ саны подобно тому, какъ она признаетъ ихъ за духовенствомъ ватолическимъ, не смотря на то, что еще въ XI столетін церковь восточная отлучилась отъ общенія съ церковію западною и объявила носледнюю еретическою. Во имя свободы и равноправности въ государствъ всехъ религій и христіанскихъ и нехристівнскихъ, авторъ требуеть полной свободи и для старообрядчества. Эта свобода его не можеть, говорить Карловичь, послужить причиною униженія церкви и православія предъ расколомъ. Свобода старообрядчества, по инвнію автора, должна распростраенться и на тыхь, которые значатся по истрический церковный документамъ православными, а въ дъйствительности принадлежатъ To packony.

Въ третьемъ томъ "Историческихъ изслъдованій" помъщени слъдующія частныя статьи: какъ правильные печатать просфори: круглою печатью или четыреугольною? Причастна ли Пресвятая Богородица первородному гръху или нътъ? Монашество и его внутренно-сознательный смыслъ и внъшная обрядовая форма. Несправедливое обвиненіе старопечатныхъ и старописанныхъ русской церкви книгъ. О церковныхъ преданіяхъ, о земныхъ поклонахъ о святыхъ и честныхъ иконахъ. Страданіе за церковную старину женщинъ—вельможъ изъ высшей аристократіи: Осодосіи Морозовой, сестры ея княгини Евдокіи, и Маріи, ихъ союзницы, въ 1662 году. Перечень древне-православныхъ всероссійскихъ іерарховъ двуперстниковъ отъ временъ св. Владиміра до патріарха Никона. Паденіе восточной церкви, или когда она нарушила правоту древнецерковныхъ постановленій. Подробное разсмотр вніе этихъ частныхъ статей уже не входить въ наши задачи.

Въ концѣ тома, въ видѣ приложенія, авторъ помѣстивъ выдержки изъ какой-то неизвѣстной книги, гдѣ вообще порицаются
тѣ греческіе іерархи 17-го вѣка, которые принимали участіе въ
дѣлахъ русской церкви, направленныхъ къ осужденіе старообрядчества. Восточная греческая церковь, съ ея патріархами и духовенствомъ, вдѣсь изображается вообще въ неприглядномъ видѣ.
А между тѣмъ русская церковь почти съ рабскимъ подобострастіемъ относилась къ іерархамъ востока въ 17-мъ столѣтіи, когда
обнаружился у насъ расколъ изъ-за нѣкоторыхъ церковныхъ обрадовъ. Все это авторъ старается привести для того, чтобы въ актъ
собора 1667 года, осудившаго старообрядчество при содъйствів
восточныхъ патріарховъ, видѣть ошибку и погрѣщительностъ
тогдашнихъ дѣятелей нашей церкви.

Сверхъ того, къ книгъ приложени 4 ръчи раскольническа го епископа посада Клинцовъ, Черниговской губернін, Сильвестра, говоренныя въ моленной въ високоторжественные дни на темы натріотическаго характера. Ръчи эти авторъ приводить въ подтвержденіе того, что старообрядцы никогда не были престушниками противъ государственнаго порядка, а напротивъ всегда стояли на сторонъ государства и престола, ожидая отъ своего царя, выпъ

ств съ твиъ, облегченія тяжкой судьбы своей въ родномъ отечествь.

Конецъ третьяго тома авторъ завершаетъ нескладнимъ примъчаніемъ, что "четвертый и весьма важнёйшій томъ слёдуеть".

Мы привели изъ сочиненія Карловича наиболье общія и характерныя м'вста, выражающія собою pia disideria старообрядческаго міра. Мечтатели-старообрядцы полагають возможнымь, съ вожстановлениемъ свободы и самостоятельности какого-то чистаго старообрядчества, соединить во-едино всё разрозненые нынё толки раскола. Такая мечта едва ли основательна. Учрежденіе единовірія хотя и дало старообрядчеству свободу въ государствъ, однако не могло предупредить и ослабить разрозненность въ средв раскольниковъ. Даже такая важная правительственная ифра по отношению въ нивъ, какъ дарование закона 3-го мая 1883 года, возвъстившаго иногія и иногія облегчительныя льготи для раскольниковъ, не оценена ими по достоинству. Сочинение Карловича говорить объ этомъ законъ лишь вскользь, иниоходомъ. Это показываеть, что старообрядцы несправедливы въ своихъ требованіяхь и сами не знають, чего хотять. Въ извиненіе Карловича лишь то можно сказать, что матеріаль для его сочиненія, собранный имъ въ Москвъ ощо до времени изданія закона З мая 1883 года, не заключаль въ себъ, конечно, и оцънки этого закона; а самъ Карловичъ не додумался написать что-либо по этому новоду самостоятельно. Кстати замътимъ, что и раскольникъ Швецовъ (лжејеромонахъ Арсеній) въ своемъ сочиненіи о старообрядческой ісрархіи, изданномъ въ Румыніи, въ Мануиловскомъ ионастыръ, въ 1885 году, также не упоминаетъ о законъ 3 мая 1883 года. Отсюда ясно, что претензін нашихъ старообрядцевъ науть очень далеко, если и этоть законь, существенных образовъ облегчивній ихъ положеніе и предоставивній имъ религіозную свободу и некоторыя гражданскія права, не удовлетворяеть этихъ мечтательныхъ лиссилентовъ.

Обращаясь собственно къ книга Карловича и смотря на нее,

какъ на выражение мивний извъстной части старообрядцевъ, принадлежащей къ австрійскому поповщинскому толку, мы не можемъ не ножелать, чтобы эта книга вызвала со стороны православных полемистовъ раскола особый отвёть, въ виде отдельного научного изданія, съ опроверженіемъ всехъ техъ нелепостей, какими переполнена книга Карловича. Это темъ более необходимо сделать, что настоящая книга можеть производить большое смущение въ средв старообрядцевь, такъ какъ она авторитетно возвъщаеть разныя мнико-либеральныя идейки, ссылаясь съ апломбомъ учености и на исторію, и на археологію. Все содержаніе книги Карловича требуетъ тщательнаго пересмотра и разбора, чтобы и старообрядцы и православные отнюдь не могли увлекаться заблужденіями, переполненными въ этой книгв. Вообще же, не следуеть мтнорировать подпольную раскольническую литературу, столько усилившуюся за последнее время. Кстати заметимъ, что издающаяся въ Австрійской Буковинъ, въ городъ Коломиъ, раскольническая газета "Старообрядецъ" доселъ продолжаетъ свою дъятельность и свободно распространяется въ Россіи. Она высылается подписчикамъ въ закрытыхъ наглухо почтовыхъ конвертахъ, наравив съ обыкновенными письмами, и такимъ образомъ минуетъ рукъ цензуры.

А. Д.

#### **CTTETT**

### о состоянии с.-петервургской духовной академии

ва 1886 годъ.

## Преосвященнъйшіе архипастыри, милостивые государи!

Совъть С.-Петербургской духовной академіи, на основаніи \$\$ 90 и 91 устава православныхъ духовныхъ академій, честь ниветь представить Вашему просвъщенному вниманію отчеть о составъ и дъятельности академіи за 1886 годъ.

#### A. COCTABЪ AКАДЕМІИ.

L Составъ почетнихъ членовъ, начальствующихъ, наставниковъ и прочихъ должностныхъ лицъ въ акадени.

Въ званіе почетнихъ членовъ академіи Совѣтомъ 22 декабря избраны и Святьйшимъ Синодомъ утверждены въ этомъ званіи: Преосвященный Гермогенъ, Епископъ Псковскій и Порховскій, настоятель церкви при Министерствъ Иностранныхъ Дълъ, протоіерей Константинъ Ивановичъ Воголюбовъ и настоятель Введенской церкви, что въ Семеновскомъ полку, протоіерей Аполлосъ Потаповичъ Зналенскій.

Между тыть въ составъ своихъ почетнихъ членовъ академія понесла новую утрату. 28 іюдя скончался бывшій инспекторъ академін и заслуженный ординарный профессоръ ея д. с. с. Кириллъ Ивановичъ Лучицкій, занимавшій въ здъшней академіи въ теченіи 35 льтъ каседру Общей Словесности и виъсть съ тыть около 25 льтъ пре-

подававній Русскую Словесность въ Императорскомъ Воспитательномъ Обществъ благородныхъ дъвицъ и въ Царскосельскомъ училищъ дъвицъ духовнаго званія; за отличное преподаваніе своей науки и благородный характеръ, онъ пользовался общимъ уваженіемъ своихъ слушателей и сослуживцевъ, по выходъ же въ отставку въ 1874 году былъ избранъ Совътомъ академіи въ число почетныхъ членовъ ея въ уваженіе долговременнаго, примърноревностнаго и плодотворнаго служенія въ С.-Петербургской Духовной Академіи.

Составъ служащихъ при академіи наставниковъ по числу остался неизміннымъ.

Къ 1-му января 1887 года всёхъ преподавателей въ академіи состояло 30, изъ нихъ штатныхъ 27, а именно: ординарныхъ профессоровъ 7 (въ числё ихъ 4 заслуженныхъ), экстраординарныхъ 9, доцентовъ 5, испр. долж. доцентовъ 3 и лекторовъ новыхъ языковъ 3, и нештатныхъ преподавателей 3, изъ которыхъ 1 въ звании доцента и 1 временный преподаватель.

Но въ личноме составъ ихъ и служебноме положении нъкоторихъ изъ нихъ произощии слъдующія перевъни:

Ординарный профессоръ Иванъ Тронцкій, по случаю выслуги имъ при академіи 25-лътняго срока, Святьйшимъ Синодомъ удостоенъ званія заслуженнаго ординарнаго профессора. Исправляющіе должности доцентовъ по каседрамъ Теоріи Словесности и исторіи иностранныхъ литературъ и Еврейскаго языка съ Библейской Археологією, магистры богословія Александръ Пономаревъ и Иванъ Тронцкій Совътомъ академіи избраны и Его Высокопреосвященствомъ утверждены въ должностяхъ доцентовъ по занимаємымъ ими каседрамъ.

Исправляющій должность доцента по каседрѣ Патристики Александръ Приселковъ уволенъ отъ службы при академін, согласно его прошенію, по болѣзни; бывшам же вакантною каседра Логики и Психологіи замѣнена новымъ преподавателемъ въ качествѣ и. д. доцента, кандидатомъ Высокоостровскимъ; должность лектора франпузскаго языка сдѣлалась вакантною за смертію преподавателя этого языка А. И. Тепфера и предоставлена новому преподавателю г-ну Фаснахту.

Въ составъ *другие* служащихъ въ академіи лицъ произошли стедующія перемены:

Къ началу 1885—86 учебнаго года уволенъ, согласно прошеню, отъ службы при академіи помощникъ инспектора іеромонахъ Антоній, получившій назначеніе на должность преподавателя въ Хомскую духовную семинарію. На освободившуюся должность помощника инспектора избранъ и Его Высокопреосвященствомъ утвержденъ въ означенной должности съ 15 августа окончившій въ отчетномъ году курсъ ученія въ академіи кандидатъ Евгеній Аквилоновъ.

На вакантную должность помощника секретаря Совъта и Правменія академіи избранъ и Его Высокопреосвященствомъ 17 марта утвержденъ въ этой должности окончившій въ 1885 году курсъ ученія въ академіи Петръ Случевскій.

Помощникъ библіотекаря Михаилъ Рябковъ уволенъ съ 1 сентября отъ службы при академіи, согласно его прошенію. Къ исправленію означенной должности Совътомъ академіи, съ утвержденія Его Высокопреосвященства, допущенъ впредь до усмотрънія съ 1 января 1887 года бывшій смотритель за учебными пособіями при С.-Петербургскомъ Николаєвскомъ сиротскомъ институть Николай Павловъ.

Исполнявшій съ 1880 года обязанности зубнаго врача при академін дентисть Георгій Өедоровъ установленных порядкомъ опредълень зубнымъ врачемъ при академіи съ правами государственной службы съ 12 мая. 15 августа послъдовало Высочайшее соизволеніе на зачисленіе зубному врачу Өедорову въ дъйствительную государственную службу времени бытности его зубнымъ врачемъ при академіи съ 31 января 1880 г. по 12 мая 1886 г., съ отнесеніемъ занимаемой имъ должности по чинопроизводству къ XII классу, но безъ права на пенсію изъ казны.

#### II. Составъ учащихся.

а) Количество студентовт и посторонних слушателей.

Всъхъ студентовъ въ академін къ началу отчетнаго года было 310.

Окончили полный курсь въ академіи 97 студентовъ, 8 выбыли изъ академіи по различнымъ причинамъ и 4 умерли.

Въ началъ новаго учебнаго года принято въ число студентовъ 73 человека (въ томъ числе 69 изъ духовныхъ семинарій, 2 изъ классическихъ гимнавій, 1 воспитанникъ Императорскаго Гатчинскаго Николаевскаго сиротскаго института и 1 болгарскій священникъ, окончившій курсь въ Одесской духовной семинарія). Затыть, по особыть разрешеніять Святейшаго Синода, были приняты въ число студентовъ академій еще 6 человекъ, именно 1) въ составъ перваго курса: буковинскіе уроженцы, бывшіе студенты-одинъ Черновецкаго университета и другой Венскаго, родные братья Евтихій и Епифаній Балановичи, изъ старообрядцевъпоновцевъ, присоединившіеся предъ поступленіемъ въ академію къ Православной Церкви, 1 окончившій курсь въ Білградской семинаріи, сербскій уроженець Павель Швабичь, 1 окончившій курсь въ Императорскомъ Училищъ Правовъдънія, состоявній до поступленія въ академію въ числе братін Козельской Введенской Оптиной пустыни въ качествъ послушника, Алексъй Турбивъ, принявний. по поступленіи въ академію, монашество съ нареченіемъ имени Сергія и въ концв года руконоложенный во іеродіакона и 1 окончившій курсь въ Императорскомъ Дерптскомъ университеть по богословскому факультету, эстонецъ, Генрихъ Раска, присоединившійся, предъ поступленіемъ въ академію, изъ лютеранства къ Православной Церкви съ принятіемъ имени Владиміра и 2) въ составъ тротьяго курса принять бывшій студенть того же курса священникъ Іоаннъ Янусовъ.

Постороннихъ слушателей въ первую половину года было 2 в во вторую — 8.

Такинъ образонъ къ концу отчетнаго года состояло въ ака-

делін 280 студентовъ и 8 постороннихъ слушателей, всего же уча-

#### б) Состав курсов.

По курсамъ студенты распредълялись слъдующимъ образомъ:

а) въ началъ года въ I курсъ было 75, во II—65, въ III—71

в въ IV—99; б) въ концъ года въ I курсъ было 77, во II—72,

въ III—63 и въ IV—68. Кромъ того 6 постороннихъ слушателей слушали лекціи по предметамъ I курса и 4 по предметамъ
разнихъ курсовъ.

в) Количество казеннокоштных и своекоштных студентовг.

Изъ 310 студентовъ въ начале отчетнаго года пользовались полнымъ содержаниемъ 202 человека (изъ нихъ 180 получали казенное содержание по штату академіи и 22 содержались на особия суммы Святеймаго Синода и на стипендіи частныхъ лицъ). Своекоштныхъ студентовъ было 108 (изъ нихъ 26 человекъ помещались въ академическомъ зданіи въ качестве пансіонеровъ, а 82—вне академическихъ зданій, пользуясь въ большинстве помещеніемъ и столомъ, или же только денежнымъ пособіемъ отъ Александро-Невской лавры и отъ Общества вспомоществованія недостаточнымъ студентамъ академіи.

Въ теченіе отчетнаго года прекратилась выдача одной временной стипендіи Святьйшаго Синода за окончаніемъ курса воспитанникомъ гвардейскаго въдомства Николаемъ Романскимъ и вновывазначены Святьйшимъ Синодомъ стипендіи: 2—на содержаніе буковинскихъ уроженцевъ Евтихія и Епифанія Балановичей, 1—на содержаніе сербскаго уроженца Швабича, 2—на содержаніе воспитанниковъ гвардейскаго въдомства Докучаева и Покровскаго, 1—на содержаніе эстонца Раски, 1—на содержаніе болгарскаго священника Вербанова и 1—на содержаніе новообращеннаго изъ іздейства гъ Православную въру Павла Левина, студента ІІ-го курса; кромъого изъ сумиъ въдомства учрежденій Императрицы Маріи назначена 1 стипендія на содержаніе въ академін воспитанника Императорскаго Гатчинскаго Николаевскаго сиротскаго института Тирфѣева.

Изъ числа 280 студентовъ академіи къ концу отчетнаго года на полномъ содержаніи состояли 210 (изъ нихъ 180 на казенномъ содержанія, 4 изъ воспитанниковъ Западнаго края содержались на постоянныя стипендів Святьйшаго Синода, 11 на временныя стипендін Святьйшаго Синода, 12 на нивющіяся въ академін стипендін частныхъ лицъ, 1 на стицендін изъ сумиъ ведомства учрежденій Императрицы Марін и 2 на стипендін имени Высокопреосвященнаго Василія, принадлежащія Могилевской духовной семинарів). Вев эти 210 студентовъ жили въ академическомъ зданіи. Къ тому же времени въ академическомъ зданін помѣщалось еще 39 студентовъ въ качествъ пансіонеровъ. Такимъ образомъ въ концъ отчетнаго года всвхъ студентовъ въ академическомъ общежити находилось 249. Остальные 31 своекоштныхъ студента помъщались вив академическихъ зданій; одни въ домахъ родителей, другіе въ общежити Общества вспомоществования недостаточнымъ студентамъ акаденін, которое доставляло денежное пособіе многимъ и живущимъ въ академіи своекоштнымъ студентамъ.

Общество всиомоществованія недостаточнымъ студентамъ С.-Петербургской духовной академіи въ первую половину отчетнаго года выдавало ежемъсячное пособіе 30-ти студентамъ, изъ коихъ 25 человъкъ оно содержало на квартиръ на счетъ своихъ средствъ и единовременное денежное пособіе—15-ти студентамъ; кромъ этого въ первую половину года Общество внесло въ Правленіе академіи полную плату за содержаніе двухъ студентовъ въ качествъ пансіонеровъ; во вторую половину года Общество выдавало ежемъсячное пособіе 15-ти студентамъ, на квартиръ содержало 12, сдълало полный взносъ за содержаніе въ академіи двухъ студентовъ и выдало единовременное денежное пособіе, въ разномъ количествъ, для взноса въ академію за содержаніе 19 студентамъ. Сверхъ сего Общество въ теченіе года оказало пособіе нъсколькимъ студентамъ выдачею имъ одежди, обуви и денегь на провздъ на родину.

Въ числъ студентовъ было носящихъ священный санъ 8 человъкъ. Изъ нихъ 4 священника, 2 діакона и 2 ісродіакона.

#### в) двятельность академіи.

#### I. Занятія Совъта Академін.

Собраній Совьта въ отчетномъ году было 19 (въ томъ числь 1 торжественное по случаю годичнаго академическаго акта, 4 по случаю коллоквіума на степень магистра и 2 по случаю прочтенія кандидатомъ Александромъ Высокоостровскимъ пробныхъ лекцій).

Между предметами занятій Совъта, кромъ обычныхъ текущихъ дъль по различнымъ сторонамъ академической жизни, были еще слъдующія: замъщеніе преподавательскихъ вакансій; избраніе лицъ, оставляюмыхъ при Академіи для приготовленія къ занятію вакантныхъ преподавательскихъ каседръ; присужденіе ученыхъ степеней и наградъ студентамъ за лучшія кандидатскія сочиненія; подолненіе и устрейство академической библіотеки и церковно-археологической коллекціи и составленіе особыхъ коммиссій изъ наставниковъ академіи для обсужденія учебныхъ дълъ и рішеніе этихъ дъль по ихъ докладамъ.

По васедрѣ Логики и Психологіи, вакантной съ 1885 года, въ первую ноловину отчетнаго года преподаваніе этихъ наукъ продолжать и. д. доцента Метафизики Н. Г. Дебольскій. Для заитыщенія означенной каседры штатнымъ наставникомъ Совыть предназначиль одного изъ оставленныхъ при Академіи въ 1885 году для приготовленія къ занятію преподавательскихъ вакансій кандидатовъ Александра Высокоостровскаго, по предварительномъ прочтеніи двухъ пробныхъ лекцій, которыя и были прочитаны имъ, одна на тему по собственному его избранію, а другая по назначепію Совыта. Затымъ съ 1-го октября г. Высокоостровскій и быль зазначенъ, съ утвержденія Его Высокопреосвященства, преподававлеяъ Логики и Психологіи въ качествів и. д. доцента.

За увольненіемъ отъ службы при Академіи и. д. доцента по седрѣ Патристики Приселкова, Совѣтъ Академіи, съ утвержде- Его Высокопреосвященства, временно поручилъ преподаваніе атристики съ 1-го сентября екстраординарному профессору Гомитики и Исторіи Проповѣдничества Н. И. Барсову, изъявившему гланіе принять на себя преподаваніе по означенной каседрѣ

«Христ. Чтен.» № 3-4, 1887 г.

На должность лектора Французскаго языка, освободнешуюся по случаю смерти г. Тенфера, Советомъ Академіи избранъ и Его Высокопреосвященствомъ утвержденъ 1-го октября бывшій учитель Французскаго языка при Главномъ Немецкомъ училище Евангелической церкви Св. Петра и при IV Сиб. прогимназіи, содержащій частное учебное заведеніе, Иванъ Фаснахтъ.

Въ качествъ приготовляющихся къ занятію преподавательских вакансій въ минувшемъ году оставлены при академіи окончившіе курсъ съ отличнымъ успъхомъ воспитанники: Тимовей Налимовъ, Михаилъ Саввантскій и Михаилъ Новорусскій.

Въ отчетномъ году въ коллоквіумъ на степень магистра защитили свои диссертаціи: учитель Виленскаго духовнаго училища Григорій Мирковичь на тему: "О времени пресуществленія Св. Даровъ. Споръ, бывшій въ Москві во второй половині XVII віка", инспекторъ 2-й Московской женской гимназін и преподаватель 1-го Московскаго кадетскаго корпуса Динтрій Цветаеть на тену: "Изъ исторін иностранныхъ испов'яданій въ Россіи въ XVI и XVII въкахъ", законоучитель Императорскаго Воспитательнаго 06шества благородныхъ дъвнцъ, священникъ Алексъй Лебедевъ на тему: "Ветхозавътное въроучение во времена патріарховъ". Вып. І н исправлявшій должность доцента академін Александръ Поном ревъ на тему: "Собесъдованія св. Григорія Великаго о загро ной жизни въ ихъ церковномъ и историко-литературномъ вначенія Всв означенимя лица, а равно и защитившій въ 1885 году сн магистерскую диссертацію доценть академін Иванъ Тронцкій утвер дены Святьйшимъ Синодомъ въ степени магистра богословія.

Степени кандидата богословія удостоено 87 студентовъ, от чившихъ въ отчетновъ году курсъ и 1 выпущенный въ 1881 гот званіемъ дъйствительнаго студента, представившій въ отчети году новое сочиненіе на степень кандидата богословія; кромъ тудостоены званія дъйствительнаго студента 9 студентовъ, оком шихъ въ отчетновъ году полный курсъ ученія.

Въ отчетномъ году академическая библіотека обогатилась п рътеніемъ 530 названій княгь и въ томъ числь 3-хъ рук имхъ. Покупкою пріобрътено 200 названій, остальные 336 жертвованы въ академію отъ развыхъ обществъ и учрежденій и оть частныхъ лицъ.

- а) Изъ пріобрътеннихъ на библіотечния сумми особенно замѣчательни, по стоиности и по важности изданія, слъдующія книги:

  1) The Survey of Western Palestine (Описаніе восточной Палестини), въ 7 томахъ ін 4° и въ 2-хъ томахъ ін fol.,—дондонское изданіе 1880 85 годовъ. Это дорогое изданіе содержитъ въ себъ мемуары по топографіи, орографіи, гидрографіи и археологія Палестины (т. І—VII), съ приложеніемъ громадной карты Палестины и 76 таблицъ (т. І—II). 2) Facsimile of the Codex Alexandrinus,—въ 4-хъ томахъ, ін folio, изъ комхъ первне три содержатъ свящ. книги Ветхаго Завъта, а 4-й новозавътныя книги съ присоединеніемъ "Посланій св. Климента". Это дорогое и въ высшей степени важное для изученія и изслідованія текста Свящ. Писанія изданіе принадлежитъ Британскому Мувею; оно пріобрітено по номинальной ціть въ Лондоні, благодаря содійствію протоіерея посольской церкви въ Лондоніь, благодаря содійствію протоіерея посольской церкви въ Лондоніь Евгенія Смирнова.
- б) Изъ рукописей двъ зейонскія пожертвованы Преосвященнить Анатоліонъ, Епископонъ Валтскинъ, и одна-окончившинъ въ 1886 г. курсъ академін кандидатовъ Григоровымъ. Две рукописи, пожертвованныя Преосвященнымъ Анатоліемъ-пергаментныя, въ 12-ю и 16-ю д. листа. Одна изъ нихъ содержитъ Псалиы [151 исал.), другая — нолитвы изъ литургіи. Особенно важна перва: по отзыву разсиатривавшаго эти рукописи профессора В. В. олотова она составляеть редкое обогащение вообще петербургскихъ волютекъ. Вопросъ объ рейопскомъ переводъ Свящ. Писанія въ следноо время сталъ очень сложнымъ и остается доселе неревинымъ: съ греческаго ли непосредственно, съ коптскаго, или арабвго сдъланъ переводъ на эсіопскій языкъ свящ. книгъ. Такинъ разомъ для научныхъ опытовъ въ виду пріобрітенія этой руконой редкости препятствія устраняются и для питоица академін, склонностями оріенталиста, является возножность попытаться сдівь что-нибудь въ отношеніи къ зоіопской Псалтири для рышенія воса о тексть, съ котораго она переведена. Рукопись, пожертво-Digitized34GOOGLE

ванная кандидатомъ Григоровыяъ, имъетъ заглавіе: "Иконописный Подлинникъ XVIII ст.".

Въ теченіе отчетнаго года ноступили ножертвованія книгани отъ Высокопреосвященнаго Митрополита Исидора, изъ Хозяйственнаго Управленія при Святьйшенъ Синодъ, изъ канцеляріи Оберъ-Прокурора, отъ профессоровъ академіи И. Е. Тропцкаго и протоіерея П. О. Николаевскаго, отъ вдовы бывшаго профессора академіи К. И. Лучицкаго, Л. И. Лучицкой и отъ др. лицъ.

Рукописное отделеніе академической библіотеки ныне состоить изъ 3,743 названій рукописей, въ количестве 3,826 токовъ вли экземпляровъ. Всего съ рукописями въ библіотеке состоить: 44,090 названій, въ количестве свыше 80,000 книгь.

По устройству библіотеки въ отчетномъ году сділано слідующее: продолжено печатаніе послідняго, — 3-го отділа каталога вімецкихъ книгъ библіотеки протої Сидонскаго. Затіль по приміру прежнихъ літъ (съ 1874 г.) для пользованія вновь поступившими книгами составлень и отпечатанъ библіотекаремъ академін "Алфавитный Указатель книгъ, поступившихъ въ академическую библіотеку въ 1885 году".

Въ составъ церковно-археологической коллекціи при Акадені поступило вновь нёсколько предметовъ. Преосвященный Владниірт Епископъ Калужскій и Боровскій, препроводиль въ даръ фотографическій снимокъ съ древнихъ царскихъ вратъ Боровскаго Пафиутіева монастыря и более 300 древне-русскихъ монетъ, найде ныхъ при раскопкъ земли въ томъ же монастыръ. Общее чис предметевъ коллекціи простирается свыше 3,000. Коллекція същаема была студентами академіи, воспитанниками семинарів сторонними любителями церковной старины.

#### II. Занятія Правлинія Акадиміи.

Водьшая часть занятій Правленія академін состояла въ ра ряженіяхъ по ховяйственной части: составленіи сивти доходо расходовъ по содержанію академін,—пріемів, храненіи и расз ваніи назначенныхъ по сивтів сумиъ и процентовъ съ имівти въ академін капиталовъ,—своевременномъ заготовленій потрес

для содержанія студентовъ и всей академін натеріаловъ, — наблюдевін за исправнымъ выполненіемъ поставщиками заключаемыхъ съ нам условій, — сохраненіи порядка и чистоты въ академическихъ зданіяхъ и т. п. Кромъ таковыхъ обывновенныхъ распоряженій, въ отчетномъ году академическое Правленіе было озабочено новою реконтаровкою академическихъ зданій, реставрировкою церкви и возобновленіемъ мебели.

По осмотръ членами Правленія академическаго имущества найдено было необходимымъ произвести весьма значительный ремонтъ зданій и пополненіе въ академической мебели, для чего составлена была надлежащая сивта и представлена Высшему Начальству съ лодатайствомъ объ отпускъ изъ духовно-учебнаго капитала суммы, превышающей находящися въ распоряжении Правления средства сивтнаго назначенія на содержаніе дома. Святвитій Синодъ разрешнить произвести предположенныя работы съ отпусковъ изъ дуловно-учебнаго капитала 11,000 рублей, которые и употреблены по назначению вибств съ 2,200 рублями изъ суммы, ассигнованной на хозяйственные расходы академін въ 1886 году. Сверхъ того по ремонту академических вданій найдено было необходимымъ произвести дополнительныя работы на сумму 2,516 р. 20 к. и по реставрировив церкви на 1,590 р., каковыя работы и были всиолнены въ томъ же году произведившимъ сметимя работы ренесленнымъ мастеровъ Сизовниъ-безмездно.

Всёхъ засёданій академическаго Правленія въ минувшемъ году было 51.

#### III. Занятія наставниковъ акаденіи.

а) Наставники академія, сосредоточивая свою діятельность на преподавнанім своих в наукъ и исполненій других вобязанностей по нанименнить ими каседрань, въ тоже время несли особыя обязанности и исполнями различныя порученія, воздагаемыя на нях или совітомъ и Правленіемъ академія, или принимаемыя ими по собтвеннымъ мобужденіямъ.

Заслуженные ординарные профессоры: Колловича и Нивьскій вили въ коминссію для составленія инструкціи воснитанникамъ,

оставляемымъ при академіи для приготовленія къ занятію преподавательскихъ вакансій.

Наставники, рекомендовавшіе кандидатскія сочиненія окончившихъ въ 1886 г. курсь ученія въ академіи воспитанниковъ къ удостоенію денежныхъ наградъ, подъ предсъдательствомъ профессора Нильскаго, входили въ составъ коминскій, назначенной Совътомъ для присужденія означеннымъ воспитанникамъ денежныхъ наградъ за кандидатскія сочиненія.

Экстраодинарный профессоръ Попровскій продолжаль состоять завёдывающимъ церковно-археологическою коллекцією при академіи. Кром'в того онъ быль командированъ Советомъ академіи въ Москву для принятія участія въ засёданіяхъ Предварительнаго Комитета для выработки программы VII Археологическаго Съёзда въ г. Ярославлё.

Доценть *Пальмов*, по порученію Совіта, составить отвывь о чешкомъ переводів православной литургіи св. Іоанна Златоустаго для представленія въ Святійшій Синодъ.

Сверхъ сего:

Заслуженный ординарный профессоръ T роичный состоявъ редакторовъ "Христіанскаго Чтенія".

Ординарный профессоръ *Елеонскій*, по желанію родственниковъ и назначенію С.-Петербургской дворянской опеки, исполняль обязанности опекуна относительно бывшаго эктраординарнаго профессора А. Е. Сретилина.

Экстраординарный профессоръ *Скабаланович* состояль редакторовъ "Церковнаго Въстника".

Экстраординарный профессоръ Болотовъ, по поручению Учебнаго Комитета при Святьйшемъ Синодъ, разсматривалъ представленное на соискание премии Высокопреосвященнаго Митрополит Макарія сочинение экстраординарнаго профессора Московской ду ховной академіи В. Кинарисова: "О свободъ совъсти".

б) Многіе наъ наставниковъ состоями членами различныхъ ученыхъ обществъ и общественныхъ учрежденій и участвовами въ их занятіяхъ и діятельности.

Заслуженный ординарный профессоръ T роичній избранъ

почетние члени греческаго филологическаго общества въ Констан-

Экстраординарный профессоръ Покровскій быль командировань Инператорскою Археологическою комичесіем въ Старую Руссу для оснотра стариннаго иконостаса въ тюремной церкви; кром'в того, въ теченіе всего года онъ предоджаль чтеніе лекцій по церковной археологіи въ археологическомъ институтъ.

в) Кроит того, наставники академіи дълились съ обществомъ своими учено-литературными трудами:

Преосвященный Арсеній, Ректоръ академів, напочаталь въ "Церковномъ Въстникъ" ръчь, сказанную имъ въ академической церкви при постриженіи въ монашество студента І курса Алексъя Турбина.

Заслуженный ординарный профессоръ *Коплозичь* началь печатать въ "Церковномъ Въстникъ" рядъ статей о своемъ путешествіи по Западной Россіи.

Заслуженный ординарный профессорь *Нильскій* напечаталь статьи: въ "Христіанскомъ Чтенін", подъ заглавіемъ: "Къ исторіи духоборчества и молоканства" и въ "Церковномъ Въстникъ": "Послъдствія Оедосъевскаго ученія о всеобщемъ безбрачін", "Объ отношеніи Оедосъевцевъ и другихъ раскольниковъ къ государству" и "Послъщныя сужденія и преувеличенныя похвалы".

Заслуженный ординарный профессорь *Троицкій* напечаталь нівсколько статей въ "Церковновъ Вістників".

Ординарный профессоръ Катанскій напечаталь въ "Церковновъ Въстникъ" двъ статьи, подъ заглавіевъ: "Вопрось о времени учрежденія христіанской церкви и церковной ісрархін", затъвъ рядъ статей объ основныхъ началахъ церковнаго устройства (по поводу 2-го изданія г. Елагина "Чего нужне желать для нашей церкви") и 10 другихъ статей разнообразнаго содержанія.

Ординарный профессоръ *Елеонскій* напечаталь въ "Христ. Ітеніи": 1) "Результаты новыхъ изысканій въ заіорданской чати Палестины и въ Съверной Сиріи" и 2) толкованіе на коецъ XXXIV и на XXXV гл. кн. Пророка Исаія; въ "Церъвной Въстникъ" напечаталь статью подъ заглавіемъ: "Дъя-

тельность покойнаго проф. И. С. Якинова по составлению компентарія на книги Ветхаго Зав'єта" и библіографическую зам'єтку объ изданіяхъ Православнаго Палестинскаго Общества.

Экстраординарный профессорь Николай Барсов напечатать въ журналь: "Въра и Разунъ" и издаль отдъльною кингов: "Представители догнатико-поленическаго тина проповъди въ IV в. на Востокъ" и въ "Христіанскомъ Чтенін": "Св. Ефремъ Сиринъ, какъ проповъдникъ", "Св. Григорій Вогословъ, какъ проповъдникъ" и матеріалы для біографіи Иннокентія, архіопискона Херсонскаго.

Экстраординарный профессоръ протојерей Николаевскій поивстиль въ "Христіанскомъ Чтеніи" изследованіе по неизданнымъ источникамъ подъ заглавіемъ: "Жизнь патріарха Никона въссилкъ и заключеніи после осужденія его на Московскомъ Соборъ 1666 года".

Эстраординарный профессорь Покровскій напечаталь статьи:
а) въ "Христіанскомъ Чтемін" 1) О расконкахъ на русскомъ мъсть въ Герусалимъ; 2) Объ энцивленедів христіанскихъ древностей, изданной профессоромъ Краузомъ; б) въ Запискахъ Русскаго Археологическаго Общества: 1) Разборъ изслъдованія Ө. И. Буслаєва объ апокалипсисать; 2) О собраніи византійскихъ эмалей А. В. Звіннгородскаго, и 3) иніміе по вопросу о первоначальномъ планів храйв Воскресенія, построеннаго Константиномъ Веливниъ въ Герусалимъ; в) въ "Церковномъ Вістникъ" нісколько статей по вопросамъ перковной археологіи и литургики; г) по порученію Императорскаго Русскаго Археологическаго Общества приступить къ изданію Вамисокъ Отділенія Русской и Славжиской археологіи этого Общества.

Экстраординарный профессорь Скабалановиче напечаталь во "Христіанскомъ Чтенін" рйчь, сказанную инъ на годичномъ акъ демическомъ актъ 17 февраля 1886 г., подъ заглавіемъ: "О нра вахъ византійскаго общества въ средніе въка" и въ "Церков номъ Въстникъ"—до сорока статей (подъ разными заглавілями) п вопросамъ церковно-религіозной жизни.

Доценть Садост напечаталь въ "Христіанск. Чтенів" стать

"Редигіозно-правственные взгляды Кв. Горація Флакка", и въ теченіе года состояль сотрудникомъ "Церковнаго В'естика".

Доценть Лопухина 1) въ "Перковновъ Вестникв" вель еженедъльную літопись церковной жизни въ Россіи и заграницей и напечаталь несколько отдельных статей: "Голось православнаго на Западъ" (3 статьи); "Смерть и воскресеніе"; "Церковь и государство во Франціи"; "Виды и надежды папства въ его настоящемъ положени" (2 от.); "Рождественскіе думи" и др. 2) Въ "Христіанскомъ Чтенін" напочаталь одну изъ публичныхъ лекцій, читанныхъ имъ въ "Обществъ распространенія религіовно-нравственнаго просвъщенія въ духі православной церкви" въ пользу недостаточныхъ студентовъ академін, подъ заглавіемъ: "Заокеанскій западъ въ религіозно-правственномъ отношенів". 3) Въ журналь "Ограниясь" вель двухивсячное обозрвніе "Иностранной церковной жизни и, врожь того, напочаталь отдельныя статьи: "Апостолъ Павелъ въ центрахъ классическаго кіра-въ Ефесь и въ Римъ" (2 ст.); "Поборникъ единенія церквей, греческій архіеннеконъ Александръ Ликургъ" (нъск. ст.). 4) Редактировалъ второе изданіе своего перевода "Жизнь І. Христа" Ф. Фаррара, снабженное художественными и археологическими иллюстраціями; издаль переводь втораго сочиненія Фаррара: "Жизнь и труды св. апостола Павла" съ ученими приложеніями и примъчапіями и иножествоиъ художественныхъ и научно-археологическихъ иллюстрадій. Приготовить въ печати народныя изданія обонкъ названныхъ сочиненій. 5) Прочиталь въ общемъ собранія С.-Петербургскаго Вратства Пресв. Вогородицы рачь о церковно-религозномъ состоя-HIR CEB. ANOPHRE.

Доценть *Тихомиров* состоять сотрудником въ "Церковномъ Въстникъ".

Доценть *Троичні*й вель вь "Церковновь Вістників" отділь обозрівнія духовных журналовь и повістиль вь этомъ журналів нісколько критических завітокь.

Доценть Пономарест напечаталь изгистерскую диссертацію: "Собосъдованія св. Григорія Великаго о загробной жизни въ ихъ перковновь и историко-литературновь значеніи", въ "Христіан-

скомъ Чтенін напечаталь річь, сказанную предъ защитой магистерской диссертаціи и въ журналі. "Странникъ помістиль нісколько статей; кромі того, вмісті съ помощникомъ инспектора академін Васильковымъ, состояль редакторомъ-надателемъ журнала "Странникъ".

Доценть *Пальмов*ь въ "Церковновъ Въстникъ" напечаталь нъсколько статей.

И. д. доцента Дебольскій напечаталь сочиненіе "О высшень благь или о верховной цели правственной деятельности" и въ Трудахъ Императорскаго Техническаго Общества поместиль статью: "Объ учебномъ плане русской общеобразовательной школи".

#### IV. Занятія и поведенів студентовъ.

Занятія студентовъ были классныя и неклассныя. Классныя занятія студентовъ всёхъ четырехъ курсовъ въ теченіе отчетнаго года состояли въ изученім преподаваемыхъ имъ предметовъ, при чемъ студентамъ I, II и III курсовъ въ теченіе недёли приходилось выслушивать отъ 22 до 24-хъ лекцій, а студентамъ IV курса отъ 12 до 16.

Неклассныя занятія состояди въ самостоятельныхъ инсьменныхъ работахъ и въ чтеніи книгъ, относящихся къ этимъ работамъ. Въ теченіе года студентамъ І, ІІ и ІІІ курсовъ назначено было по три семестровыхъ сочиненія и сверхъ того по одной проповіди въ годъ; именно въ первую половину года студенты названныхъ курсовъ въ дополненіе къ сочиненіямъ, написаннымъ ими во второй половинъ 1885 года, написали одно семестровое сочиненіе и продолжали составлять проповіди (студенты І и ІІ курсовъ катихизическія поученія на данныя темы, а студенты ІІІ курса проповіди на опреділенные дни); во вторую же половину года приготовили два семестровыхъ сочиненія и представляли проновіди и поученія.

Студенты IV курса писали диссертаціи на ученыя степени и составляли пропов'вди. Представленныя студентами этого курса сочиненія на ученыя степени признаны Сов'втом'ь удовлетворительными для кандидатской степени, за исключеніем'ь двухъ. Изъ

признанныхъ удовлетворительными сочиненій своими достоинствами обратили на себя особое вниманіе Совіта академіи сліждующія сочиненія студентовъ:

Налимова Тиновоя на тему: "Вопрось о власти папы на Констансковъ соборъ"; Савваимскаго Михаила: "Божественныя знаменія и чудеса въ землів египетской во времена Монсея"; Новорусскаго Михаила: "Оцвика эмпирической дидактики по вопросу о нравственновъ образованіи юношества"; Четверикова Михаила: "Идея всесвященства по ученю св. Писанія и отношеніе къ ней православнаго и иностранныхъ вероисповеданій"; Сибирцева Константина: "Взгляды Вундта на методы нравственныхъ наукъ"; Изановскаго Петра: "Ісвунтъ Петръ Скарга, какъ полемистъ"; Румянцева Ивана: "Никита Пустосвять и его значеніе въ расколь", Романскаю Николая: "Іоаннъ Сиоденскій, какъ проповъдникъ"; Мајоранова Григорія: "Ученіе Гартиана о религіи и вравственности"; Бульакова Михаила: "Объ впархіальновъ (впископскомъ) управленін въ древней вселенской церкви"; Малышжина Ивана: "Религіозно-философскія воззрвнія Канта"; Акечлонова Евгенія: "Восточная агіологія, какъ источникь для точной н мъстной церковной исторіи" (январь и февраль); Серебреникова Виталія: "Англійская психологія и вопрось о прирожденныхъ началахъ знанія и двятельности"; Зеэюльноскаю Николая: "Происхожденіе н образованіе Талиуда у евреевъ"; Смирнова Василія: "Павлинъ Нолянскій и его поэтическія произведенія"; Орлова Николая: "Астерій, еп. Анасійскій, какъ пропов'ядникъ"; Анненкова Миханиа: "Гезунть Антоній Поссевинь въ Россін"; Дедевича Ивана: "Объ установленіяхъ русскаго государства, относящихся къ управленію и діламъ русской Церкви"; Мегорскаго Павла: "Заклинаніе бъсноватыхъ и оглашенныхъ"; Василькова Николая: "Северіанъ Гавальскій, какъ пропов'ядникъ"; Морозова Динтрія: "Состоянів перковних дель во вновь завоеванновъ Петербургсковъ край со времени основанія Петербурга до учрежденія самостоятельной Петербургской ецархін"; Скворцова Григорія: "Витовая, общественная и государственная исторія IV века по проповедянь и другимъ произведеніямъ христіанской литературы IV віка";  $\Gamma_{puto}$ 

роса Динтрія: "Русскій иконописный подлинникъ"; Орлоса Алексія: "Патріархъ Іоасафъ ІІ-й" и Поздпеса Василія: "Возсоединеніе западно-русскихъ уніатовъ въ 1839 году".

Согласно заявленіямъ наставниковъ академін объ изчисленныхъ сочиненіяхъ и согласно съ представленіемъ особой коммиссіи изъ гг. наставниковъ академін, студенты IV курса, окончившіе курсь въ 1886 году: Налимовъ Тимоосй, Саввантскій Михандъ, Новорусскій Миханиъ, Сибирцевъ Константинъ, Румянцевъ Иванъ, Романскій Никодай, Мадышкинъ Иванъ, Аквидоновъ Евгеній, Серебрениковъ Виталій и Зеволинскій Николай удостоени Советовъ денежной награды изъ процентовъ съ юбилейнаго капитала по равной части каждому, по 40 р. с. и кандидать Григоровъ Динтрій удостоенъ "премін профессора Долоцкаго"; сочиненія кандидатовъ: Четверикова Михаила, Ивановскаго Петра, Мајоранова Григорія, Булгакова Миханда, Смирнова Василія, Ордова Николая, Анченкова Миханла, Дедевича Ивана, Мегорскаго Павла, Василькова Николая, Морозова Динтрія, Скворцова Григорія, Орлова Алексвя и Повдвева Василія удостоены почетнаго отзыва Совъта.

(Примичание. Кроит процентовъ съ юбилейнаго капитала и съ капитала покойнаго профессора Долоцкаго, въ распоряжени Совъта академии нивлись еще проценти съ капиталовъ Високопресвищеннаго Митрополита Іссифа и Протопресвитера І. Л. Янишева, присуждаемие также за сочинения, писанныя воспитанниками на ученыя степени.

Съ капитала Высокопреосвященнаго Митрополита Іосифа въ отчетномъ году имълись три преміи, по 165 р. каждая, не не были присуждены Совътомъ академіи за сочиненія, писанныя воспитамниками на степень кандидата въ теченіе 188 % учебнаго года и, посему, на осмованіи правиль о присужденіи этихъ премій, перенесены на 1887 годъ.

Съ капитала Протопресвитера I. Л. Янишева въ 900 руб., проценти за 1886 г., составляющіе премію за лучшее кандидатское сочиненіе по Нравственному Богословію, въ отчетномъ году также не были присуждени воспитанникамъ, окончившимъ курсъ въ

1886 году и на основани ноложения объ означенной преміи, при-

Кронт того въ минувшемъ году Совттонъ академіи былъ назначенъ конкурсь на соискание превий изъ процентовъ съ капитала Високопреосвященнаго Митрополита Макарія въ 25,000 руб., завъщанныхъ имъ на премін за лучнія сочиненія наставниковъ и воспитанниковъ С.-Петербургской духовной академіи. По положенію объ этихъ преміяхъ, учрежденныхъ указомъ Святвйшаго Синода отъ 12 декабря 1885 года, ежегодная сумма означенныхъ процентовъ дълится на 2 части, изъ которыхъ одна въ 800 р. назначается на прекію за лучшее изъ сочиненій наставниковъ академін, другая въ 450 р. на премію за лучшее изъ сочиненій студентовъ. Въ 1886 году на соискание таковыхъ премій было принято только одно сочинение, вышедшее въ свъть послъ ихъ учрежденія; но, по разсмотрънім его особою коммиссіею, автору сочиненія не присуждена искомая имъ премія. Всябдствіе чего преміальныя деньги съ капитала Високопреосвященнаго Макарія, оставщіяся отъ 1886 года, на основаніи положенія объ этихъ преміяхъ, перенесены на следующій годъ).

Студенты IV курса во 2-ю половину отчетнаго года избрали няъ предложенныхъ наставниками и утвержденныхъ ректоромъ академім следующія темы для диссертацій на ученую степень: Адеокатово Петръ: "О богодухновенности Священнаго Писанія"; Алек спесов Іоаннъ ісродіаконъ: "Церемоніальные уставы или обрядники Новгородскаго Софійскаго собора и Кирилло-Виловерскаго монастыря"; Архангельскій Николай: "Нравственность и нравственное образованіе у Спенсера"; Воронина Алексвії: "Іезунть Петръ Канизій и его катихивиси"; Добровольскій Валеріанъ: "Церковноприходскія школы въ Россіи за последнее время ихъ существованія"; Доминскій Иннокентій: "Исторія литургія св. Іоанна Златоустаго"; Драницынз Сергей: "Disticho Dionysii Catonis—какъ образецъ средневъковой нравственности"; Ежова Андрей: "Подлинность 2-го соборнаго пославія ап. Петра"; Елеонскій Алексьй: "Такъ называемая Бълокриницкая, или австрійская ісрархія предъ судомъ церковныхъ каноновъ"; Заринскій Александръ:

"Нравственность и нравственное образование по Платону"; Здравомыслова Константинъ: "Еванголическая педагогика Шумана"; Зубовскій Петръ: "Сильвестръ Медвідевъ"; Ивановъ Миханль: "Вл. Августивъ, какъ толкователь Свящ. Писанія": Изборскій Николай: "О патріаршенъ управленів въ русской Церкве": Ильинсмей Василій: "Върованія въ загробную жизнь, по русскить народнымъ причитаніямъ и заплачкамъ"; Кезевича Василій: "Повитивиямъ въ русской философіи въ последнее двадцатипятилетіе"; Калачевт Александръ: "Флешье, какъ проповъдникъ": Кибальчичь Иванъ: "Философія Паскаля"; Кьяндскій Динтрій: "Ученіе св. Отцевъ древней Церкви о сошествін Господа Нашего Інсуса Христа во адъ"; Лавровскій Николай: "Св. Мелитонъ сардійскій": Лаврова Динтрій: "Разборъ сочиненія Оомы Кемпійскаго "О подражанін Христу"; Лебедева Илья: "Восточная агіологія (Acta sanctorum), какъ источникъ для точной и ивстной исторіи Церкви I--VIII вв. (первая половина мая мъсяца)"; Лейсманъ Николай: "Судьба православія въ Оствейскомъ крави"; Ливенцево Павелъ: "Восточная ariozoris (Acta sanctorum), какъ источникъ для точной и и остной исторіи Церкви І—VIII вв. " (и всяцъ августь); Ма карьеег Өеодорь: "Восточная ariotoria (Acta sanctorum), какъ источникъ для точной и ивстной исторіи Церкви I — VIII вв. " (вторая половина мая мъсяца); Младоез Петръ: "Вопросъ о личномъ тождествъ съ точки зрънія современнаго эмперизма (Ribot, Миль, Г. Спенсерь и Бень) : Молитеослова Аркадій: "Критическій обзорь раскольнических сказаній о патріархів Никон'в и его церковно-преобразовательной деятельности, завершенной Московскимъ соборомъ 1666—7 года"; Наркевичу Самуилъ: "Ересь Өеодосія Косого"; Никольскій Александръ: "Сциніо Риччи, опископъ Пистойскій и его участіе въ церковной реформ'в Леопольда Тосканскаго"; Никольский Николай: "Исторія Кирилло-Білозерскаго монастыря после кончины преподобнаго Кирилга" (по рукопислиъ акаденической Вибліотеки)", Одинцово Николай: "Учительныя книги XVIII въка, изданния для народа"; Ольховский Григорій: , О монастырскомъ управленіи въ русской Цервки до учрежденія Святьйшаго Синода"; Орлова Сергый: "О происхождени душть у Digitized by GOOGLO

потожновъ Адамовыхъ" (инвнія отцевъ Церкви); Орфинскій Константинъ: "Редигіозные взгляды Гартмана и ихъ критика"; //омитковскій Павель: "Идеализив Веркцея"; Политова Ивань: "Московскій интрополить Филареть въ двив разъясненія современныхъ ему важивнинкъ вопросовъ русской церковной жизни"; Пользинскій Миханав: "Восточная агіологія (Acta sanctorum), какъ источникь для точной и ивстной исторіи Церкви І--- УШ вв." (ивсять апрыль); Полянскій Георгій: "Восточная агіологія (Acta sanctorum), какъ источникъ для точной и ивстной исторіи Церкви І--УШ вв. " (песяцъ іюль); Попово Митрофанъ: "Питиринъ, натріаркъ московскій"; Преображенскій Александръ (Твер.): "Церковная жизнь въ Псковской области до конца XVI в. ": Преображенскій Александръ (Волог.): "Философскія предноложенія, основныя имсии и результаты въ отношеніи къ религіозно-правственной философіи эволюцій; Преображенскій Георгій: "Объ отношенін опытной психологін къ вопросу о безсмертін души"; Прозороез Иванъ: "О паденін злыхъ духовъ" (ученіе и мивнія св. отцевъ церкви); Сабинина Валеріанъ: "О понятін Бога въ метафизикъ Лейбинца"; Самуилова Вячеслявъ: "Семьдесять лъть исторін аріанства на латинскомъ западв (360-430 гг.)"; Сапфирось Леонидъ: "Коринескій расколь" (историко-экзегетическое изстедованіе); Серебреницкій Михаиль: "Восточная агіологія (Acta sanctorum), какъ источникъ для точной и ивстной исторіи Церкви I-VIII вв. " (мъсяцъ мартъ); Смирновъ Константинъ: "Евгеній Будгаринъ и Никифоръ Осотокій, — ихъ значеніе въ исторіи русской Церкви и духовной дитературъ"; Смирноез Петръ: "Полеинческая противъ раскола литература съ 1666 по 1766 годъ, ея лостоннотва и недостатки"; Смирянина Александръ: "Религіозно-философскія воззрвнія графа Толстого"; Соболева Поліввить: . Тертуліанъ, какъ апологеть"; Сокальскій Григорій: "Восточная агіологія (Acta sanctorum), какъ источникъ для точной и ивстной исторіи церкви" (месяць іюнь); Соколова Алексей: "Пастырское возарвніе Эбрарда"; Соколова Павель: Лоаннъ Аридть и его сочиненіе объ истинновъ христіанствъ"; Спасскій Николай: "Ученіе о жертвь, принесенной Христовъ за родъ человьческій в Витебской духовной семинарін"; Таиросз Николай: "Св. Исидорь Пелусіоть, какъ толкователь Св. Писанія"; Темномпросз Васній: "Библейская постановка пастырскаго Богословія у профессора Бека"; Успенскій Николай: "Религіовно-нравственное воспитаніе по Денцелю"; Успенскій Сергій діак.: "Труды Оригена по изъясненію Священнаго Писанія"; Харлосз Петрь: "Духъ и плоть, по ученію апостола Павла"; Холмскій Николай: "Ученіе Канта о религія": Храневичз Всеволодъ: "Бледъ Паскаль въ борьбі съ ісізунтами": Череяковскій Евстафій: "Римскій катихизись и Православное Исповіданіе Петра Могилы"; Чрединз Яковъ: "Этика Шоненгауэра": Шпаковскій Владимірь: "Понятіє нравственной обязанности по ученію новійшаго эмпиризма"; Ярушевичз Доросей: "Типъ проповідн Иннокентія, архіенископа Херсонскаго"; Оедотовъ Антонъ: "Св. Тихонъ Задонскій, какъ проновідникъ".

Нѣкоторыя изъ студенческихъ проповѣдей, по разскотрѣніи ихъ преподавателенъ Гомилетики экстраординарнынъ профессоромъ Н. Барсовынъ и одобреніи Преосвященнымъ Арсеніенъ, ректоромъ академіи, были произнесены ими или въ академической церкви, мли же, съ разрѣшенія Его Высокопреосвященства, въ ближайшихъ къ академіи церквахъ—Свято-Духовской Лаврской, Борисо-Глѣбской, Зваменской и Крестовоздвиженской Ямской.

Къ некласснить занятіямъ студентовъ относится также чтеніе книгь, имъющихъ по своему содержанію отношеніе къ преподаваеминъ инъ науканъ, а равно и къ теманъ, назначаеминъ инъ для сочиненій. Книгами студенти пользовались изъ фундаментальной академической библіотеки и изъ студенческой библіотеки.

Поножненіе студенческой библіотеки въ отчетновъ году происходило подъ наблюденіемъ Преосвященнаго Ректора. Понощники инспектора составляли, на основаніи заявленій студентовъ, списки желаемыхъ книгъ и представляли ихъ ректору академіи. Преосвященный ректоръ, по разсмотрфнім этихъ списковъ, разръщалъ къ пріобрфтенію для студенческой библіотеки книги и періодическія изданія.

Rpont книгь изъ академической фундаментальной библютеки

н студенческой, накоторые наъ студентовъ IV курса пользовались относящимися къ теманъ ихъ кандидатскихъ диссертацій книгами и рукописями, принадлежащими Императорской публичной библіотекъ.

Занячія студентовъ въ теченіе учебнаго года завершились по обикновенію экзаменами, сопровождавшимися новтореніємъ пройденнаго ими за годъ. Въ теченіе отчетнаго года устное испытаніе студентовъ всёхъ четирехъ курсовъ было произведено, по особому росписанію, съ 21 апрёля по 11 іюня, коминссіями наставниковъ, подъ предсёдательствомъ Преосвященнаго Арсенія, епископъ Ладожскаго, Ректора академіи, или о. инспектора архимандрита Антонія, или одного изъ ординарныхъ профессоровъ. Студенты, не державшіе своевременно испытаній по всёмъ предпетамъ, а также в сдававшіе въ общій для всёхъ срокъ только по нікоторымъ предпетамъ, нодвергались (въ числі 56) испытаніямъ послів каникузарнаго времени въ особый назначенный для того Совітомъ срокъ; студенты, не представившіе своевременно семестровыхъ сочиненій и проповідей, представили (въ числів 17) ихъ въ самомъ началів неваго учебняго года.

Вовсе не держали экваненовъ по бользни 6 студентовъ, изъ которихъ 2 оставлени на второй годъ въ техъ же курсахъ, 3 уволени изъ академіи и 1 умеръ на родине во время каникулъ. Изъ 4-хъ, не державшихъ своевременно по бользни испытаній по некоторымъ предметамъ, 2 уволены изъ академіи, 1 оставленъ въ томъ же курсь на второй годъ и 1 умеръ на родине въ сентябре мъсяць.

За исключеніемъ этихъ студентовъ, всё подвергавшіеся испытаніямъ студенты и получившіе удовлетворительные баллы, назначены въ переводу въ следующіе курсы, для чего по окончаніи испытаній были составлены Советомъ списки студентовъ каждаго курса по успехамъ и поведенію. При составленіи списковъ студентовъ І, ІІ и ІІІ курсовъ были приняты во вниманіе сочиненія, стимо ответы и поведеніе, за одина годъ; при опенке же сравнительнаго достоинства студентовъ ІV курса были приняты во вниманіе сочиненія, устиме ответы и поведеніе студентовъ за все время женот. Чтев., к 3—4, 1887 г.

академическаго образованія. Сочиненія, писанния последними въ качестве диссертацій на учения степени, по надлежащемъ разомотренія, въ числе 87 были признаны Советомъ удовлетворительными для степени кандидата. На основаніи указанныхъ данныхъ, Советь академіи, съ утвержденія Его Высокопреосвященства, удостонль 37 студентовъ степени кандидата богословія съ правомъ мелученія степени магистра безъ новаго устнаго исинтанія, 50—степени кандидата богословія и 9 (въ томъ числе 7 не подавшихъ диссертацій на степень кандидата)—званія действительнаго студента, и 1—выпущенъ изъ академіи съ правомъ держать экзанены и педать сочиненіе по выздоровленіи.

Что касается поведенія студентовъ, то и въ отчетновъ году они были внимательны и усердны къ исполненію своихъ обязанностей и обнаруживали добрее направленіе. Студенты усердно посъщали богослуженіе, утремнія и вечернія молитвы, а также и лекців. Предосудительныхъ поступковъ, кроит одного случая, за ники не было замічено. Въ представленныхъ къ концу 188<sup>5</sup>/6 учебнаго года спискахъ инспектора о поведенія студентовъ новеденіе 287 студентовъ означено балломъ 5, 14—4<sup>3</sup>/4, 2—4<sup>4</sup>/2 и 1—4<sup>4</sup>/4.

Въ заключение настоящаго отчета о состояни академи за 1886 годъ позволяемъ себъ обратить внимание достопочтеннаго собрания на изкоторыя данныя, выдающияся въ сравнени съ предшествовавшими годами. Общее число студентовъ академии значительно сократилось въ отчетномъ году. По выпускъ студентовъ
IV курса въ числъ 97, на мъсто ихъ переведено 68; около того
же числа поступило въ III, II и I курсы, такъ что комплектъ
всъхъ студентовъ академи къ 1-му января 1887 года составился
изъ 280, виъсто 400, числившихся въ недавнее время. Такое сокращение числа академическихъ воспитанниковъ, происшедшее вслъдствие состоявшагося въ 1883 году запрещения житъ своекоштнымъ
студентамъ на частныхъ квартирахъ, академическое начальство къ
сожальнию не могло вполнъ вознаградить дозволеннымъ помъщеніемъ своекоштныхъ пансіонеровъ въ зданіяхъ академіи, по недо-

статку помъщеній въ этихъ зданіяхъ; но сочувствуя стремленію иолодыхъ людей въ высшему богословскому образованію, оно озабочивалось постепенно доставлять большему и большему количеству ихъ возможность къ поступлению въ академию съ содержаниемъ на собственныя ихъ средства, при содъйствіи Общества вспомоществованія недостаточнить студентамъ. Къ концу отчетнаго года дано потвидение въ академии 39 своекоштнымъ пансіонерамъ, пользующими всеми удобствами академического общежитья, весьма важными для студенческихъ занятій. - Устрояя жизнь и занятія студентовъ согласно съ новыми требованіями, академія продолжала нриводить въ исполнение и отнесительно академическихъ наставниковъ правила своего Устава, именно-относительно техъ наставнековъ, занивающихъ штатныя каоодры, которые при вводеніи новаго Устава 1884 г. оставлены при академіи только въ качествъ есправляющихъ должность доцентовъ. Изъ пяти лицъ, находившихся въ такоиъ положенін, въ минувшемъ году двое утверждены въ степени изгистра и въ званій штатнихъ доцентовъ, еще двое обязаны въ назначенный срокъ, истекающій въ ныньшнемъ году, достигнуть этой степени, и одинь получиль увольнение оть службы при академін по своей бользин. Такинъ образонь въ непродолжительномъ времени будеть достигнута цвль, ограждающая достоинство академических каседръ, чтобы между занивающими эти каеедры не было лицъ, неимъющихъ высшихъ ученыхъ степеней магистра или доктора. - Между твиъ всв магистры и доктора православныхъ духовныхъ академій, не состоящіе въ духовномъ санъ, въ минувшемъ году удостоились особыхъ знаковъ отличія, въ видъ нагрудныхъ знаковъ-волотыхъ для докторовъ и серебряныхъ для магистровъ богословія, по проэктированному Совътомъ здішней акалекін въ 1885 году рисунку, съ Высочайшаго Государя Императора соизволенія, последовавшаго въ 11-й день октября 1886 года. Это пожалование безь сомивния послужить одникь изъ благородныхъ побужденій для способных людей-посвящать свои сили изученію Согословскихъ наукъ и вступать въ число усердныхъ дъятелей по усовершенствованію различнихъ отраслей высшаго духовнаго просзыпенія. Digitized by Google

# Объяснение Мо. V, 22; V, 38—42; VII, 1, Jyr. VI, 37 у гр. Толетаго.

(Рачь сказанная в.-о. прос. С. А. Содисртинскимъ на тормественномъ годиномъ Акта С.-Петербургской дуковной академія 12 севраня 1887 г.).

Высокопреосвящениващіе архипастири, Милостивне государи и государнии.

Всякій, кто въ настоящее время занимеется изученіемъ пастирства Госнода и Спасителя нашего, на мути своихъ работъ невабажно встрачается между прочимь и съ извастними полуопубликованными сочиненіями гр. Л. Н. Толотаго. Сочиненія эти вызвали уже въ нашей печати разнаго рода обсужденія — и богословскія, и этическія, и соціологическія и просто публицистическія. Такить образовъ до сихъ поръ остается незатронутою сторона, такъ сказать, документальная. Известно, что въ упомянутихь своихь произведенияхь гр. Толстой не только изивраеть сложившееся у него, хотя и неваконченное, возвржніе; но растся доказать, что оно какъ нельзя болье соотвътствуеть истинно понимаемому учению Христа Спасителя; и для этого прибъгаетъ къ помощи филологіи, словоупотребленія, контекста, сличенія разночтеній евангельских мість и т. д. Отсюда естественно рождается и ставится вопросъ: насколько устойчива вся эта аргументація, насколько она успаваєть доставить новому варововарьнім авторитеть согласнаго съ ученіень Христовынь. Само собою разуивется, что работа по этому вопросу не объщаеть быть немосредственно занимательною. Но она необходима 1); она даеть возмож-

<sup>1)</sup> Необходимость ед уже сказалась и въ печати, си. статьи проф. Воджов: въ «Прав. Собесёди.».

ность обоннъ сторованъ въ принципъ стоячь на одной и тей ме ночев; накомецъ со времененъ и при благопріятимхъ условіяхъ для своего развитія, она можетъ расчитивать на положентельный результать. А для ясности кажется лучше будеть взять тё пункти, которые гр. Толстынъ не просто вишь даны, но и сопровождаются разъясненіенъ основаній, идукранъ отъ него же санаго. И здісь для настоящаго раза, я бы ограничился тремя пунктами, взятыми изъ нагерной проискіди Снасителя, которая такъ сильно привлекла винаніе гр. Толстаго, по его собственному заявленію.

Итакъ прежде всего о токъ воспрещения гибва, которое Сиаситель предписаль вы виду ветхонаватной запевыди: не убых. Въ чрезвичайно живой рачи, гр. Толстой разсказиваетъ, какъ не гелосу саныхъ лучшихъ сторонъ души отъ христанскиго учения ежидается воспрещение гитва безусловное и безъ всякихъ ограниченій. Между тыть по тексту Евангелія, принятому греко-россій-CROD REPROBIO, HO HAMMENY textus receptus nogrements суду не вообще всякій гейвающійся; но только гейвающійся напрасно, всуе, греч. сіхії. Члебы разъяснить вознившее недоум'вніе, гр. Толстей обрагился къ чтенію св. Отповъ; но св. Отпы какъ будто говорили о другомъ-что не усиливаеть воспрещение гивва, а напротивъ указиваеть въ послъдненъ овои хоронія сторены. Послъ этого онъ обратился къ источнику; и Гризбахъ, Типендорфъ затыть, которые при изданіи греч. текста указывають разночтенія, убеднин его въ тонъ, что віхй слово не Спасителя, что оно есть поздивиная вноска, такъ какъ за противоположное чтеніе безъ віжії стоить большинство. — Совершенно справедливо, что это слово далеко не принадлежить въ числу месть, которыя стоять во всехъ коденский, которыя читались одинаково всеми Отцани церкви и которыя наконоць составляють неизивнную принадлежность всякаго textus receptus, будь то въ Европъ, или другой части свъта. Подобный отрицательный образь выраженія въ настоящемъ случав болье упъстепь, потому что если бы даже быле приняты на въру есть случан отсутствія є хії, которые указываются учеными; и посяв этого о большинстви не можеть быть ричи 1). Но если

<sup>4)</sup> Hasp. Griesbach, Novum Testamentum graece... ed. 2 ap. 1796, p. 18:

нодвергнуть ихъ подлинному разбору, тогда окажется, что противъ ограниченія зановіди о гивеї стонть только одна изъ трехъ указаниму точекъ — несино кодексы. И здесь опять не чесленос большинство, а такъ сказать качественное. Въ такъ двухъ кодексахъ — синайскомъ и ватиканскомъ, которые имеють авторитеть сравнительно большой древности, віх не значится, а въ кодексь александрійскомъ, который въ нав'єстной мівр'я можеть поспорить съ ними въ древности, многихъ начальныхъ главъ ев. Матеся нътъ. Едва ли нужно указывать на такія частные соображенія ученыхъ 1), которыя ослабляють авторитеть означенныхъ кодексовъ въ разсужденін настоящаго случая. Просто никто не можеть ручаться, что съ теченіемъ времени откроются новые, еще болье древившие кодекси, въ которихъ спорное слово будеть стеять на лицо. Опять далеко не всегда зная даже и то, откуда явился, гдв найденъ, кому нервоначально принадлежаль кодексь уже открытый 1), ин уже совершенно ничего не знаемъ, какъ онъ слагался, совствиъ не знаемъ его первоначальной исторіи. Наконецъ било би ненаучно довърять решеніе вопросовь о правильномь чтенія кодексамъ и потому, что самые древніе изъ нихъ пока суть древніе только отнопротивъ 16, а за-больше 25-ти; тоже большинство у Bengelii, Apparatus criticus ad Nov. Test. ed. 2 emend. Tubingae 1763 p. 98. Tarme Millius. Nov. Testamentum Graece cum lection. variantibus et caet. Amstelod. et Lips. 1710 р. 12. Онъ въ сноскъ къ віхії считаеть ее за глоссу, которая явилась для смягченія выраженной Спасателенъ строгости, хотя начало ся относится чуть ли не въ Апостольскому въну (quod Apostolicorum pene tempore Codices invasit). Mellio otestario ranto Vetce (Whitbius on, neme nonnerrapin Bosloa р. 97), которые изъ основанія поставленняго Миллемъ (но пущенняго, прибавыю, Еразмомъ въ Nov. Testamentum graece et lat... ed. nova et emend. Lugdun 1705 р. 28) выводить противоположное: строгость словъ Спаситель могла быть къмъ небудь ослаблена только но весьма важнымъ приченамъ; а этого здесь не видится; и потому лучше думать, что оно выпущено (где т. е. натъ), а не прибавлено, гда есть. Не невозможно, что Милль сдалалъ все. что могъ, для того, чтобы віху не отрецале рашетельно; но дальше какъ авгличаниет онт идти не могъ; другое дело, еслибы въ Александр., составдяющемъ гордость англичанъ, под. 5-и гд. Ме, была и тамъ стояло віхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cu. Paulus, Philologisch kriticher u. historischen Commentar üb. d. dreversten Evangell. 2 Aufl. 1812 Leipz. 1 Band. 669 p.

сетельно въ другинъ кодексамъ; въ сравнении же съ другими источниками авторитеть ихъ древности нисходить до веська незначительной величины. И что касается до принятыхь въ различныхъ странахъ текстахъ Евангелія, до textus receptus, то здёсь не одно ишь численное большинство говорить за подлинность ограничивающаго віхії. Есть безпорно и большинство. Если изъ противоположных исключить арабскій и зоіопскій на основаніи, которое указано еще Ричардомъ Симономъ 1), если затемъ считать за полную цифру то общее число текстовь, которое указывается учеными, тогда на положительной сторонъ будеть 9, а на отрицательной 3католическая Вульгата; Англосаксонскій и Лютеровъ зависвешій отъ Еразмова, которому противопоставляется болбе чёмъ равносильный тексть Теодора Везы <sup>2</sup>). Но главное, что въ числе 9-ти нагодится два, которые нивоть внушительное старшинство не только въ сравнении съ остальными принятыми текстами, а и въ сравнении съ древивишни кодексани напускрицтами. Тогда какъ древность последнихъ не восходить ранее половины 4-го века, сирскій тексть относится къ 2-му въку и приблизительно такую же маститую древность инветь италійскій, который предшествоваль Вульгатв. Поэтому гораздо большее значение нивли бы есылки на техъ отновъ н учителей церкви, которые выражали заповыдь Спасителя не ограничивая ее гивонъ только напраснывъ. Эти ссылки разрывали бы златую цвиь неизивннаго, восходящаго къ апостольскому въку преданія и такинь образонь ученьшали бы силу безспорно самаго різшительнаго аргумента. Указывается не мало-Оригенъ, Тертулліанъ, св. Іустинь, еп. аквилейскій, Хромацій, блаж. Геронимь, Августинь и преподобный Вассіанъ з). Но если начать съ Оригена, то о

<sup>1)</sup> Histoire critique d. versions d. Nouveau Testament. Rotterd. 1690 рад. 382: оба напечатаны въ Ринъ и подъ вліяність Вульгаты. Конечно Р. С. при этомъ указываеть, что напротивъ мучий арабскій изд. Эрпеність сіхії ниветь.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jesu Christi D. n. Testamentum. cujus Graeco contextul respondent interpretationes duae: una vetus (r. e. Bymrarm) altera Theodori Besae 1598 an. pag. 22; cm. eme Ad lectorem.

<sup>3)</sup> Совети устраняются: во 1-жь авторъ соч. О прещенін, которое счимамось принадлежащих Василію Великону, точно также, какъ Еріst. ad Zenam et Serenum, въ которомъ віхії дано, только лишь помъщалесь, и правда въ самыхъ древитамъ мануекриптамъ (см. Otto, Corpus Apologett. christiano-

немъ говорить тогь Гризбахъ, съ поторымъ справлялся гр. Толстой. Въ особой лиссертении о ев. Матоея, Гриссахъ нежду прочить находиль бы, что два ивста изъ соч. Оригона "О началахъ", въ которихъ ограничивающаго сіхії ньть, не могуть бить счетаемы решительными, какъ потому, что Оригенъ здёсь не имыль CIVUAN H HOBORS YCTSHSBIRBSTL TOUROS TICHIS, TAK'S H HOTORY, 970 другое м'есто у него приведено не вполнъ, и кто позволить себъ утверждать, что нодъ "и проч." Оригенъ не разумъль слова сіхя такъ главнимъ образомъ потому, что все манускриити и евангелисторіи, которые въ остальнихъ случаяхъ точно сообразуются съ Оригеновъ, въ настоящемъ случав віхії не опускають, а ноставляють. Отсюда, если ужъ придавать все значение тому, что но крайней мёрё въ одномъ мёстё Оритенъ прямо не уномянулъ слова віхі, то едвали позводительно утверждать что вроив того, что Оригонъ по разнымъ мичнымъ. XOTA CH H уважительныхь, причинамь предпочиталь длинному то краткее чтеніе, которое сділілесь возножныхь, благодаря случайному введенію его Іустиномъ Философомъ и Тертулліаномъ 1). О последниемъ не буду говорить ничего. По сличени двухъ его сочинений итсколько въроятиве заключать, что въ своей апологія онь не сечrum. saec. II, t. I, Jenae 1875 an. pp. XXI sqq.) Be uncare thopesite cas. Ivстина; во 2-къ Epist. Ptolomaei ad Floram., потому что было бы странно требовать или ожидать прибавии віхії, если бы оно и принималось, тамъ, где поротко говорится о томъ, что В. Зав. «законъ разделяется на три части, на часть, которую Спаситель исполнять, таковы: не убій, не прелюбы сотвори, не влянись, въ которыть содержится: не знасейся, не 'Епіворіодіс; на часть. вотор. и т. д., см. это письмо въ Append. къ S. Irenaei... Contra Haereses libri quinque, ed Massuet. Venetis 1734 an. pag. 360; (y Habryca crp. 560 erratum.). О Juvencus'я я начего не говорю: авторитеть его инветь слишкомъ мастное значеніе.

<sup>1)</sup> Griesb., Commentarius criticus in textum Graecum N. Testamenti. Ienae 1798. Particula 1, р. 47 и прим. Съ своей сторомы долженъ прибламтъ, что въ Руонновой передачъ толкованія Оригена на Паснь Пасней приводится Ме. V, 22 и такъ сіхії (sine causa) на лицо. Origenis Opera omnia ed. С. Delarue Paris. 1740 t. III р. 39. См. ів. р. 23. 25. [Совершенно невонятьо, жажимъ образомъ Кейль утверждаетъ, что Гризбахъ не прививаватъ нодлиниости сіхії (Keil, Kommentar üb d. Evangelium d. Matthäus, Leipz. 1877, р. 159 Anm. и между тъмъ какъ въ сейчасъ цитованномъ сочиненія eod. рад: «нажие же мизмето, что опо (сіхії) нодлинно—депліним евt.

чаймо сократиль запов'ядь е гивив 1); а изв'ястный всемь ригорежить его усиливаеть эту въродиность. Но авторитеть его въ настоящемъ случай могь быть вестимь лишь въ западной Перкви, тогда какъ преданіе въ польку віхії хранилось въ восточной; и аное отношение къ нему западной церкви когло бы ослаблять его въ тонъ лишь случав, если бы сода вчислялись такіе высокіе и древню столин веры, какъ св. Кинріанъ, который нежду тенъ прамо раздъляеть чтеніе съ гіх д 2). Напротивъ отношеніе св. Іустина въ спорному слову имъетъ серьевное значение. И опять не въ токъ синскъ, что отсутствіе у него віхії когло би приводить къ имсли о позднъвшенъ его внесения. Къ счасти въ этонъ случаз, кроив Ан. Постановленій-той части этого произведенія 3), дровность которой не оснаривалась, инфотоя твердая точка опоры въ неоднократновъ повторенін сдовъ Снасителя съ віхії у св. Иринея 4). Не дело въ томъ, что учение западной перкви пользуются авторитетовъ Іустина, чтобы ослабить силу свидітельства, пред-CTABLIADINATOCA BL ABIE CB. MDHHEA 5). HOPTONY BOCKNA BANHO OG-

<sup>1)</sup> Правда изъ Apologet. с. 45 инчего нельзя заключать, ибо адъсь какъ въ вышеуноминутомъ ер. Ptolom. съ такою же даконической краткостію Терт. по сравменію выводить, что законы: не убей, не предюби сотвори... ниже законовъ: не гизьяйся, не вожделти взоромъ и т. д.; но если бы онъ признаваль гіху, онъ не могъ бы такъ рашительно выражаться о гизвъ, какъ выражается въ De Oratione numer X—XI; см. и ср. оба сочиненія въ Tertulliani орр. омп. ed. Rigaltii, Paris. 1675 р. 35 и 233.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Оштв. Compl. Patr. opp. Cypriani t. unic. col. 757. Также Идарій Пуатьесскій въ коммент. на Ме. V. 22; въ нов. завъть гивнающійся sine ratione также виновенъ, какъ въ веткомъ убійца, S. Hilarii opera, ed. Бенедиктинпевъ. Veronae 1730 т. I col. 684.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Liber Secundus c. LIII, Cotelerii, Ss. Patrum, qui temporibus Apostol. floruentur edit. I. Clerici, Amstelod. 1724 t. I p. 260.

<sup>4)</sup> Advers. baeres, lib. II, c. 57; l. IV c. 27. c. 31 (no mag. Grabe Oxon. 1702 an.).

<sup>5)</sup> Grabe въ сейчасъ цитованновъ издани р. 314 и 167: сітй не читалось въ вънтъ св. Иринея чио ендно изъ Апол. Гуси. И готовъ дальше доказывать, гго тажое не законическое перечисленіе, какое выше въ ер. Ptolom. и въ ароlog., у св. Отца есть признавъ, что и самъ онъ сіхй не признаваль, гогда въ той не 27-й гл. IV Княги, гдв св. Ириней приводитъ цитату Ме. , 2, сіхй поставлено. Замъчательно, что въ этомъ случав съ Грабе слъовало бъл цитовать и Тишендорев Nov. Test. 8 ed. 1869, р. 19. За то друговало

ратить вниканіе на приводимое м'єсто изъ его 1-й апологіи, сар. 16. Слова Спасителя св. муненикъ цитуетъ такинъ образонъ: если кто будеть гивваться, тоть повинень огню. Такъ какъ конецъ здесь прямо соответствуеть словомъ Спасителя (а ито скажеть брагу своему безумный), тоть подлежить гесинъ огненной 1); то я бы находнять правильнымъ думать, что св. отепъ не віхії выпускаетьонъ пропустиль и предшествующія віхії слова: на брата своего; но считаеть достаточнымь взять начальныя, да ваключительны слова Господа о гивив, подразумъвая такимъ образомъ здесь все ея содержаніе. И можно як доказывать, что въ своемъ кодекть Евангелія, въ свонкъ "Постопанятностяхъ" оспариваенаго слова онъ не читаль, и его наверное не подразумеваль. Въ сущности тоже значеніе инветь и указаніе на Хромація, хотя и на других основаніяхъ. Ен. аквидейскій Хромацій въ своемъ толкованін нагорной проповеди віху опасквоть: но толь положилечений синсть заповеди о гивев, который будеть предлежень дальше и который съ необходимостію требуеть спорнаго слова, въ сущности согласуется съ твиъ синсломъ, который находить въ этой исповъди Хромацій <sup>1</sup>). Другое діло блаж. Іероникъ. Въ принічаніяхъ къ своему кодексу, онъ неоднократно 3) настаиваеть на томъ, что слова прежней Вульгаты sine causa—eix должны быть выпущены: и причинъ двъ, одна изъ нихъ есть соображение, подсказываемое его нравственнымъ чувствомъ, а другая, которую Іеронимъ приво-HETE OHREMAN, SERIOUSETCE BE TONE, UTO BE HEROTOPHINE--9TOTO maio: въ "истинныст" кодексахъ ограничивающаго sine causi

гой цитованный выше податель соч. Иринея *Мазеист* только упочинаеть о Грабе; но къ интино его присоединиться считаеть невозножнымъ 1. с. рад 242 not. g.

<sup>1)</sup> Otto, l. с. I, 50. "Ос б'йм оругоб й коохос котим кіс то пор. Частица б к новто ряющаяся три раза связываеть повидимому не мысли, а стихи щитуемы (Мс. V, 39; V, 41; V, 22 сля.; V, 16); и повтому и не рашаюсь сказать, чи мысль, выраженная въ самомъ конца толкованія разбираемаго маста Ме. V, 2 подтверждается высокоавторитетнымъ милиемъ св. Густина Филосова.

<sup>2)</sup> Cu. Chromatii in S. Matth. Evang. Tract. VI, nnm. 1. By Biblioth. vet Patrum Gallandii. Venet. 1788 tom. VIII, p. 341.

<sup>3)</sup> Къ Ме. V. 22 и Есес. IV, 31; Opp. ed Princ. Freder. Francof. a. ? 1516. t. VIII, pp. 16. 183; есть еще въ Сtra Pelag.

вътъ. Авторитетъ Героника не подвежитъ никакимъ совивніямъ, и голосъ, его долженъ нивть большое, котя вироченъ не рашающее, жаченіе въ токъ случав, если нодъ истинными кодексами онъ подразумъвалъ греческіе. Такъ обыкновенно и думають, начиная съ блаж. Августина, который кромъ нравственнаго указанія, кромъ того, что и безъ споримаъ словъ смислъ будетъ тотъ же самый, семлается и на истинию "преческіе" нанускринты 1). Но Ветштейнъ совершенно справедливо опасается, что св. Августинъ прибавилъ слово "греческіе", не имъя какихъ либо твердыхъ данныхъ 2). Правда, въ нисьмъ къ напъ Дамаву которбе, предпосилается кодексу. блаж. Теронямъ говоритъ, что располагалъ и греческими манускриптами; но чтобы онъ руководился последними и въ настоящемъ случав, этого онъ не говорить. Скорве онъ не руководился здёсь ими: онъ бы прямо указаль на нихъ, потому что для папы Дамаза такое указаніе нивло бы силу новаго твердаго аргумента, оправдивающаго опущение спорвых словъ, которыя несомивно были въ прежнемъ textus receptus западной церкви. Поэтому не маловърожино, что другой последователь Іеронимова новшества, бывшій ученикъ І. Завтоустаго Кассівнъ хотя и стоить за безусловное воспрещеніе гивва, но какъ человікъ знавшій діло ближе, чівть Августинъ, ограничивается исключительно одниши нравствениным основаніями 3). — Этичь исчерпиваются строго говоря всё ссылки, и

<sup>1)</sup> Retractationes I, 19: Codices enim graeci non habent «sine caussa..., quamvis idem ipse sit sensus. Opp. ed. Bened. Paris. 1679 t, I, p. 30.

<sup>2) 1.</sup> с. р. 297. У Іеронима Орр. VIII, 16: In quibusdam codicions additur «sine санва», саетечим ін veris definita sententia est, et ira penitus и т. д. Согласно съ Ветени. и Гризбахъ въ Сомм. стіт. р. 49 зд. прибавляетъ, что Іеронимъ audacter рамнися на опущеніе гіхії только на нравственномъ основаніи, мажовой критерій, говоритъ, нынащиним изсладователями текста едва им можетъ считаться вполиз рамнающимъ дало. И Рачардъ Симонъ въ цит. сочин. изслолько разъ (р. 30 зд. 381. 417) принимается навести читателя на высль, что Іеронимъ опуская гіхії дозволиль себа такую сизлость, которая укь слинижомъ свободно расправляется съ глубоко древнимъ преданіемъ гренеской першин и греческихъ манускриптовъ.

<sup>2)</sup> сіх ї «взинне прибавляєтся... тіми, которые не поняли предложеннаго гъ Инсанів, видющаго въ виду совсімъ вырізать труть гийвливости и не ктанить рівшительно никокого случая для негодованія, дабы, когда намъ повельностє гийваться по причині, не предоставили себів случая гийваться и

едва ли ность сдъланной провърки они могуть поколебать того мпрорывнато преданія, о подлинности спорнаго слова, которов, восходя въ санивъ раннивъ временанъ христіанства, считаетъ въ своей цени таких мужей, кака св. Ириней, Кипріана, Евсевії, Васний Великій, Іоаннъ Златоусть, Григорій Нисскій, Кириль Іерусальновій, Исидоръ Пелусіотъ и ин. др. 1). Темъ более, что до сихъ норъ есть кажется возножность другинъ путенъ удостовъриться, что настолиее слово Спасителя несомивано вносило новяте выражаемое словомъ гікт. Не мервый гр. Толстой быль поражень твиъ, какой диссонансь привносить одна эта частица въ свътана образъ ученія Христова. Слиніковъ двісти літь тому навадъ Европа слышала такую же пламенную решлику 2) отъ патера Амелюта, который первый изъ католическихъ писателей позаботился о переводъ Н. Завъта на французскій языкъ 3). Отъ этого нисколько не менве возниваеть вопрось, что же значить изречение: всякий гиввающійся на брата своого напрасно; какой симсль долокою бить соединяемъ и съ твиъ словомъ-гиввающійся оругофиямос, которое ограничивается, и съ тънъ словонъ---віхії, которое ограничиваеть.

безъ причинь (у Griesb. p. 49). Этотъ ученить І. Златоустаго писалъ вышеприведенное въ разсумденія объ устройства монастырей общежительныхъи ногда переселился въ Марсель, куда биль пригчаниенъ епископомъ Късторомъ (см. архим. *Арселій*, Латопись церковныхъ событій, Нов. изд. стр. 351.

<sup>1)</sup> Напр. Фесондають, Ево. Знгабень. Я не ставдю цитать въ настоящень случай потому, что няито изъ противниковь сіхії не сомийвался въ томъ, что на стороні послідняго стоять всй упомянутые Отцами церкви. Единственное исключеніе Bengeilus, (сіт. Apparatus), который о Вас. Вел. говорять, что онг и читаєть сіхії и не читаєть. Но очевидно, онъ разумість вышеумаванное «О крещ.», которое даже и Тишендоров цитуєть: асторь De Bapt. Да и воз можно ли ожидать, чтобы св. отець не различаль гийва напраснаго оть не напраснаго, когда онь съ чрезвычайной силой высказался въ польву послідняго, какъ читатель увидить няже.

<sup>\*) «</sup>Въ дълъ такой важности какого вниманія по справедливости не бу деть мало для того, чтобы мы съумъл проиннуть въ предважъренія І. Христа? Если послушаться мнимаго подлинника (т. е. греческаго textus гесе tus)...; то свобода ненавноти открыта для всъхъ тъхъ, которые вообразит себя оскорбленными. Дивное и всецъло божественное правило любии ко ву гамъ наизнено тъмъ, который вэдумалъ совътовать (самому) Богу и о своего человъческаго смысла написалъ въ этомъ мъстъ... είχη • (R. Siw l. e. род. 380) Ex ungue leonem! , 3) Richard Simon p. 361.

Сичая корви, указанваемые тремя мучимии лингвистами 1), находить, что по нить одинаково фругоризмос означаеть состояние, которое на нашенъ язикъ виражается неинъющинъ глагола словонъ пний, то устейчиво возбужденное, или точные -- напряженное состеяне, которое происходить оть избитка еще не обнаружившихся ногодыхъ селъ 2). Какъ опредълетельные представеть себя это капраженное состояніе, къ добру напр., поведеть оно человіка, или къ худу; само по себъ оругофиемос на это не указиваетъ. Денустить, это намъ не легко; но было би легче, если бы мы отбресили тенерешнія представленія о гибев, нажития висследствін, слишкомъ текучія, и обратившись къ первосинску слова, увидели, что и но нему зилью есть гнетущее состояние, которое происходить отъ того, что въ человъкъ огонь. И какъ наше реченіе, такъ н ору Соргос, благодаря своей неопределегольности межеть обозначать собою чрезвичайно различныя вещи. Все зависить оть того, чемъ оно опредъляется. Если ввять лучній и ближайній прикърь, то въ самонъ же Евангелія оно опредъляется такъ, что виражаеть себею скорбь — скорбь Спасителя о нераскаянности фариссовъ 3). Пость этого, не справивая уже о томь, какинь образомь слово Спасителя объ орти могло быть безъ епредълженией прибавки, ста-

<sup>1)</sup> Веп/су, Griechisches Wurzellexicon. Berl. 1839 р. 1 р. 94 f.) кор. «vrih»—то волневіє котороє бываєть и въ человъкъ и у растенія (т. е. колыхавіє его отъ нѣтра; в по Курціусу выдеть и металинческій євисть сельно разнахаваюмию прута — virga. Curtius, (Grundzuge d. griech. Etymologie 4 Aufl. Leipz. 1873 р. 184) кор. «varg.»; а смысль тоть же; если не ошибаюсь, то, предполагая согласно съ Бенесень въ греч. оружо первоначально дигамму, въ которую обратилось «v» кория, Курціусь отдаєть предпочтеніє своему корию вотому, что считаєть затруднительнымь переходь «і» кория въ с греч. оружо. Рост., (Етумоlogische Forschungen 2 Aufl. II, I, 418 f. ср. III, 424 f.) согласень съ Спб. Лексик., и его корень "drg» имъеть тоть же смысль, но болье іскологическій, малопримъннымі къ области неодушевленнаго. Точно такой се общій неопредълительный смысль находить въ сврейск. Tholuck, Ausführiche Аняедия d. Ветургевіде... З Аиfl. Натвигд 1845 р. 167. Но что онь объта въ ів. Апшегк., не твердо; см. Pott. II, II, 454.

<sup>2)</sup> Постону у Курціуєв сида же и virgo; я бы полагаль, что сида же и нгл. france, си. оба его значения (одно еченидно арханческое, другое переносое) въ любонъ лексиконъ, также δργάς πιλοσσοκταя ивстность.

<sup>3)</sup> Марка 3,5: и вомрявъ на нихи съ гизвонъ (мет друйс,) скорби...

винь прямо вопрось: чемь становится бруг соречос, когда онъ есть оруг Соремос віхії. И опять, производить ин віхії нев кория, указываемаго Бенфеемъ ная изъ корня, который указываемъ Потть: въ обонкъ случаякъ одинако вікі будоть говорить о готовности человыми повернуть въ сторону тыхъ стихійныхъ побухвнъ контроля свойственнаге ему доній, которыя стоять зуна 1). Сообразно съ этинъ, оргиборивос віхті ость поддавшійся мочнеу не ума и подкрвициющехъ его, а также и подкрвицеимкъ инъ, добрикъ чувствъ; но почину страстей. Виступанція СЪ НИМИ НА ПОРОДИТЕ ПЛАНЪ ЗЛЫЯ ЧУВСТВА ВОДУТЬ КЪ СВОСИУ, НАчиная съ манаго, и кончая большинъ, даже прямо целя на то. чтобы человыть сдылался µюбо — ненавидяй брата своего 1). И вотъ гдв причина, но которой нечто другое, а именно орт-Сомечос виху стоить въ новозавътновъ противоположения 6-й заповъди запона. Не о гиъвъ только, говорилъ Спаситель и не о немъ во 1-хъ потому, что причиной убійства часто биваеть не гибиь. и такинъ образонъ точнаго противоположенія нежду Ветко и Новозавътнить не виходило бы, во 2-хъ потому, что Спаситель говорыть не объ отрывочной всимшей, не о кратковременномъ состоянін, а о целовъ направленін человека. Оставляя въ сторонъ различныя систематизацін нагорной пропов'яди, повидимому можно сказать, что въ той ел части, раскрытіе которой начинаетси съ обсуждаемаго воспрещенія, Спаситель во второй разъ пріуготовляль пристівнина въ тому "парствіе Вожіе внутри васъ", для воздвиженія и упроченія котораго Онъ пострадаль. Въ первый разъвъ блаженствахъ царствіе небесное раскрывалось по существу и въ порядкі той послідовательности, какой требоваль раскрывающый идеальный христіанскій складъ души, чтобы ему сказаться во всей своей полноть и, такъ сказать, собственной стройности. Но свода, не оскорбляя святыни идеала, не могло непосредственно ввойти то что однако въ человъкъ есть и безъ искорененія чего нъть дъй-

<sup>1)</sup> Benfey l. c. B. I, p. 348 не советить котя рашительно за кор. час, что будеть вырамать понятие безпланной перемены по капризу (Laune); Pot. l. c. III, 286—91 понятие уступиваюти и перемены по слабости.

<sup>3) 1</sup> Іоан. III, 15; всякъ ненавидий брата челосикоубійна есть.

ствительной, а твиъ болье беззавътной, вживчивости въ сокровища парства Вожія. Отсида второе слово о томъ же, но уже примъентельно къ вижиней правде Ветхаго Завета, въ рамкахъ того что должно было счетаться съ незменныть въ человъкъ, благодаря господству въ немъ неомитаго еще граха 1). Это второе слово направляется уже не человъку и доступной человъку постепенности возрастанія въ добрь. Оно ндеть также оть висшаго въ висшену, только уже нисшаго въ буквальновъ синска этого слова. Въ человык есть две сили, которыя сильны совсемь поработить его грубо норочной жизни. Но если плотская страсть губительно действуеть на нравственное его здоровье, то въ общемъ понятная каждому сниа оруп, сама по себь бевразличная, можеть быть оруп вихп-можеть принять такое направление, которое ввергаеть въ сугубня грубости до безвоввратной потери образа Вежія. Отенда второму сдеву приличествовало прежде всего призвать пристіанина къ тому, чтобы онъ разъ навсегда порышниъ съ этой своей погибелью. Отсюда второе пріуготовленіе къ парствію Вожію начинается не съ какой другой, а именно съ 6-й заповъди, которая беретъ тоже самое явленіе, тоть же самый повороть оруй въ нагубную сторону, только береть, что называется, въ фактв. -- Далве, не останавливаясь на побочномъ, не уклоняясь отъ своей преднамвренной цели, учение о царствіи небесномъ, преподанное въ сравнительной форм'я требовало обратиться къ искоренению другой здой сиды. А после того какъ почва расчищена, по преднажврению должно было следовать

<sup>1)</sup> Этимъ в объясивется, что гр. Толстой въ натяхивисахъ встръчаетъ ваповъди бламенства, а не тъ заповъди, ноторыя даны по сопоставлению съ
ветховавътнымъ закеномъ. Послъднее было бы сообравно съ дъломъ только
ниць въ томъ случав, если бы новозавътный законъ Христа умичножскъ
законъ ветхозавътный. Но этого нътъ; самое противоположение, напъ видно,
объясимется совсъмъ изъ нихъ основаній (пастырско-методическихъ, педагонескихъ); и потому единственное, что я бы считалъ необходимымъ вамъгить по поводу длинной его полемии относительно Ме. V, 17, заключается
томъ, что центръ тяжести не здъсь, а въ стихъ 19—въ томъ, что подъ
нальйнией изъ заповъдей сихъ» нужно разумъть начертанныя Спасимелемъ
жеспирения ветхозавътнаго закона, опять таки не уничтожающія, а безспорно
тишь «исполняющія» послъдній и тъмъ дающія ему жизнь, пока не прейдетъ
мебо и земля.

н следуеть ностепенное усугубление строгости запросовъ отъ пристівнина, которое какъ бы растеть съ человъвомъ, поднимается все внию и выше, въ свое время не находить уже возножности удобовивститься въ ранкахъ сопоставленія съ В. Заветонъ, оставляєть песлъднее, и завершается призивень непать правди царствія Божія, гав оба слова объ этомъ царствін приходять къ полному единству н сліянію. Таковъ кажется иланъ нагорной проповіди, повидимому, вполнъ объясняющій какъ то, что разумыть Спаситель поль напраснымъ гибвомъ, такъ и то, почему объ оруй Онъ говориль только въ одномъ изъ двухъ возможиниъ для нея синсловъ. Теперь - разъ человъвъ пріобщался намеченному возрастанію; и тогда TO, TTO CHITO BY HOMY CAMBOO ORBOHTEMBRO, CAMO COCON HOLVYBLO противоположное направление. Это самое орго, освобожденное отъ είχη только не произволомъ на бумагъ, а подвигомъ на дълъ, становится силой, благодаря которой человыкь не видить только и понимаеть; но живо чувствуеть разницу зла оть добра, само собою угадываеть его, не смотря ни на какія искусныя прикрыванія, и какъ въ отношения къ собъ, такъ и въ отношени къ другинъ есть орущориемос въ синств вдохновления святою ровностию в високомъ н божественновъ. Отсюда начатое апост. Павловъ (въ посл. въ Эфес.) слово Отповъ о коронией сторонъ оруй — слово признания поствинято, слево Завтоуста о томъ, что вийсто невозможнаго искорененія ирирожденнаго гораздо върнъй давать ему хорошее направление 1), наконенъ сильнее слево Василія Великаго о томъ, что не гивнаться мотутъ только ленивые. Это чистое недоразумение, если Толстой находить болье христіанственными ратовать противъ святоотеческаго слова о напрасновъ гевев. Не борется ли онъ здъсъ съ саминъ собою - противъ своего оруй. Дъло возножное въ виду той, можно сказать-страшной способности къ развитию, благодари которой человые разъ уже нивлъ сили отвернуться отъ соблазни тельнаго пути великаго романиста и за величіемъ усмотреть и вчт плотское, бездельное и даже оскорбительное. Во всяковъ случав

<sup>1)</sup> Св. Здатоусть на ев. Ме. У, 22. Русск. перев. Москва. 1839. I, 325.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) См. росс. перев. его соч. «Подвижническіе уставы и т. д.» въ Творе кн. 2, стр. 157.

ваходиль бы умастимь высказать это предположение не потому. что ниъ устраняется иное предположение, за которое однако стоитъ вся наличность до сихъ поръ нанисаннаго по религи гр. Толстикъ, но нотоку, что безъ такого или другате предположенія невозножно новять следующаго обстоятельства. Если въ разобранновъ изеть изкоторие усматривають воспрещение гибва, какъ извъстнаго всыть опредбленнато и отрывочнаго явленія; то какикь это образонь они устремляють свою имсль на прибавку є іх й, а не задають себь вопроса, который еще пряжье вытекаеть изъ уваженія къ ученію Христову, хотя и не требуеть искажать прочно стоящій текстьвопроса о томъ: не уменьшають ин сами они заповъдь Спасителя о гивъв, не исчершивають ли они всей ел сложности только лишь вполовину... того ли только требоваль Спаситель, чтобы им дишь безусловно нивогда не сердились на брата; не требоваль ли Онъ еще большаго, только на своемъ месте, хотя и не далее какъ чрезъ 15 стиховъ отъ разобраннаго ивста? Къ этому и переходимъ.

Такинъ образонъ второй случай будеть насаться заповъди Спасителя о влопротивлени. Известно, что гр. Толстой понимаеть ее въ симсяв безусловнаго непротивленія зду и что сильныя и даже восторженныя разсужденія его объ этокъ болье всего другаго вызвали горячую полемику противъ себя въ нашей публицистикъ. Какъ бы тамъ не было, но если бы приходилось выбирать одно изъ двухъ, то колебаться туть судя по всему невозможно. Всемъ здоровниъ тяготыніямь нашей христіанской души гораздо ближе мысль не о противленін, а о непротивленін злу. Вдобавокъ готовное послушаніе этой заповіди Спасителя сослужило большую историческую службу въ нервоначальновъ період'в христіанства, ибо въ самовъ корнъ пресъкло возножность тыхь явленій, которыя однако предполагались ечрейскими ожиданіями Мессін 1). А потомъ въ дальнъйшее время, когда жристіанство достигло господства, распространеніе его не иначе, какъ мирными безъукоризненно чистыми и чисто нравствен-

<sup>,</sup> IV etstenius 1. с. р. 311. Paulus I, 699; хотя надо прибавить, что есля эги писатели утверждеють, будго Спаситель высказываль заповедь, имея въ вату вменно предотвратить еврейскія возмущенія; то ови съуживають и отрецательный историческій симсять ваповади: которая въ этомъ своемъ смысять 

<sup>«</sup>XPHOT. YTHH.», № 3-4, 1887 г.

ными средствами являлось не только какъ законъ Спасителя, не вивств и какъ преданіе-какъ простое, привичное прододженіе разъ избраннаго пути. Наконецъ главиня возраженія противъ этой заповъди ощо болье укръцияли ся живучесть, такъ какъ они ши наъ побужденій очевидно сомнительныхъ; и когда евреи возставали противъ нея какъ би изъ-за того, будто она разрушаетъ Ветхозавътный законъ Вожій 1); или когда язычники говорили о ся фантастичности, а также и государственной вредности 2); то здоровый христіанскій симсль находиль здівсь лишь еще новую связь съ заповъдію. И неть ничего мудренаго, если отдавая всю цену великому подвиту христіанскаго мученичества, которое толковало запов'ядь Спасителя въ виду насилій, гр. Толстой не отдаеть должнаго значенія тому, что слово о злопротивленіи, какъ и все во 2-й части нагорной проповеди, преждо всего инветь въ виду онутреннее человека. Согласно съ западными учеными онъ переносить эту заповъдъ цъликомъ и силошь на вившнія отношенія человіка. Она отвівчаеть не на то: какъ поступать человеку въ виду могущаго возникнуть въ неме самоме, по почину нежащихь въ немъ стихійныхь задатковъ. По гр. Толстому слово о противленіи отвічаеть на вопрось: какъ поступать христівнину въ виду онпошних условій облогающихъ человъка, въ виду развихъ ситемнист давленій. И отвъчаетъ по нему она призывомъ въ безусловному непротивлению. Но въ то время, какъ западние толкователи усматривая тоть же самый смыслъ, молчать о всёхь последствіяхь, витекающихь отсюда, гр. Толстой прямо идеть на нихъ. Отсюда вивсто своего перваго симсла. который въ свое время будеть установленъ, заповъдь у него формулируется такъ: зло есть зло, следовательно, какъ не инфищее въ себв права существовать, оно само себя подконаеть, само уничто-

<sup>1)</sup> Calovius Biblia illustrata N. T—ti, quibus sint H. Grotii annotat. Dresd. et Lips. 1719 t. I, p. 219. Въ поздивите время въ сущности такую жемысль проводния содинане, см. Tholuck, D. Brgprdt. Но еще св. Завтоустъ (а не Августить первый, какъ думають на западъ) разъяснить, что и въ Монсеевой заповъди по существу быль тоже, и различіе лишь количественное такъ свойственная стихійному человъку страсть возмездія, мести, правда совстить не подвергалась осужденію (по «местокосердію»); но, сколько было возможно, она все-таки обуздывалась.

<sup>1)</sup> Tholuck, D. Brgprdt. 285. f.

житъ себя; поэтому не противься ему, не поднимай на него руки безусловно; такъ сказалъ Спаситель; но при этомъ знай напередъ что самоуничтожение зла дается не сразу, что до этого оно усиветь затронуть не только безразличное, а и самое дорогое для тебя: не встретивь отъ тебя отпора, еще назойлявее и чувствительнее обрушится на тебя; знай это, и все-таки, чтобы тамъ ни было, стой спокойно и невозмутимо на мисли, что эло подлежеть саморазложенію; тогда только ты христівнинъ на самомъ делев. Теперь, никакая герминевтика не воспрещаеть заповёдь о внутреннемъ приявиять и къ вившнинъ отношеніямъ. Это даже и хорошо, что изъ слова Спасителя им стараемся и ументь найдти другія навиданія, кромъ прямо преднамъревавшагося Пастыреначальникомъ. Слъдуеть только доказать, что въ такомъ случай им не привносимъ въ слова Спасителя произвольный смысль отъ себя самихъ — что пассивное отношение къ зду не есть только нашъ личный домысль. говорить объ остальномъ содержании Евангелія, то протестанты ноздивинаго времени прямо безъ оговорки утверждають, что Спаситель безусловно воспрещаеть противление. Но ранние или открыто отоваривались, что воспрещается противленіе, кром'в противленія словонь і): или употребляли безнадежныя усилія доказать, что противленіе словомъ нисколько не м'яшаеть томъ, что Спаситель воспрещаеть противленіе безусловно 2). Обстоятельство ясво показывающее, что въ самонъ Евангелін находится ивчто прямо несогласное съ мыслію о безусловномо непротивленіи злу. Графъ Толстой основаніе для себя очевидно находить въ самой же заповеди Спасителя. До времени онъ не замеэтихъ словъ; онъ спрашивалъ другихъ, и тв оказывается пропускали ихъ; но разъ онъ обратилъ вниканіе, и для него стало ясно все; слова совершенно ясныя; и изъ нихъ все остальное ученіе Жриста получаеть совствь иной симсль и характерь. Витыза нишъ: не противься злу по гр. μή άντιστηναι τῷ πονηρῷ; ность то то про дательный падежь. Но уже тв развтельныя последствія, которыя у него вышин отсюда съ необходимостію, въ со-

<sup>1)</sup> Rosenmüllerius Scholia in Testamentum. ed V. Norimbergae 1803 t. I.

<sup>2)</sup> Tholuck. p. 281.

ставъ которниъ входить не только непротивленіе врагу объявившему войну моему отечеству, но и непротивление зулусу, врыварщемуся въ мою семью съ зверскими истребительными целями, непротивленіе злу заразительной бользии, непротивленіе злу нехорошаго ученья или поведенія ученика; тв разительныя последствія. которыя лютеранами, повторяю, только замалчиваются, прямо наводять каждаго на такого рода мысли; что дательнымъ падежомъ греки выражають и творительный, что дательные падежи напъ часто приходится переводить творительными; а поэтому неправильнъе ин будетъ и въ настоящемъ случав двлать тоже-переводеть: не противься не: злу, а: зломъ --- влыми средствами. Прежде всего за это намъ говоритъ примъръ Христа Спасителя, который не только обличаль эло "міра" (Іоан. VII, 7) во всемь его видахь, но и "побъдняъ" его (Ioan. XVI, 33). Опять ап. Павелъ въ посл. въ Рима. 12, 17 говоритъ: не воздавайте зловъ за вло; и вто будеть оспаривать, что здёсь иными лишь словами повторяется разбираемая заповъдь Спасителя 1). Что касается до православна го преданія, то достаточно зам'ятить, что еще Теодоръ Веза совершенно справедине указаль на I. Златоустаго, какъ на такого, который въ данной заповъди совствъ не усматривалъ воспрещение противиться злу 2). Съ другой стороны за предложенной переводъ тф точпрф творительнымъ падежемъ стоить самая заповедь Спасителя сначала до конца. Единственное основаніе, которое указано за переводъ дательных въ западной интературу, которое выставиль чрезвычайно начитанный экзегеть начала прошлаго въка, заключается въ томъ, что ачті въ глаголь ачтістучаі — противиться обязательно требуеть, чтобы быль обозначень субъекть противленія-то, противъ чего или противъ кого направляется или воспрещается направлять последнее 3). Непонятная забывчивость о томъ, что а том

<sup>1)</sup> Основаніе утверждать это ясное даеть св. Василій Великій, которымі въ 49 нравоуч, правилі гл. 2 сначала цитуеть Ме. V, 36—37, а потомъ, кратко привывая ко взаниной любви и миру, цитуеть приведенные слова. али. Павла. См. цит. перев. II, 216.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nov. Test. p. 26. См. особенно Еве. Зизабена, Толковое Ев. отъ Матеем. Кієвъ 1886, стр. 76.

<sup>3)</sup> I. Chr. Wolfius, Curae philologicae et criticae in ss. IN Evangelia et

этого не требовало какъ разъ именно въ предшествующемъ стихѣ, гдѣ Спаситель выражаетъ заповѣдь В. Завѣта, и выражаетъ свонин собственными словами. Око за око — ¿дфадрой àvi ¿дфадрой не противъ кого но чѣмъ, въ какой мѣрѣ дозволялось противленіе '). А главное, какимъ образомъ возможно исполнить предъявленное филологическое требованіе, когда во внѣшнемъ совсѣмъ нѣтъ такого субъекта, къ которому подходило бы все изреченіе Спасителя. Прамо на злаго духа не указываль никто, и объ этомъ необходимо упомянуть собственно потому, что въ протестантской литературѣ настойчиво проводится мнѣніе, будто указываль на это подлежащее св. Златоустъ; хотя безспорно, что онъ и помниль и уважаль прямое завѣщаніе ап. Петра, призывавшее христіанъ къ

Act. Apostolic. ed III, Hamburgi 1739 t. I, p. 108. Онъ тоже зналъ, что свят. Здатоусть за противление зду, и указываеть на тремъ неизвъстнымъ соотечественниковъ толкователей, язъ которыхъ оденъ переводъ творительныхъ падеженъ кажется доназываль авторитетомъ Златоуста («такимъ способомъ переводить после Златоустаго Alethaeus.). Изъ этихъ трехъ поздивёшая протествитская дитература запоминда только одного, относится из нему безъ всякаго вниманія (см. ниже цит. Мейеръ 1,140 Anm.; Ахелисъ 170; ist ein fach abzusehen), и, относясь из своему Венгелю съ всегданиями полнымъ почтенісиъ, на этоть разъ модчаляво обходить его: «malo resistere вначить: воздавать равнымъ за равное» (Beng. Gnomon novi Testamenti Tubingae 1742 р. 45). Изъ католическихъ согласенъ на творетельный падежъ извъстный Cornelius A Lapide Commentar in IV Evangelia Antverp. 1732 t. I, p. 145), мо прибавляеть, что контексь болье преднолагаеть дательн.; хотя симсль въ обожкъ случаяхъ одинановъ. Беза гораздо рашительнае: подъ противдежість разумается не защита отъ несправединести добрыми а также юридическими мерами; но ито насиле отражаеть насилемъ и равнымъ воздаеть равное, когда бы очевидно лучше уступить и достигнуть терпинісиъ (поу. Test. p. 26). Клеркъ занимаеть середину — онъ читаль бы ий аут. той тф жсупре Clericus, nov. Testamentum c. paraphr et annot. Hammond. ed. 2, Francof. 1714 р. 46); но безъ основанія въ накомъ небудь кодексв или версін; а просто для «соотвътствія Исх. II, 13». Въ заключеніе должно сказать, что есля жто будеть читать отеческія толкованія; тоть вь самонь громадномъ числе случаевъ увидетъ, что св. Отцы здесь подразумевали протевление здонъ в, отвергая оное, накогда не отнимали у христіанина права пользоваться добрыми средствами для активной борьбы за высокія и нравственныя цёля.

<sup>1)</sup> Что здась стоять винетельный, а не «местой» падемъ, объясняется тамъ, что указаніе ветховаватною заповадью средства, дальше котораго вельзя ядти, выражено здась какъ дайствіе.

энергической борьбъ со здою силою ') и поэтому собствение не могь согласиться съ пассивнымъ пониманіемъ запов'яди Спасителя. Съ давнихъ временъ и часто указывають на зло, взятое въ отвлеченномъ самслъ 2). Но не указывають такого рел.-правственнаго зла, по отношению къ которому христівнская религія не требовала би оть каждаго христіанина посильнаго противодъйствія добрими средствами и въ границахъ пріобрътеннаго, заслуженнаго имъ права. Поэтому единственно допустивывъ субъектовъ ногъ бы быть злей человъкъ. Не даромъ однако указивають въ этомъ случав на отдаленное и мало идущее Исх. П, 13 3), а не на тв опредвлительные примвры, которыми сопровождается общее правило о злопротивлени у самаго Спасителя. Тогда затруднение чувствовалось бы уже съ перваго разу. Ударившій въ ланиту есть злодіватель; но св. Златоусть говорить, что это только ближайшее подлежащее; за никъ стоить какъ основная дъйствующая причина діаволь 4). А осли такъ, если въ злопоступившемъ есть и остаются хорошія человъческія стороны, едва ли не примая наша обаванность соединиться съ никъ противъ общаго врага-обратиться къ разуму оскоронтеля съ достопанятныть вопросонь Спасителя къ ударившему слугь, аппелировать къ его лучшимъ сторонамъ, пробуя усовъстить его сперва наединь, и такинь образовь не потерять заповъданной возвожности пріобръсти брата; не останавливаться и на этихъ поцыткахъ, если они окажутся безъусившными, и отвъчать какъ бы полных пренебрежением къ его злу только тогда, когда онъ ока-

<sup>1) 1</sup> Петр. У, 8--9: «противьтесь сму съ твердой вѣрою»... Также ам . Іаков. ІУ, 7: «Противьтесь діаволу».

<sup>2)</sup> Толукъ указывающій р. 281 на Кальонка, Хемпица, Шямра и санъ неръшительно силоняющійся сюда, Эсамдъ, Die drei ersten Evanhelien Gottingen 1850 р. 216; Ахемов Die Bergpiedigt nach Math. u. Lucas. Bielefeld u. Leipz. 1875 р. 170 f. Цамъ, Akademische Vorlesungen ub. d. Nov. Testament. Halle 1876 р. 163.

<sup>2)</sup> Wetstenius I. c. pag. 308, Bleek, Synoptische Erklärung d. drei erstem Evangelien, Leipz. 1862. В. I р. 284. Ахелясь р. 171, говорять, что поняжае заяго челована въ новомъ завътъ не встрачается ни разу; единственный случай 1 Кор. V. 13 есть цитата Второв. XIII, 5.

<sup>4)</sup> Русск. перев. I, 369; ерав. Фесендакть, Влаговъстинкъ. Казавъ 1875 г. I, 105.

<sup>\*)</sup> Это имсяь Олекаузена (Biblischer Kommentar ub sammtt. Schrift d. N.

жется, «язычником» и мытарем». Тоже и относительно того, кому Спаситель завъщеваль отдать и другое платье. А въ третьемъ примъръ, гдъ Спаситель вивсто одной версты завъщеваеть идти двь, - употреблень глаголь аууаребего ваятый изъ законодательной практики 1), по которой на человъка надагалась обязанность отбывать натуральную повинность-служить конемъ, кораблемъ, принасомъ, наконецъ трудомъ своимъ, подобно тому, какъ onus аууаребего быль возложень на Симона Киринейского, и онь несь кресть Сиясителя къ Голгоов. Злое туть было бы въ томъ случав, если бы Спаситель подъ налагающимъ бремя путешествія разумыль част-HATO YOJOBBKA; 9TO KOHOYHO H CTAPAIOTCH AORANBATL 2); HO OCHOваній въ текств неть. А если сообразиться съ талиудическими данными, 3) то не нимъ во времена земной жизии Спасителя суусρεύειν у евреевъ вначило требовать услуги; и кто скажеть, чтобы требовавній услугь быль непремінно здой человікь, или навърно не инват права требовать услугь, потоку, что прежде санъ услуживалъ. Наконенъ 42-й стихъ несомивино относящійся къ заповеди о злоупотребленіи: "Просящему у тебя дай и хотящаго занять у тебя не убъгай". Самое поверхностное знакомство съ христіанскимъ ученіемъ будеть вооставать противъ того, чтобы нуждающаго Спаситель считаль занив человековь, даже если бы было доказано 4) невозможное что здёсь разумёется нуждающійся, который не возвратить. Отсюда одно изъ двухъ: или нужно отнять значение у 42 стиха, или въ противномъ случав признать, что подъ тф жолрф нельзя также разукать и злаго человака. Протестант-

Test. 3 Anufl. 1837. Konigsb. I, 226); не онъ веспользовался ею только для того, чтобы отвлонить 1 Петр. III, 9, требующее противленія.

<sup>1)</sup> См. объ этомъ Салмазіуса (у В. Walaci, n. Testamenti libri historici. Lugd. 1753, р. 55); Ветитенна р. 310; Г. Гроція І. с. І, 223; Розенкюляера и Толюма.

Calovius, l. c. I, 219; Rosenmüllerius I, 125 Tholuck, p. 283. Achelis,
 p. 175 m правительственное и частное άγγαρεύειν.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wünsche, neue Beiträge z. Erläuterung d. Evangelien aus Talmud u. Midrasch. Gotting. 1878 p. 63 f.

<sup>4)</sup> И доказывають, напр. Achelisip. 176. Даже Бенгель Gnomon N. T. p. 46) кондагаеть просящему неправоту. Кейль 1. с. p. 173, ниаче: а Ланге (Theol. hem. Bibelwerk, томъ на Ев. I, 75) прямо признается, что нуждающагося.

скіе толкователи избирають конечно первое. Но если они пользуются удобныть случаемъ, которое представляется въ методъ отрывечнаго толкованія каждаго стиха отдівльно, осли они совстить и не подненають вопреса объ отношения 42 ст. къ предшествующему, то при чина этого понятна каждому само собою. Такое же непрямое признаніе того, что 42-й стихь не согласуется съ принятывь подлежащимъ, только признаніе, выраженное въ грубой формъ, читается и въ томъ случай, когда утверждають, что содержание 42 стиха является благодаря случайной ассоціаціи 1). Наконецъ третій способъ, когда данный стихъ считають вноскою благочестиваго чи-TATELS 2), YES OUDOBEDINGTO TEMB, TO COMPERANIE OF OCTO HE Y одного только св. Матеся, а приведено и у третьяго свангелиста Луки 1). Это, правда, не захвативаетъ попытки Эвальда, который выделяеть 42 стихь оть остального содержения заповеди о противленіи, утверждаеть что предъ никъ стояло особое: синтали что сказано было древникь; а я вамъ говорю: просящему дай и т. д. 4) Но въ сказанному за границей должно еще прибавить, что Эвальда обличаеть вся та часть нагорной проповеди, въ которой царство небесное сказывается, какъ исполнение закона. Здёсь каждая отдёльная заповёдь содержить въ себе не одно только противоположеніе нежду древнить и новымъ, но и обстоятельное развитие последнаго, протягивающееся всегда на несколько стиховъ; такъ что кроив ветхозаветного Эвальду надобно было бы примыслить еще что нибудь отъ новозавётнаго, а затемъ въ довершеніе въроятности сваливать весь гръхъ своего примышленія на небрежность переписчиковъ. - Такинъ образонъ пока въ словъ Спа-

<sup>1)</sup> Meyer, Kritisch exeg. Kommentar. ub. d. N. Testament. 1853. Gotting. 3 Aufl. I, 141.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tholuck. p. 284; Achelis. 177.

<sup>3)</sup> Keil. p. 173 Anm. cm. es. Mysm VI, 30.

<sup>4) 1.</sup> с. р. Эвальдъ проэктеруетъ здѣсь заповѣдь осьмую: «сказано — не укради, отдай верхнюю твою одежду бѣдному: а Я говорю» слѣдуетъ 42-ѣ стахъ. Мейеръ говоратъ, что содержаніе 42 ст. не соотвѣтствовало бъл 8-й заповѣди закона; Ахелесъ 176 f. говоратъ осковываясь на катехвъзасахъ что соотвѣтствуетъ; но ввамѣнъ этого, кромѣ весьма туманной прачавъл, ука вываетъ противъ Эвальда, что цатація изъ Десямословія уже кончилась. Тоже не твердо.

сителя им видимъ заповъдь о непротивлении злу, и послъдняго нщемъ во вившнемъ; тф попрф остается у насъ безъ правильнаго содержанія. Совершенно напротивъ если понимать ее, какъ заповедь о непротивление злокъ, тогда она получаетъ совершенно твердый смысль. Тогда она съ полной непринужденностию объемлеть собою всв частине примъри, на которие указаль Спаситель. Опять синскъ ея будетъ в. хорошо соответствовать духу Христова ученія, которое не только не подавляеть деятельнаго начала въ человыть, но и прямо указываеть путь добрыхь средствъ для побыды надъ вломъ. Наконецъ при такой постановке каждий можеть проводить заповёдь безъ опасности столкнуться съ безвыходными затрудненіями, ядущими гораздо далье затрудненій предъ войною, которой, долженъ заметить 1), православная церковь никогда не считала нравственникъ добромъ, котя не только молется о воюющехъ за правое дъло; но и готовно благодарила бы Вога, если бы по ея молитванъ спаслись для своилъ сенействъ лишь три-деа человъка. наи правое отстанваемое дело подвинулось лишь на одинъ шагъ. Нъть ничего мудренаго, если предполагаемий переводъ найдутъ несколько более выразительных даже въ токъ другомъ случав, когда заповъдь возвратять въ ся собственному, родному смыску. Этого никакъ нельзя оснаривать, что, благодаря историческимъ причинамъ въ виду языческихъ насилій, заповедь о злопретивленім елно съ самыхъ первыхъ временъ христіанства выд'ялилась въ особую, совершенно самостоятельную замоных 2). Но если ее опре-JEISTE, OCTABISS BE TELE SABECHHOCTSEE, BE KOTOPHIE OHR CTOSIA у Спасителя, стоить въ евангеліи, тогда кардинальный симсль ея долженъ согласоваться съ общинъ синсловъ нагорной проновъди. Прежде всего этого требуеть она сама этого-твин своими подробностями, которыя не то чтобы просматривались, напротивъ вни-

<sup>1)</sup> Кажъ можно было видъть, возгръне гр. Толстаго идеть въ данномъ зучат дальше завбантистовъ и квакеровъ (Corn A. Lap. 1,145 Tholuck 276. 286°, и другими словами: дальше вопроса о войнъ; однако и онъ не только противъ войны, но и не находитъ правственно-возможнымъ для церкви мо-итъся за воюющихъ. Церкое насъ совсъмъ не касается; но не отставвать вослъдивито было бы неразумно и грашно.

<sup>2)</sup> Я бы позволить себв настанвать на этомъ съ особенной силов.

маніе къ нимъ доводили до излишества, до коммерческихъ разсужденій о сравнительной стоимости хитона и другой длинной одежди, даже до разсужденій гимнастическихъ, боксерства '); и все-таки скользили и скользили. На самомъ дълъ нельзя говорить и противленій злу не только потоку, что неть такого объективнаго зла, которому не должно было бы доброзаконно противодъйствовать, но и потому, что непротивление требовало бы только теританія; а здесь большее-отдай и другую одежду, иди две версты и т. д. Спаситель не училь житейской политикъ, которая въ таковъ образъ дъйствія видъла практическія вигоди еще задолго до христівнства. Спаситель не пропов'ядываль и той практической философін, но которой древній буддисть надівялся поразеть своей выносливостію вившиюю природу, а новый трив же людей, и оба одинаково стоять не въ нравственномъ --- во враждебномъ, а не любящемъ отношеніи къ своему противнику. Спаситель училь той нравственности, которая своимъ закономъ правды осуждала бы тъ благодъянія, воторыя творятся не за вло, а на-эло. Поэтому чтобы объяснить указанныя подробности въ слове о влопротивлении и не быть ниже симска ихъ, нужно представить себь четвертое зло взантить трехъ, на которыя указывали. Само но себъ нуждающійся не есть алой; но когда онъ просить у меня, онъ вносить въ мон расчети затрудненіе. Само но себв требующій услуги не есть здой; но когда онъ просить ихъ у меня, въ моей душв легко возникають и даже роятся имсли, рисующія его въ иномъ світь. Кроив зла, которое есть вло на самоит двив ножеть быть еще вло. которое кажется таковыть человыку. Но не члену Христовой общини, и собственно на это направляется обсуждаемая заповъдь. Она находится въ теснейшей связи съ прежде разскотренной о напрасномъ гививъ. Она предвидить тоть случай, когда человъку будеть казаться, что его винуждають на враждебныя отношенія.

<sup>1)</sup> Напр. Казубонъ у Walsei I. с. 55. Achelis, 172—4; Toluck, 283.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Само собою разументся, что въ случай, если бы гр. Толстой остановился ва первосимсяй заповёди онъ заговорнять бы о пресловутомъ житейскомъ са мосохранения, потому что оно именно и есть та оклосовія, къ готовному и внергическому проведенію которой призывается сила оруй стихійными вадат ками человика. Тема, всякій знастъ, не мелкая и не мертвай.

и сколько (въроятныхъ и совствиъ видуманныхъ) основаній въ пользу этого. Она же предписываеть человых переломить себя, принудить себя въ противоположному доброму действованию, чрезъ это самое пріучить свою волю бить болье способною слушаться добрыхъ чувствъ, и такинъ образонъ пріуготовиться къ усвоенію следующаго требованія уже положительной любви ко врагамъ. Здесь основной симсль заповёди, по которому если тф топрф переводить дательнымъ, она будеть говорить: не противься тому, что кажется тебь вложь. Безспорно, что въ такомъ случав слово Спаситель о злопротивлени не будеть затрогивать непосредственно живыхъ вопросовъ. Но не гр. Толстому бояться поднимать вопросы, которые непосредственной остроты не инвють. А между твиъ, остановившись на этой сторонъ дъла, онъ гораздо болье показаль би всьмъ, начиная съ себя, что его оруй имветь своимъ предметомъ нечто другое, что совершенно легко и резонно могло бы и не примъ-MEBATECA; HO OCTATRE ASSISTED SIGNETTA BE EDUCTIONERED OFществахъ.

Для того чтобы внолев схватить ту особенность второй части нагорной проноведи, по которой Спаситель сосредоточивается исключетельно на внутреннемъ христіанина, должно, сказать о словахъ "не судите, да не судими будете". Они по мивнію гр. Толотаго воспрещають гражданско-поридическую функцію, суды. Что бы такъ ни было, но эта заповъдь прежде всего и главиъйшинъ образонъ нжеть синсяв психологическій: не судовь и не частныхв пересудъ она касается, но 2-й заповъди блаженства о плачущихъ. Какъ скоро христіанинъ прошоль и усвонль всв ступени усовершенія, до сихъ поръ предложенныя ему въ нагорной проповеди; для косних залоговъ, лежащихъ въ немъ, открывается новая возножность къ господству. Висота усвоенных хотеній и действій весьма легко обращается въ нърку для оценки другихъ. Шагь дальние, и человъкъ теряетъ главиващее условіе, орудіе для своего совершенствованія. Это орудіе заключается въ способности само-:ужденія или самообличенія. Работа ею не только трудна, но и презвычайно непріятна для человека. Отсюда въ общемъ всегдащ-**ЗАЯ СКЛО**ННОСТЬ ОТДЪЛАТЬСИ ОТЪ НЕЯ И ДАТЬ ЕЙ ДРУГОЕ Направленіе 10 гоб жатеріаль, т. е. обратить ее на вившиее — на пересужденіе

другихъ, для котораго такъ много поводовъ, которое всегда внтересно, которое освобождаеть отъ труда эреть свои прегрешенія, и которое можеть дойти до того, что человъкъ ръшительно отчуждается отъ самого себя. Поэтому непосредственно нослё того какъ ену по праву ножно было сказать: ищи правды царствія Божія; неожиланно явияется заповёдь не судить, симслъ которой очевидно состоить въ томъ, чтобы своей способности обличения христіанинъ не переносить съ себя на окружающее. Теперь, означаеть ин это, что христіанинъ совстить не долженъ примънять указанной способности ко вићинему? Можеть означать — въ томъ случать, если во 1-хъ нать такихъ другихъ високихъ и святихъ заповедой, исполненіе которыхъ прямо потребовало бы судить другаго. Но они есть. Отепъ, учитель замъчають въ ребенкъ такой недостатокъ, который ниъ нечуждъ въ сугубой иврв. Должны ин оставить его отъ осужденія, и такимъ образомъ дать ему свободно развиваться въ дальнейшемъ. Они бы ниели некоторое право это сделать въ томъ случав, если би способность осужденія могли или эполько обращаться на себя или только обращаться на другихъ; два эти направленія нельзя было бы согласовать, нельзя было бы выработать такое высшее единство, при которомъ орудіе для своего собственнаго совершенства человекъ не теряль он ни мало и, осуждал другаго, заповёдь о неосужденім всетаки исполняль бы также какт чедовъкъ во всю жизнь не высказавшій ни одного слова обли Но по природъ своей способность сужденія вовсе в ниветь такой односторонности; она можеть быть и бываеть одно сторонною: но также какъ память у одного лучше запоминает числа, у другаго ниена. Такинъ образонъ все дело въ человекъ и не спорно, отъ него требуется многое для того, чтобы способ ность осужденія, направляясь на вибшнее по требованію других безспорно благотворных и нравственно чистых обязанносте не получила односторонняго направленія. Не подавлять, ПD живать стидъ своего положенія, когда осуждаемь другаго въ чез самъ больше грашишь; и въ этомъ пріобратать неотразимое стре леніе добиваться того чтобы вивсто чувства стида била сознан права. А разъ это по иврв силь достигается, тогда и обязаннос саныя будуть исполняться оть того съ большинь рисність,

сапоосуждение оть осуждения другихъ будетъ лишь получать большія и большія подпоры для твердой жизни своей въ человыть. Поэтому Спаситель не отнимаетъ права судить, а обусловиныеть требованіемъ отъ осуждающаго каждый разъ діятельно номенть о своемъ внутреннемъ нравъ на осуждение. Но графъ Тогстой ставить дело иначе. Онь игнорируеть исихологическій заповъди; береть осуждение только въ матеріальныхъ его проявленіяхь, не отдівляеть судовь оть пересудь, которыя, како не обязанности, должны быть отделяемы, береть одни суды и выдвляеть другія явленія судебной функціи, въ родъ указаннаго въ учительскомъ деле, и что касается до Нагорной проповеди видить заесь воспрещене судовь въ именованіяхь, которыя употреблены Спасителень. Относительно одного изъ нихъ "хрімом" большихъ споровъ пожалуй быть не можеть. Самъ гр. Толстой не хρίνω считаетъ главнинъ доказательствонъ, а другое реченіе. Καтабіха́ Сф. говорить онъ, встричестся въ Новомъ Завити четыре раза, и вездъ въ симслъ завинить по суду. Отсюда если хрічю употребляется въ разнихъ синслахъ; то о катабека Соо спазать этого нельзя. А если им внимаемъ каждому слову Евангелія; то обязаны отдать надлежащее значение тому, что Евангелисть Лука не гросто говорить: не судите - χρίνω, но и не осуждайте - χαταδικάζω, полжно же это нивть свой особый оть хремо симсять, твить болбе. по всегда отквиають особенную правильность въ унотреблении греескаго языка у третьяго Евангелиста. Справедливость требуеть акътить, что въ числь четирехъ разъ безспорно есть одно Мо. XII, 7. ъ которомъ хатабіха́сю употреблено не въ симслъ обвиненія по гду. Фарисен осуждали Апостоловь въ токъ, что они нарушили конъ субботы растирая въ рукахъ колосья. Но это ихъ хатабеісь было вовсе не судебное. Фарисен говорили объ этомъ Спателю и не угрожали никакииъ судебнымъ разбирательствомъ. Кочно, после этого вопросъ еще остается, и более чемъ, где нидь. на почвъ сужденія православнаго. Богодухновенность не есть навление личности того, кто быль избрань органомъ Провидения. этону оси вванголисть Матовй употребляеть хатабаха с не въ шель завинения по суду, то возможно ли переводить это и на етьяго ованголиста, можду твиъ какъ прибавка: не осуждайте, находится именно у него. Но въ свою очередь здъсь вполив уместно сдълать гр. Толстому ръшительный упрекъ за то, что наблюдая разницу между Евангелистами въ словахъ, онъ въ тоже время сившаль по своему произволу объ различныя передачи Нагорной проповеди въ целомъ, какъ будто они виели одну и туже цель. Правда, всякому извъстно, какая трудность представляется здъсь для богословской инсле, которая не пришла къ определенному решенію даже въ золотой векъ св. Отцовъ, которые кроке высокопросвъщеннаго разума располагали близкимъ, живымъ, еще свъживъ преданіемъ. Но можеть быть естественное и твердое объясненіе особенностей, заивчаемых у Евангелиста Луки лежить въ первыхъ стихахъ его благовъствованія. Именно полнота частныхъ подробностей Нагорной проповёди и проникающая ихъ идея — словомъ то, что исчерпываеть все общехористанское содержание великаго событія, уже не нуждалось въ сохраненін, после Евангелиста Матеея. Отсюда само собой открывалась правильная возможность удовлетворить другой потребности вытекающей изъ того, что общехристіанское фактически дано здесь части христіанъ — только что избраннымъ ученикамъ Спасителя и въ виду другаго народа. Откривалась правильная возножность подлежащимъ царствія небеснаго поставить не идею царства небеснаго и чего она требуеть съ одней стороны по своему содержанію, съ другой-для своего полнаго усвоенія христівнами; но тьсь, кому она ближайшинь образовь была провозвъщена. А такое изичнение въ подлежащенъ прежде всего произвело разницу въ блаженствахъ. Облаженствовало все то и только то, что составляло уже наличную доблесть Апостоловъ Затвиъ изъ дальнейшаго содержанія Нагорной проповеди извлекается только то, что неотложно входило въ составъ первоначаль наго наставленів Апостоланъ 1). Если же Евангелисть Лука начер таль въ Нагорной проповеди инпь то общехристіанское, что имел несомивние и ближайшее отношение къ Апостоламъ; то какии образомъ онъ когъ помъстить въ своемъ изложени воспрещение дл пристіань гражданскаго отправленія, когда быль видень длинны періодъ полной безправности ихъ въ гражданскотъ отношенін. В

<sup>1)</sup> Евангелистъ повидимому и не сирываетъ того, что онъ дълаетъ мянл ченія наъ большаго, напр. УІ, 39: «Славалъ также»

этонь смысле хатабехасы могло быть поставлено только у Евангелеста Матеея, у котораго его нътъ; и никакъ не могло быть у Евангелиста Луки, у котораго однако оно находится. Следовательно оно инветъ другой смысаъ. Опредванть этотъ смысаъ, и такъ чтобы не только не разръшить дъла (не судите: не осуждайте), въ простой нарадлеживиъ членовъ, не и не сибшать съ церковнымъ судомъ, о которомъ здёсь нътъ и не могло быть рычи, дать такое объяснение-дъдо не легкое. Но едва ли не самъ Евангелисть Лука даеть къ нему комментарій въ вида живаго примъра, о которомъ лишь одинъ онъ и разсказываетъ (IX, 52-6). Два Апостола осудили жителей селенія Эн-ганнинъ. Они были готовы просить огонь съ неба для наказанія этихъ самарянъ, виновнихъ лишь въ токъ, что членовъ царствія Вожія они сившали съ членами еврейской націи, которые считали оскверненіемъ пройти чрезъ Самарію въ Герусалимъ, приносили здесь очистительную жертву и для обратнаго пути избирали путь окольный 1). И сыны грома услышали отъ Спасителя такой же назидательный призывъ къ милосердію, какой въ Нагорной проповеди Евангелиста Луки служить переходомъ къ разбираемому мъсту. Расширая послъднее сообразно со синсломъ этого событія, мы бы получили такой парафразъ: не осуждайте--- не пользуйтесь во вло данной вамъ снлой, когда къ этому нътъ основаній, или они не вправ'в оттъснять должнаго милосердія. Катабіха Со означаеть не завиненіе по суду, но действіе, которое вытекаеть изъ увереннаго предположеніе влой воли въ томъ, на кого оно направляется. Действіе это можеть быть и судомъ Божіниъ (Me. XII, 37) и завиненіемъ по суду (Іаков. V, 6) и завиненіемъ чисто академическаго свойства (Мо. XII, 7); можеть быть наконець действіемь въ возможности, готовностію настроенностію къ нему. Очевидно, что этотъ іменно последній симсять и подразумевается въ разбираемомъ слуіаь. И мы ножень не соглашаться съ этинь, ножень находить, то разумьнось завинение по суду гражданскому. Но тогда ин оджин искать и привести основаніе къ этому, а не считать дело

<sup>1:</sup> Объ втонъ подробно у Ісснев Флавія.

норъшеннымъ, чрезъ простое указаніе на καταδικάζω. Это значию бы частный случай принимать за общее.

Въ заключение да позводено мнъ быть сиъдыть и сказать нъсколько словъ о томъ, съ чемъ такъ или иначе связаны богословтруды гр. Тодстого. Редигіозное возбужденіе время-факть, не подлежащій нивакому сомивнію. То, что било немислимо 15-20 леть, теперь живая, наличная действительность. Мало того, есть факты, доказывающіе, что уже не довольствуются общими разсужденіями о религін, а желали бы точнаго изученія евангельскаго слова. Къ напъ обращаются и спрашивають • подлинности віхті, намъ читають цівлыя диссертаціи о заповівдяхь блаженства. Въ виду этого невольно возбуждается вопросъ, сколько нужно для того, чтобы потребность точнаго изученія была удовлетворена. Кроив старательнаго толкованія, намъ нужно точнівшее сличение каждаго слова по святимъ отцамъ, по принятимъ въ церквахъ текстамъ (textus receptus) и но кодексамъ. Кромъ свъдънія о положеніи, нравахъ и понятіяхъ евреевъ современныхъ Спасителю, намъ нужно знаніе языческой и талмудической дитературъ, которня дають осязательную возножность видеть поразительную новость ученія Богочеловека Спасителя, а вдобавокъ къ тому нивть хорошее оружіе противь глунящихся. Нужень лексиконъ къ евангелію, и не такой, наковы Бретшнейдера, Гримиа и Гильтебрандта, но и более полный, и более филологическій. Кроме того, нужны такъ называемыя въ старину "катены" — своды отеческихъ толкованій на данное п'есто, и притомъ не такія, какови катены Ооны Аввината, Крамера и Поссина, но полныя, представляющія цъликовъ все православное преданіе. Конечно, достигается не сраву и требуеть особаго спеціальнаго труда. На западъ, гдъ потребность удовлетворенія возникшему религіовному движенію сказалась раньше, уже позаботились и о соотвътственномъ средствъ. Тамъ, если не ошибаюсь, учреждены казе дры вт университетахъ, спеціально посвященныя изученія земной жизн Основателя хр. въры. И, что бы тамъ ни было, но этоэтс спо собъ служенія Христу не только истиненъ, и не обаятеленъ только Навърное можно сказать, что на почвъ правосланія онъ будет болье благотворень, чыть сколько это оказалось на западъ.

## О провехожденін вниги "Ивспь Пвеней" 1).

Еврейское надписаніе: מָשֶׁרְכִּים אֲשֶׁרְ לִשְׁלְכֵּים зַשְּׁיַרִים אָשֶׁרְ לִשְּלְכֵּים зַשְּׁרָ פּאַרָּה נוספר врасныймая или превосходныймая пыснь, которая принадлежить Соломону, или написана Соломоновъ". Грамматика не позволяеть переводить такъ, какъ переводили древніе раввины: "пыснь изъ пысней Соломона", причемъ имыли въ виду сказанное въ З Ц. V, 12 (IV, 32), что "пысней Соломона было тысяча и пять", — или переводить вишеть съ ныкоторыми новышими богословами: "пыснь (поэта), состоящая изъ многихъ, соединенныхъ между собою (zusammengereihten), пысней". Правильно, сообразно съ правилами грамматики, понимаемое надписаніе даетъ понятіе о книгь, какъ объ одномъ связномъ цыломъ и какъ о произведеніи Соломона.

Итакъ, поведенъ рѣчь сначала о единствѣ происхожденія книги, о написаніи ея одникъ писателенъ, чтобы потомъ перейти нзвѣстнымъ путемъ къ вопросу о лицѣ писателя книги. Что одинъ писатель написалъ книгу П. П., это доказывается тѣмъ, что для выраженія одной извѣстной мысли, для опредѣленія одного извѣстнаго лица или предмета въ различныхъ отдѣлахъ книги употребляются одни и тѣже обороты рѣчи. Вотъ примѣры: дѣйствующее лицо женскаго пола называется "прекраснѣйшею между женами" (I, 8; V, 9; VI, 1); лицо мужескаго пола сравниваетъ ея глаза ъ глазами голубиными (I, 15; IV, 1),—ея волосы съ стадомъ созъ, сходящихъ съ горы Галаадской (IV, 1; VI, 6),—сосцы ея в двойнями молодой серны (IV, 5; VII, 4). Лицо женскаго пола замваетъ любимое имъ лицо мужескаго пола или: "другъ мой"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ посмертных записовъ И. С. Якимова. «Христ. Чтен.», № 5—6, 1887 г.

(II, 16; VI, 3; VII, 11), или: "тотъ, которато возлюбила душа моя" (I, 7; III, 1. 2. 3. 4). Друга своего она сравниваетъ съ серной и молодымъ оленемъ (II, 9. 17. VIII, 14); говоритъ, что онъ принадлежитъ ей и она ему—другу своему (II, 16; VI, 3; ср. также VII, 11); она покоится на его рукъ (II, 6; VIII, 3); другъ ея, по ея словамъ, насетъ между лиліями (II, 16; VI, 3). Она больна отъ любви (II, 5; V, 8). Обращеніе къ дочерямъ іерусалимскимъ, повторяющееся трижды въ книгъ (II, 7; III, 5; VIII, 4), каждый разъ одинаково. Эти, больше пламенныя, часто повторяющіяся въ книгъ, выраженія и оригинальны сами по себъ, и безпримърны въ другихъ ветхозав. священныхъ книгахъ; и вотъ причина, почему книгу II. II. мы должны признать произведеніемъ одного писателя, какъ проникнутую духомъ одного литературнаго генія.

Послв этихъ указаній, следанныхъ относительно (если позволительно такъ выразиться) литературныхъ прісмовъ писателя, и выведеннаго изъ нихъ естественнаго заключенія, что не многія, а одно лицо написало эту книгу, им можемъ считать себя въ правъ не обращать вниманія, не подвергать серьезному и подробному разбору мивню некоторых богослововь, будто книга П. П. есть сборникъ мелкихъ эротическихъ стихотвореній, принадлежащихъ раздичнымъ извъстнымъ авторамъ и не имъющихъ между собою никакой внутренней связи. Полагая, что сдёланными указаніями до статочно обоснована инсль о написани книги однить лицомъ, об ратимъ теперь вниманіе на содержаніе книги съ целію прежде всег нзложить это содержание. И предложимъ именно двоякое изложен содержанія, чтобы потомъ выбрать изъ нихъ одно, наиболью сост вътствующее истинъ. Замътимъ, что оба изложенія содержан имъють въ основъ своей взглядъ на книгу, какъ на одно сист натическое целое. Существенное отличіе ихъ одного отъ друго состоить въ локъ, что между действующими или говорящими книгъ лицами есть по одному взгляду одно лишь лицо мужеска нола, а по другому взгляду два лица.

При изложеніи содержанія, основывающемся на послъдне взглядь и принадлежащемъ Эвальду, Гитцигу, Мейеру, Воттае

Ренану и Штеелину, будемъ руководиться последнимъ авторомъ.

Общее содержание книги, по минию названных ученых, состоить въ токъ, что молодая девица, интающая расположение къ одному пастуху на своей родинь, попадаеть въ гаремъ царя Солоиона и на ласки последняго отвечаеть решительнымъ отказомъ и предается лишь воспоминаніямъ о своемъ пастухів, говоря о немъ н на яву и бредя имъ во свъ. Царь, не надъясь на успъхъ своихъ маскъ и убъжденій, освобождаеть ее изъ своего гарема, и она на родинъ соединяется съ своить возлюбленнымъ. Дъйствіе открывается въ гаремъ царя, гдъ молодая дъвица, приведенная сюда царенъ, предается тоски по своенъ возлюбленномъ, восхваляя его прасоту и заявляя желаніе знать, гдё онъ насеть 1). Девицы, въ слухъ которыхъ она предвется своимъ воспоминаніямъ и желаніямъ, пронически говорять ей, что она можеть пойти по следамь овень н пасти козлять подле жилищь пастушескихь (І, 2-8). Является царь и, сравнивая девицу съ кобилицей въ колеснице фараоновой, восхищается ея красотою и убранствомъ (9-11). Отвъть девици: "да (т. е. я прекрасна и нарядъ и укращенія идуть ко мив), когда царь сидить за столомъ своимъ (по русскому переводу при "Хр. Чт.", или "на диванъ своемъ" по Штволину), т. е., когда въть его въ ея комнать. Затых она продолжаеть предаваться воспоменаніямь о своемь другь (отсутствующемь), о времени проведенномъ съ нимъ, - воспоминаніямъ, которыя наконецъ разстромварть ее, - я изнемогаю говорить она (І, 12; ІІ, 6). Ея рачь дважды прерывается ласками царя, ищущаго обратить къ себъ ся вниманіе (І, 15. ІІ, 1. 2). Следуеть пауза, во время которой

Digitized 37 Google

<sup>1)</sup> Ст. 2—4 (свав. 1—3), рачь давицы, вивнощая предметомъ своимъ лицо вужескаго пола, обращенная къ нему, котя и отсутствующему, по славянскому вереводу заключаетъ въ себт странное (въ обращения къ мужчинт) выражене, дважды мовторенное: «блага сосма теоя паче вина» (I, 1—2); «возлюбинъ осма теоя паче вина» (I, 3—4): LXX ви. 777 читали 777, т. е. предполовил сумение т. р. и такъ какъ слово dodim значитъ ласки, обнаружения обем, то въ приложения къ женщинтъ въ конкретномъ смыслъ переводчикъ повить слово въъ значени «сосцы».

писатель обращается въ дъвицамъ Герусалинскимъ (т. е. будто би сожительницамъ девицы главнаго действующаго лица), чтобы оне оставили въ поков свою новую сожительницу, предоставили бы ее самой себь, не пробуждами бы своими ироническими замъчаніями ея любви (ст. 7) 1). Ст. 8—17 заключають въ себъ опять воспоминаніе дівицы изъ ел жизни на родині, изъ ел отношеній къ отсутствующему возлюбленному. Она издали заслышала голосъ друга своего, его быстрые шаги, и воть она слышить, что онь уже у окна за ствною, видить, какъ онь заглядываеть въ ся окно и приглашаеть ее къ себъ, указывая на наступившее уже поскъ зимы прекрасное время года. Въ отвътъ на этотъ зовъ любви, она сначала шутя принимаеть его какъ будто за сторожа виноградника, котораго просить ловить лисицъ и лисонять, портящить виноградникъ (ст. 15); но всявдъ затемъ выражаетъ свою любовь въ своему возлюбленному и желаніе, чтобы онъ, преодолівь всь пропятствія, явился къ ней. Порвые 4 ст. гл. 3-й посвящены изложенію сна дівним, содержаніе котораго слідующее: занятая имслію о своемъ другь не только днемъ на яву, но и ночью во снъ, дъвица ищеть на ложъ своемъ друга своего и, не нашедши, отправляется по городскимъ улицамъ искать его и, после встречи съ городскою стражею, находить и исконаго друга и ведеть его въ домъ натери своей. Следуеть опять наува-теже слова писателя, ст. 5.

Въ III, 6—11 описывается великольный свадебный повадъ царя Соломона, а вследъ за темъ, начиная съ IV, 1, передается беседа царя съ невестою. Царь восхваляеть свою невесту въ везвишенныхъ выраженіяхъ, въ роскошныхъ и оригинальныхъ сравненіяхъ, выражая ей въ тоже время и свою любовь (ст. 1—15).

<sup>1)</sup> Слав. «заняях васъ, дщери Іерусалими, въ силать и крапостехъ селв» гр. εν ταῖς δυνάμεσι καὶ ἐν ταῖς ἰσχύσεσι. Евр. אֹלְיִלְיִ по правильному монима нію—множ. отъ בְּיִלְי (собств. красота, прекрасная)—серва, понято въ томъ вни ченім, какое обывновенно имветь это слово въ выраженім אֹלִילִי Слов אַלְילִי принято ва множ. отъ בְּיִלִי (Пс. LXXXVIII—LXXXVIII, 5) вли ва אַלְילִי (Пс. XXII—XXI, 20) сила, краность.

На это наліяніе чувства, гораздо сильнійшее, чімь въ первый разъ, девица (въ ст. 16) отвечаеть темъ же желаніемъ видеть своего друга. Послъ такого отвъта, царь говорить ей еще нъсколько словъ, но, встрвчая тоже холодное равнодушіе, обращается къ друзьявъ своимъ, гостямъ свадебнаго пира: "Вшьте, друзья мон! пейте и упивайтесь, пріятели!" (V, 1). Дівнца, между тыть, опять вспоминаеть о посыщении ее ся другомъ. Ночью онъ просиль, чтобы она впустила его къ себъ; она не хотъла сначала внустить; но когда другь ол просторъ руку свою сквозь скважнну, она отперла ему вся взволнованная, но не нашла его, SBAJA, HO OFT HE OTRIHRAICH. OHR HOMIAS OTHICKEBATE EFO HO POроду, но была только избита городскими стражами, а кого искала не нашла. Въ заключение этого воспоминания, она обращается къ другинъ девицанъ съ просьбою, чтобы оне, если увидять ея друга, не сказывали ему, что она больна отъ любви (V, 2-8). На ироническій, повидиному, вопросъ этихъ дівнив, развів такъ нрекрасенъ ен другъ, что она такъ къ нему привязана (ст. 9), она отвъчаетъ описаніемъ красоты своего друга (10-16); а на вопросъ, куда онъ этотъ другь исчевъ, и на виражение готовности поискать его вийсти съ нею (VI, 1), она заявляеть, что онъ пастухъ и теперь въ саду, и что между нивъ и ею неразрывная привлянность (VI, 2. 3). Ст. 4—9 заключають въ собъ новыя похвали царя девеце, пленившей его своею врасотою и въ глазахъ его высшей всьхъ другихъ женъ и наложинцъ---похвалы, оставденныя однакоже безь всякаго отвёта со стороны девицы.

Третья часть начинается сценой дівнцы съ ея сожительницами по гарему. Посліднія, относившіяся прежде къ ней съ проніей, теперь говорять ей похвалу (VI, 10). Она же идеть въ садъ, произнося, что душа ея невольно влечется на родину (XI, 12). Дівнцы просять ее оглянуться (VII, 1), называя ее при этомъ въ первый разъ "Суламита" (Пред від Штвелинъ понимаеть какъ придагательное отъ имени собственнаго Сунемъ, предполагая переміну буквы з на запатся царь и, спроснящи какъ бы мимоходомъ другихъ дівную, что онів такъ заняты Суламитой (VII, 2), обращается къ этой послідней пось рівнью, въ

которой превозносить ее похвалами и въ выраженіяхъ, которыхъ нельзя было не понять, высказываетъ, чего онъ желаетъ отъ нея (VII, 2—10 а) '). Она же, подхвативши последнія слова царя: "уста твои какъ отличное вино", отвечаетъ на нихъ: "оно течетъ прямо къ другу моему"... Заявивъ затемъ, что она принадлежитъ другу своему, она высказываетъ желаніе пользоваться свободою и возможностью делить съ нимъ любовь (VII, 10b—VIII, 3). Следуетъ опять пауза (VIII, 4).

Въ последней части девица является опирающеюся на руку друга своего (следов. пребывающею на своей родине) и говорящей о силе своей любви къ нему (VIII, 5—7). Затемъ Штеелинъ какъ будто не обращаетъ вниманія на ст. 8—13, где сестры девицы говорять о ея юности, а она въ ответь имъ заявляеть, что въ глазахъ друга своего достигла уже полноты развитія (8—10),—где речь идетъ о винограднике Соломоновомъ въ Ваалъ-гамоне, который отдавался сторожамъ, обязаннымъ доставлять плоды (11—12),—где наконецъ говорится объ общемъ вниманіи, возбуждаемомъ голосомъ настушки-девицы (13). Оставляя все это безъ вниманія, Штеелинъ заметилъ только последній (14) стихъ, полагая, что это начало какой-то неизвёстной въ полномъ виде, нёсни (повторяющейся отчасти въ II, 17 b).

Всявдствіе того, что въ книгъ усматривается два дъйствующихъ лица мужескаго пола, изъ которыхъ одному лицо женскаго пола неизмънно предано, между тъмъ какъ другое отвергается не смотря на всъ его усилія заслужить расположеніе, — всявдствіе этого и основная идея книги опредъляется слъдующить образомъ. Писатель, говорять, хотълъ восхвалить единобрачіе, върность одному супругу, побъждающую всякія искушенія. Т. е. какъ самъ писатель сочувствуеть, такъ и въ читатель хочеть возбудить сочувствіе къ той любви, которая связываеть дъвицу съ астукомъ, оставшимся на ея родинъ, и которая нимало не колеблется отъ

<sup>1)</sup> YII, 6 (5) на слова «царь увязанъ въ преристания» (Ем параброрлаїс) Евр. Срудо зн. корыто, мъсто суда степаетъ вода, для питья смота Выт. ХХХ, 38. 41. Исх. II, 16; доконы, спускающіеся, собтающіє съ головы ч плечи) понято въ первоначальномъ значенім корня.

предложеній царской любви. Опредъляемая, такимъ образомъ, основная идея книги П. П. находится въ связи съ тъми прямыми и косвенными похвалами моногамін, которыя мы уже имъли случай замътить въ книгъ Притчей, II. 16. V, 18 и сл. XVIII, 22. XIX, 14. XXXI, 10—31.

Полагающіе, что въ книгь П. П. два дъйствующихъ лица мужескаго пола, основание для такого мивнія видять особенно въ следующихъ местахъ книги: I, 4. "Влеки меня за собою-ин готовы бълать, -- повель меня царь въ чертоги свои, -- мы восхищаемся и радуемся тобою ... Здесь, — думають, — отличается возлюбленный, къ которому обращается дъвица и ея сожительница во 2 лицъ, отъ царя, о которомъ первая говорить въ 3-мъ. Отъ себя запътипъ им по поводу этого толкованія, что, различая ножду лицомъ, къ которому обращаются во 2-мъ лицъ, и лицомъ, о которомъ говорится въ 3-мъ, страннымъ образомъ забываютъ эти толкователи, что они же представляють возлюбленнаго земляка дввицы отсутствующимъ въ гарент и въ то же вреня находять возможнымъ, что гаремницы говорять ему во 2-мъ лицъ, какъ бы присутствующему, что онв восхищаются и радуются имъ. Неть, что васается по крайней мере первых 4 ст., рачь въ нихъ относится въ одному лицу мужескаго пола, царю, въ которому обращено сочувствие всехъ женщинъ, за которыхъ говорить она.-Серьезнъе и дъйствительнъе значение другихъ осыдокъ, дълаемыхъ на тв или другія ивста книги въ доказательство, что царь, ищушій расположенія дівнцы, и лицо, дійствительно пользующееся этимъ расположеніемъ-лица разныя. Это I, 7; VI, 2, гдъ другь дъвниы представляется пастухонь, вследствіе чего его повидимому нужно отличать отъ цара, явияющагося иногда въ гарент и бестдующаго тапъ съ женщинами. - Подобное нъчто нужно сказать о ссылкъ на IV, 16, "пробудись вътеръ съ съвера, и принесись вътеръ съ юга, новъй на садъ мой; нусть нольются аромати его!-Пусть придеть другь ной въ садъ свой и вкущаеть превосходные плоды ого!" И здъсь подъ другомъ, котораго желаетъ видъть въ его саду говорящее здёсь инцо женскаго пола, можно разумёть Соломона, а не другое лицо, особенно принямая во вниманіе, что этоть другь представляется собственникомъ сада (почему трудно предположить, чтобъ это быль пастухъ), а у Соломона быль виноградникъ въ Ваалъ-гамонв, замвчается какъ бы въ объясненіе IV, 16 въ VIII, 11. Въ V, 8 и сл. передается разговоръ дввицы—одного изъ главныхъ дъйствующихъ лицъ съ ея сожительницами. Последнія говорять и спрашивають о ея другь, какъ о лицъ совершенно имъ неизвестномъ, и она описываеть его имъ. Еслибъ этотъ другъ былъ Соломонъ, упомянутые вопросъ и ответъ были бы непонятны, такъ какъ Соломонъ не былъ неизвестенъ въ его собственномъ гаремъ.

Оставляя пока въ сторонъ тъ мъста книги, котория, повидимому, побуждають непремънно отличать Соломона царя отъ пастуха, любимаго дъвицею, живущею въ гаремъ, считаемъ во всякомъ случать замъчательнымъ, что въ первыхъ 4-хъ стихахъ книги и въ IV, 16 того, къ кому выражаетъ свое расположеніе дъвица, не только не представляется необходимости отличать отъ царя Соломона, но есть причины думать прямо противное. И если такъ, то вопросъ о сочувствіи, расположеніи дъвицы къ царю Соломону можетъ быть ръшонъ въ положительномъ смыслъ. Но есть ли къ тому вполнъ достаточныя, не нъкоторыя только, основанія? И, главное, какъ объяснить тъ данныя, которыя, какъ мы замътили, прямо противоръчатъ положительному ръшенію указаннаго вопроса?

Думаемъ, что тожество возлюбленнаго дъвицы съ царемъ Соломономъ съ одной стороны и положение и занятія пастуха у одного и царскій санъ и обстановка у другого съ другой стороны,—эти противоположнаго свойства данныя, въ связи съ указанными уже нами ръчами о тъхъ же лицахъ, какъ различныхъ между собор,—эти данныя, говорю, не могутъ войти въ характеристику одного лица, при буквальномъ ихъ пониманіи.

Признавать происхождение книги П. П. отъ одного писателя и не находить въ содержание ея внутреннихъ противорвий возможно только при другомъ взгляде на содержание книги, къ которому мы теперь и обратимся, взявши въ руководители Гэверника—одного изъ многихъ въ сущности одинаково, но въ частностяхъ опять и сов. различно излагающихъ содержание книги.

Книга делится на 6 частей, изъ которыхъ въ первой лицо женскаго пола выражаеть тоску по возлюбленномъ, сознаеть въ себъ недостатокъ красоты и свою вину, состоящую въ несохраненів порученнаго ся надзору виноградника (І, 2-8). Лицо мужского пола, возлюбленный, тосковавшей женщины, любуется ея украшенізми и объщаеть ей еще новыя украшенія. Вслъдъ затычь нежду этими двумя лицами начинается разговоръ, содержащій въ себъ взаимныя похвалы ихъ другъ другу и выраженія взаимной любви и привазанности (I, 9-II, 7). Во еторой части любящая слышить, что идеть оя возлюбленный и желаеть видеть ее послев предшествующей (по случаю зимы) разлуки, при наступленін весны (II, 8—14). Она выражаеть съ своей стороны желаніе, чтобы всв губители винограда были пойманы и чтобы ея возлюбленный могь скорве явиться къ ней (15-17). Она ищеть его ночью въ городъ, находить и не хочеть разстаться съ нимъ (III, 1—5). Въ третьей части описывается свадебный повядъ Соломона съ его невъстою, направляющийся изъ пустыни къ Іерусалиму (III, 6-11). Следуеть дальше похвала царя-жениха его невъсть, въ которой -- замъчательно -- встръчаются выраженія буквально сходныя съ вираженіями нев'всти, тоскующей по своемъ возлюбленновъ въ нервихъ стяхахъ книги (IV, 1-15; ср. особенно ст. 10 съ І, 2. 3). На эту нохвалу невъста отвъчаетъ желанісиъ, чтобы женихь пошоль въ садъ, и чтобы вътеръ, колебля претупія деревья, распространяль такъ благоуханіе (IV, 16). И женихъ дъйствительно идетъ въ садъ и ъсть илоды его (V, 1). — Часть четвертая. Любящая саншить голось приближаюниатося возлюбленнаго; но онъ исчезаеть прежде, чвиъ она впустила его. Она бъжить за никъ, ищеть его, подвергается побоять от городских сторожей, и возвратившись домой, на вопросъ дочерей (дъвицъ) Герусалимскихъ о ея возлюбленномъ, она отвечаеть похвалами последнему, заключая иль заявленіемь, что она принадлежить другу своему и онъ ей (V, 2-VI, 3). Возлюбленный говорить ой теже похвалы, ставя ее выше всехъ женпинъ (VI, 4-9). — Пятая часть. Здесь подруга царская является прежде всего предметомъ похваль и вниманія со стороны с

дщерей Герусалимскихъ, между твиъ какъ сама она идетъ въ садъ подъ вліяніемъ мысли о своемъ возлюбленномъ (VI, 10-VII, 1). Является царь, на похвалы котораго она отвъчаеть, что она со всею красотою своею принадлежить ему и влечется къ нему, другу своему, зоветь его въ садъ, гдв имветь доказать ему свою любовь и ласками своими и подаркомъ въ видъ плодовъ, для него сбереженных, и выражаеть желаніе соединиться съ нивь, другомъ своимъ, союзомъ неразрывнымъ и безпрепятственнымъ (VII, 16-VIII, 4). Въ 6-й и последней части лицо женскаго пола является опирающимся на руку своего возлюбленнаго. Въ разговоръ съ послёдникь она выражаеть силу любви и привязанности къ нему (ст. 5-7); и обращаясь къ роднымъ своимъ, указывающемъ на ея юность, говорить о своей возмужалости и криности въ глазалъ друга своего (8-10). Въ то же время она объясняеть, что н виноградникъ, порученный ся надвору, уже въ таковъ удовлетворительномъ состоянім, что она ниветь возможность исправно давать Солонону - владельну сада - установленное количество илодовъ (11. 12). Писатель затемъ обращается къ говорившему неносредственно предъ тъмъ лицу, чтобы оно, котораго голосу внимають другіе служители виноградника, дало возможность и емуписателю — послушать его голоса (ст. 13). А она, обращаясь къ другу своему, зоветь его къ себв (ст. 14).

Чтобы сдёлать правдоподобныть это изложение содержания книги П. П. (основанное на признании одного только лица мужского пола между действующими лицами), считаемъ нужнымъ (въ подтверждение этого признания) указать на некоторыя места книги. Дополнимъ ими те места, которыя уже указани, какъ данныя, истолковываемыя некоторыми въ смысле оснований для признания двухъ лицъ мужского пола, на самомъ же деле имеющия другой смысль, именно подтверждающия мысль объ одномъ лице мужского пола. Мы указали уже именно І, 2—4, где возлюбленнаго девицы нельзя отличать отъ царя, такъ какъ сожительници девицы ся устами могли выражать расположение только къ присутствующему царю, а не къ отсутствующему и имъ неизвестному пастужу на ся родинъ. Указали также на IV, 16., гдв девица выражжаетъ

жимне, чтобы ея другь пришоль въ свой садъ, и нашли, что этамъ другомъ могъ быть не настухъ, а Соломонъ, о которомъ и говорится въ концъ книги, что у него быль виноградникъ въ Ваалъ-гамонъ, главною надвирательницею въ которомъ была, какъ видно, та дъвица и подруга Соломонова, такъ какъ она даетъ отчеть въ томъ, что принесъ виноградникъ 1) (VIII, 11. 12). Теперь обратимъ еще вниманіе на І, 12-ІІ, 4. Мы уже знаемъ, что этоть отдель Штэелинь считаеть сценой, въ которой царь обращается въ девице съ своими ласками и ищеть ся расположенія, нежду тімь какь она изъявленія своей любви и свои покалы относить къ отсутствующему настуху на ея родинв. На какомъ основания толкуеть такъ Штоелинъ эту сцену? Есть ли, прежде всего, основание понимать ст. 12. въ томъ смысле, что дъвица считаетъ себя прекрасною лишь въ отсутствіи царя? Мив представляется въ данномъ случай теченіе и взаимный обмінь мыслей самымъ естественнымъ и ири предположения, что девица относить къ царю же свои слова. На похвали царя 9-11 ст. дъвица отвъчаетъ, что ея нардъ издавалъ благовоніе пока царь сиитлъ за своимъ столомъ — въ ся присутствіи (развів не было въ гарем'в стола или дивана для царя?), т. е. и ея благовонія-такъ жазать — выражають ея возлюбленному царю свое сочувствіе. И ютомъ, начавши рачь о благовоніяхъ, давица сравнивають своего руга съ пучкомъ мирровымъ и съ кистью кипера. И почему опять гого друга считать отсутствующимъ лицомъ, когда она заявляеть т. 19), что онъ у грудей ся пребываеть? И дале, когда какъ ь 15 ст. говорится: "о, ты прекрасна, подруга коя", такъ и , ст. 16 ,о, ты прекрасень, другь мой : то неужели и въ омъ последненъ случав "ти" обращено къ лицу отсутствующему? по этимъ последнивь стихамъ гл. 1. нужно судить и о пердь стихаль гл. 2: и здесь, говоря о друге своемь въ 3 л., і говорить о токъ же царі, который обращается къ ней съ прадажи непосредственно предъ темъ, т. е. о присутствующемъ,

Мъстность, где находился Ваалъ-гамонъ, нензвестна, и потому накакихъ поченій, возможныхъ въ противномъ случав, вывести изъ этого названія

а не отсутствующемъ лицв. Другое мъсто VII, 11 и сл. Послъ того, какъ царь говорить похвалы Суламить и выражаеть предъ ною свои жоланія, после носледнихь словь его: "уста твои какь отличное вино", --- Суламита прямо, подхватывая его слова, отвычаеть; "оно (это вино) течеть прямо къ другу моему"... Почему вдесь подъ "другомъ" не разуметь самого Соломона и почему слова ст. 11 "я принадлежу другу моему и ко мив обращено желаніе его", — почему не считать эти слова отвітомъ на желавія Соломона? Мив представляется невозможнымъ думать иначе, въ виду того, что съ 12 ст. Суланита говорить уже во другу своему, следовательно предъ нею виесте съ нею находившемуся (ст. 12 "пойди другь мой, выйдемъ въ поле...; ст. 13... "тамъ я окажу ласки мои тебъ; ст. 14... "это я сберегла тебъ": VIII, 1. .O, если бы ты быль брать мив... тогда я... целовала бы тебя. Повела бы я тебя въ домъ матери моей...). Привнавая, на основаніи всьхъ анализированныхъ нами м'єсть, что одно, а не два инца мужескаго пола является въ книгв въ различных положеніяхъ, им не забываемъ и не должны забывать, что эти различныя положенія-парскій санъ и паступноскія занятія нельзя совивстить въ одномъ лиц'в при буквальномъ пониманія книги. Книгъ нужно усвоять таинственный симслъ. Но прежд чень разъяснять этотъ таниственный синслъ, нужно свазать, чт и дъвица--- невъста въ однихъ случаяхъ и большею частію пред ставляется дівнцею простого происхожденія, -- она стережеть винс градникъ (I, 6; VIII, 12), но въ одномъ месте (VII, 2) цаг называеть ее девицею высокородною. Такинь образонь и въ ли дъвици совивщаются званія и общественныя положенія, которі въ дъйствительности не могуть принадлежать одному лицу. И з обстоятельство, въ свою очередь, внанваеть нужду понимать кни П. П. не въ буквальномъ, а въ тамиственномъ симслъ.

Должно сказать также, прежде чёнь изъяснять этоть так ственный симсль книги, что ей нельзя усвоять, какъ невкотор усвояють, прообразовательный или типическій симсль. Прообра вательное значеніе содержанія П. П. состояло би въ токъ, это содержаніе инёло бы своинь предметомь действительно ис

рическій факть, именно, какъ большая часть защитниковъ типическаго симсла книги утверждаеть, бракъ царя Соломона съ египетскою принцессой; но отношенія Соломона къ царевив типически предъизображали бы отношенія Ісговы къ Его избранному народу нии Христа Сина Божія къ Его церкви. Если би это било действительно такъ, если бы въ книгъ описывался дъйствительный нсторическій факть: то опять въ ней не усвоялись бы одному и тому же мицу различныя и несовивстимыя въ действительности положенія и занятія, не называлась бы Суланита въ одномъ меств дівицею високородною, а нъ другомъ не представлялась бы простого происхожденія дівниею, стерегущею виноградный садъ; и ея возлюбленный не представлялся бы въ одновъ м'ест'в царемъ, а въ другомъ настухомъ. Событія вли лица, имъющія прообразовательное значеніе должин им'еть въ тоже время и подлинно историческій характеръ. А такъ какъ въ П. П. характеристика лицъ не оправдывается действительностію человеческой исторіи: то въ этой характеристикъ нужно видъть иное нъчто, чънъ описаніе исторических событій и лиць, котя бы и нивющих прообразовательное значеніе. Итакъ, еще разъ приходинъ къ инсли, что книга П. П. имъетъ исключительно — таинственное, аллегорическое значеніе. Какое именно?

Уже въ Пятокникіи Монсоевонъ даются такія зановъди: "не вступай въ союзь съ жителяни той земли, чтобы, когда они будутз блудодъйствовать вслюдь богоез своихъ и приносить жертвы боганъ своинъ, не пригласили и тебя, и ты не вкусиль бы жертвы ихъ. И не бери изъ дочерей ихъ женъ сынанъ своинъ, дабы дочери ихъ, блудодъйствуя вслюдь богоез своихъ, не ввели и сыновъ твоихъ ез блужение еслюдь богоез своихъ" (Исх. ХХХІV, 15. 16) Лев. XVII, 7 ... "дабы впредь они не приносили жертвъ своихъ идоланъ, ва которыми блудно ходять они".—ХХ, 5. 6 ... "Я обращу лице Свое на человъка того" (приносящаго дътей своихъ въ жертву Молоху), и на родъ его, и истреблю его изъ народа его, и вслюдь блудницихъ по сапъдамъ его, чтобы блудно ходить вслюдь молоха. И если какая дуща обратится къ вызывающимъ мертвыхъ и къ волшебниканъ, чтобъ блудно ходить взъ

сапада ижа: то Я обращу лице Мое на душу" ту... Въ Суд. VIII, 33 говорится также: "когда умеръ Гедеонъ, сыны Изранцевы опять стали блудно ходить всльдь Вааловь. Особеню часто пророки описывають идолопоклонство народа еврейскаго подъ образомъ блуженія. Изъ множества примъровъ укажемъ дипь нъкоторые. Ос. 1—ІП' га. І, 2 ..., снаьно блудодійствуєть земія, отступивъ отъ Ісгови". II, 2. "Судитесь съ вашею матерію, судитесь (обращение въ евреянъ, которые представляются, лътые одной матери, каковою считается целый народъ); ибо она не жена Моя, и Я не мужъ ея (слова Ісгови); пусть она удалить блудъ отъ лица своего и предюбодъяніе отъ грудей своихъ"... 5 ... пойду за любовниками моими, которые дають мив клюбь и воду, шерсть н ленъ, елей и напитки"... 7. "И погонится за любовниками своими, но не догонить ихъ"; ..., и скажеть: пойду и возвращусь къ первону мужу коему"... 13. "И накажу ее за дни служенія Вааламъ, когда она... ходила за любовниками своими, а Меня забывала, говорить Ісгова"... 16. "И будеть въ тоть день" (когда Іегова снова обратить къ Себв ея расположеніе), ты будешь звать Меня: мужъ мой, и не будешь болье звать Мена: Ваали". ... 19. "И обручу тебя Мев на въкъ"... III, 1 ... "Иди еще, и полюби женщину, любиную муженъ, но прелюбодъйствуюшую, подобно тому, какъ любитъ Істова синовъ Изранлевнаъ, а они обращаются къ другимъ богамъ"... Другой примъръ: Езек-16 гл., гдв Істова устами пророка излагаеть всю исторію народа еврейскаго, представляя последній въ образе лица женскаго пола, возраставшаго подъ особеннымъ попеченіемъ Ісгови, и говоря с Своихъ отношеніяхъ къ этому лицу, нежду прочинъ, следующее: в проходиль Я инио тебя, и увидель тебя, и воть, это было время твое, время любви; א פָנְפִי עַלִּיִר простеръ Я воскрилія ризъ Монхъ на тебя и покрылъ наготу твою; и поклялся тебъ и вступнать въ союзъ съ тобою, говорить Інгова Вогъ, и тъ стала Моево" (8 ст.) 15. "Но" (послѣ того, какъ Істова не только даль ей все необходимое, но и украсиль, создаль ея силу и славу) ты понадъялась на красоту твою и ... стала блудить и расточала блудодъйство твое на всякаго миноходящаго, отдавалсь ему"

н т. д. См. еще Іезек. гл 23. Прочитанныя мъста показываютъ, что идолослужение у ветхозав. свящ. писателей, а слёдов. и у еврейскаго народа, для котораго они писали, алмегорически называлось блуженіемъ, или невърностію законному мужу. По противоположности этому аллегорическому представлению, союзъ или завъть народа еврейскаго съ истиннымъ Богомъ, Ісговою, могъ быть названъ брачнымъ союзомъ. Въ книгахъ Монсеевыхъ и въ книгъ Судей не встрвчается, однакоже, ни этого последнято названія, ни представленія, съ нишь соединяемаго. Но въ прочитанныхъ нами видержкахъ изъ пророческихъ ръчей прямо говоритъ Ісгова Изранлю: , ты будешь звать (когда обратишься ко Мив и Я возвращу тебъ Мое расположение) Меня "мужъ мой". И обручу тебя Мић навъкъ". Равныть образовъ и у Евекінля говорить Ісгова то, что въ сущности означаетъ вступленіе Его съ обрътенною молодою женщиной въ брачный союзъ (ср. сказанное въ Езек. XVI, 8. съ Рус. III, 7 и сл. "Воозъ... спалъ подлъ скирда". А Русь, по совъту своей свекрови, "пришла тихонько, открыла у ногъ его и легиа. Въ полночь онъ содрогнулся... и (увидъвъ ее) сказалъ: кто ты? Она сказала: я Руоь, раба твоя; простри крыло твое на рабу твою על־אַמְהַךְּ על־אַמָּהָן. цбо ты родственникъ"): "Я вступиль въ союзъ съ тобою, и ти стала Моею". Прибавинъ къ этимъ указаніямъ еще несколько другихъ, чтобы характеризовать образь пророческого представленія положительной стороны отношеній Іеговы къ Его народу. У пророка Исаін (LIV, 5) говорится въ обращеніи къ народу еврейскому: "твой Творецъ есть супругъ твой, — Іегова воинствъ имя Его"; и еще, въ LXII, 5: ... "какъ женихъ радуется о невъсть, такъ будеть радоваться о тебъ Богь твой" (обращение въ Герусалину и Сіону). Послъ этихъ и подобних аллегорических рачей у пророковъ, понятнымъ становится и Пс. XLIV (XLV), но которому дарь, престоль котораго въченъ, инветъ одесную себя царицу, украшенную ризами златыми, ния которой будеть памятно въ роди родовъ и во векъ века и за которою въ царскіе чертоги входять дівы-подруги ся. Говорю, что понятнымъ становится симсяъ этого исалма, какъ пъсни о сорзв Вега съ церковію еврейскою, за которою вступять въ такой

же союзь и язычники. Такъ въ Ветхомъ Завътъ. Въ Новомъ Завътъ таже аллегорія употребительна для опредъленія отношеній между Христомъ и Его Церковію. Іоаннъ Креститель такъ опредвляеть свои отношенія ко Христу: , не я Христось, но я посланъ предъ Немъ. Имвющій невісту есть женихъ; а другь жениха, стоящій и внимающій ону, радостію радуется, слыша голосъ жениха. Сія-то радость ноя исполнилась" (Ioan. III, 28, 29). Самъ Спаситель, въ отвътъ на вопросъ фарисеевъ, почему ученики Его не постятся, говорить следующее: "погуть ли печалиться" (пость есть выражение печаля) , сыны чертога брачнаго, пока съ ними женихъ? Но придуть дни, когда отнимется у нихъ женихъ и тогда будуть поститься" (Ме. ІХ, 15). Заметимъ, что все это говорилось іудеямъ, которнять вышеуказанныя річи пророковъ подготовляли къ пониманию словъ Христа Спасителя и Іоанна Крестителя въ известномъ определенномъ смысле. Апостолъ Павелъ въ 2 Кор. XI, 2, карактеризуя отношенія, въ которыя онъ своею проповедію поставиль кориноскихь христіань ко Христу, говорить: я обручить васъ единому мужу, чтобы представить Христу чистою дівнов". (Припомните по поводу этихъ словъ нівкоторыя выраженія изъ книги пророка Осіи). Наконецъ, апостолъ Іоаннъ Вогословъ въ откровеніи о последнихъ судьбахъ церкви Христовой, соверцая побъду Господа надъ вломъ (любодъйцею), слышитъ въ тоже время голосъ многочисленнаго народа, какъ бы водъ многихъ, какъ бы громовъ сильнихъ, нежду звуками котораго онътайновиденъ различаетъ следующія слова: "возрадуемся и возвеселимся и воздадимъ Ему славу: ибо наступилъ бракъ Агица, и жена его приготовила себя. И дано было ей облечься въ виссонъ чистый и свётани; виссонь же есть праведность святыхъ" (Апок. XIX, 7. 8). Тоть же Ісаннъ Вогословь и тогда же видъль "святой городъ Герусалинъ новый, сходящій отъ Бога съ неба, приготовленный какъ невъста, украшенная для мужа своего " (—XXI, 2). Тавинъ образонъ чрезъ Ветхій и Новий Завъть проходить представление отношений нежду Ісговою и Его избраннымъ, святымъ народомъ и между Христомъ Спасителемъ и Его церковію подъ образовъ брачнаго союза нежду нужевъ н женою.

Если теперь предположить, что въ внигъ П. П. аллегорически описываются тв же отношенія Ісговы къ Его народу или Христа въ Его Церкви, о которыхъ говорится во всехъ сейчасъ указанныхъ мъстахъ относительно смысла своего не допускающихъ сомивнія: то остественно, сами собою устраняются затрудненія, возникающія при буквальномъ или типическомъ толкованіи содержанія книги. Тв различныя положенія, которыя усвояются книгою каждому изъ главныхъ дъйствующихъ въ ней лицамъ и совивстность которыхъ въ характеристикв одного отдельнаго инца, какъ ин сказали, не можетъ быть оправдана прииврами человъческой исторіи, — эти различныя положенія соотв'ятствують тапъ свойстванъ, которыя инветь Богь, какъ Богь, и темъ действіянъ, какія Онъ совершаеть въ род'в челов'вческомъ, какъ Его Спаситель, -- соответствують -- въ Цервви -- ея обязанностявъ по отношению къ Вогу и Его закону и праванъ, благодатно ей дарованнымъ. Такъ, лицо мужескаго пола называется царемъ и въ жизни своей имъетъ царскую обстановку: въ подлинномъ значеніи вниги этикъ обстоятельстванъ соответствуеть владичество Геговы нан Христа надъ вседенною вообще и главенство надъ перковію въ особенности. Тоже индо, въ однихъ случаяхъ называемое ца... ремъ, въ другихъ представляется пастухомъ (I, 7; VI, 2. 3). Д Ісгова ("возсъдающій на херувинахъ") въ Встхонъ Завъть, въ одномъ (LXXIX, 2) псавив называется "Пастыремъ Израидя, водящимъ, какъ овецъ, Іосифа". У пророка Ісвекіиля, обличая пастырей Израилевыхъ, которые небрегли о- порученномъ лиъ стадъ, не заботились о нравственномъ благъ ввъреннаго имъ натолько блюди свои интересы, "пасли самихъ себя", DOJA. Ісгова наконець говорить имъ следующее: "воть Я Самъ отыщу Монхъ и осмотрю ихъ. Какъ пастухъ повъряеть стадо такъ Я пересмотрю овецъ Моихъ... и буду пасти ихъ в горажъ Израндевихъ... Вуду пасти ихъ на хорошей пажити... XXXIV, 12-14 и сл.). Вспомните, затемъ, изъ Нов. Завъта ытчу о Пастыра доброва, Котораго знають его овцы и Который аеть Своих овець и полагаеть за нихъ душу Свою, и Который ьеть также и другихъ овецъ, не Его двора, привести къ Себъ «Xриот. Чтин.», № 5-6, 1887 г.

присоединить къ Своему стаду. Сравните съ этою притчею то, что читается въ П. П. о дівницахъ, стоящихъ на второиъ плані, но разделяющихъ съ Суламитою любовь въ царю Соломону, такъ что въ первыхъ, напр., стихахъ книги Суламита говоритъ и за себя и за нихъ: ,,мы восхищаемся и радуемся тобою . Сравните также и слова Пс. XLIV, по которымъ за царицею веледъ приводятся къ царю дъвы искреннія (подруги) ел. Дъвица невъста, Суламита, называется въ книга въ одномъ маста (VII, 2), "давидею высокородною"; ее восхваляють царицы и наложницы царскія (VI, 9). Это вполеть согласно съ темъ, что въ Пс. XLIV царица является одесную царя. Но таже дъвица невъста въ другихъ местахъ книги говоритъ о себе, какъ о хранительнице винограда, то не точной, то верной въ исполнени своихъ обязанностей. Въ объяснение этого образа представления прочитайте Ис. V гл. Тамъ предлагается притча, содержание которой следующее: У Воздюбленнаго Моего ("רור"), говорить Іегова) быль виноградникъ на вершинъ утучненной горы. Онъ обнесъ его оградой, очистиль отъ камней, посадиль въ немъ отборныя виноградныя лозы. построиль башин среди его, выкональ въ немъ точно и ожилаль, что онъ принесеть добрые грозды, а онъ принесъ дикія агоды. Виноградникъ Господа Саваова есть домъ Израндевъ и мужи Іуды — любинов насажденів Его, — объясняеть пророкъ въ ст. 7. Итакъ Господь Саваооъ называется Возлюбленныть (dod), также какъ и въ П. П. Суланита называетъ царя-пастиря "другъ мой" (dodi). У Возлюбленнаго виноградникъ на горъ утучненной: а Содомонъ виветъ виноградникъ въ Ваалъ-гамонъ, плоди котораг Суданита нивла обязанность отдавать царю. У пророка Ислін правда, не говорится ни о каконъ лиць, на которонъ лежала б отвътственность за виноградникъ; самъ виноградникъ (домъ Изран девъ) ответствуетъ за себя. Но Воздюбленный стоить къ вине градняку въ такихъ же совершенно отношеніяхъ, какъ Солокон къ винограднику въ Ваалъ-галонъ, т. е. какъ собственникъ хозяннъ его. И если у пророка Исаін виноградникъ предста ияется отвътственнивь сань за себя, то это объясияется три что виноградникъ есть метафорич. названіе для общества.

этикь, какъ само собою понятно, не только не исключается, но и предполагается естественно существованіе въ обществъ представителей власти, распорядителей. Этихъ-то представителей власти изображаеть писатель книги П. Пъсней въ лицъ Суланиты, когда говорить о последней какъ хранительнице винограда. Во всякомъ случав, впрочемъ, и для полноты представленія и для подтвержденія віроятности предлагаемаго толкованія, им должем припомнать еще изъ Нов. Завъта притчу Христа Спасителя о виноградникв и виноградаряхъ, притчу, касающуюся именно отношеній представителей народа еврейскаго, руководителей религіозно-нравственной его жизни, къ самому народу отчасти и главнымъ образомъ къ Істовъ, избравшему евресвъ въ свой собственный народъ. И въ книге П. П., что касается отношеній между Суланитой и владетеленъ винограника считаемъ замечательнымъ, что Суламита говорить о себъ, что она не сохранила виноградника и за то подвергиась гивну сыновей матери своей (І, б), -- считаемъ замъчательных, потому что и пророкъ Исаія (въ концъ V гл.) предсказываеть неверному Изранию, что Гегова "подниметь знамя народань дальникь, и дасть знакъ живущему на краю земли.-и вотъ онъ легко и скоро прійдеть... и схватить добычу и унесотъ, и никто не отниметъ" (V, 26. 29); эти слова соответствують словань притчи, V, 5. 6: "отниму у него (виноградника) ограду, и будеть онь опустошаемь; разрушу ствну его и будеть попираемъ. И оставить его въ запуствини"). Если въ книгъ П. П. описываются отношенія между Іеговою и Его церковію или избраннымъ народомъ, то понятными становятся и нъкоторыя частности, трудно объяснимия при буквальномъ пониманіи книги. Напр. III, 6 "кто это восходить оть пустыни, какъ бы въ столбахъ дына, окуриваеная ниррою и енијановъ, всякими порошками продавца арокатовъ"? Если разуметь здёсь невесту Соломона и никого болве, то что значить, что она "восходить оть пустыни • ? Невозножно понять этого выраженія ни въ каконъ стучав, кромв того одинственнаго, если подъ этимъ "восхожденіемъ" разуньть путешествіе Изранльтанъ изъ Египта чрезь пустыню въ землю Ханаанскую и вступленіе въ последнюю съ Digitized 38 5009 C

устроенных богослужениемъ. Другой примъръ. Суданита слишить приблежение своего друга, слишеть его голось, видить его руку въ окив, отворяеть ему, но онъ исчезаеть, и она должна искать его. По сообщению книги П. П., этогь факть повторяется съ небольшими видоизмененіями въ каждомъ отдельномъ случае (Ц, 8—III, 4; V, 2—7), напр., въ первоиъ случав она находить своего возлюбленнаго на улицамъ города, а въ другомъ только подвергается побоянь со стороны городскихь сторожей. Въ дъйствительной исторіи этимъ подробностямъ аллегорія соотвітствують следующіе моменты: Істова избраль еврейскій народъ въ Свой собственный народъ, заключиль съ никь завъть на горъ Синаъ. Но еврен, съ своей стороны, должны были быть святымъ, непорочнымъ народомъ, -- только нодъ этимъ условіемъ они сохраняли свое право на обътованія, данныя имъ Ісговою при заключеніи завъта. Со времени заключенія завъта "рука Ісговы не сокращалась на то, чтобы спасать, и ухо Его не тяжелело для того, чтобы слишать" (Ис. LIX, 1). "Всякій день", напротивъ, "простиралъ" Онъ "руки" Свои "къ народу непокорному, ходившему путемъ недобримъ, по своимъ номышленіямъ" (-LXV, 2). "Но безваконія" народа "произвели разділеніе между" нимъ "и Богомъ" его "и грвхи" его — народа — "отвратили лице" Божіе отъ него (-LIX, 2). Однако же и согръшивний народъ призываеть" къ Себв "Гетова", какъ жену оставленную и скорбящую духомъ и какъ жену юности, которая была отвержена" (-LIV, 6). Вамъ извъстно, какъ часто народъ еврейскій отнадаль отъ Ісгови и ходиль къ идоламъ на поклоненіе, какъ часто за то оставляль его и Істова, прекращая ващиту его національной свободы и самостоятельности и какъ часто, наконецъ, Израиль своинъ обращенісить къ Ісговъ возвращаль себъ и благоволеніе Его и, какъ внышнее обнаружение этого благоволения, національную независимость. Воть эти моменты исторической жизни еврейского народа и нивыв въ виду писатель кн. П. П., изображая разлуки цары Солонона и Суланиты при обоюдномъ желаніи быть вивств и взаниномъ другь ко другу расположении.

Объяснить здесь же, что имя Суланиты лучше производит

не отъ имени города Сунемъ, а считать прилагательнымъ притяжательнымъ отъ имени Соломонъ. Оно будетъ значить тогда: принадлежащая Соломону и въ тоже время раздёляющая съ нимъ, носящая и въ себъ тъже качества, какія указываются этимъ именемъ: миръ, безопасность, пёлость, полнота.

Изложивши и объяснивши подлинный спысать содержанія книги П. П. въ его важивищихъ моментахъ, не можемъ оставить безъ отвъта тъхъ возраженій, которыя дълаются по поводу такого объясненія книги. Говорять, что когда пророки описывають отношенія Ісговы къ Его народу, какъ отношенія супруговъ между собою, тогда они всегда прямо говорять, что они хотять оставляють новъдъніи относительно сказать. не ВЪ подлинсимсла своихъ речей. Между темъ въ виде П. П. нъть ни одного слова въ объяснение всей аллегорической истории, въ ней изложенной. Другую черту различія между представленіями пророческими, относительно союза между Ісговою и Израилемъ съ одной стороны и ръчами о томъ же союзъ въ П. П. съ другой, видять въ томъ обстоятельствъ, что пророки говорять объ Істовъ, какъ мужъ, покровительствующемъ и защищающемъ свою жену-Израния, а въ П. П. явияются юнома и дъвица, не встунившіе еще въ бракъ и только ищущіе соединиться другъ съ другомъ. На первое возражение отвичаемъ, что нужно полагать различію исжду ораторскимъ произведеніемъ и произведеніемъ дирическимъ. Ораторъ, говоря предъ народомъ, если позволяеть себъ ть или другія адлегоріи, должень непремінно объяснять ихъ, если хочеть, чтобы рёчь его была понята слушателями, - и воть почему пророческія аллегорін санини же пророками, какъ мы видимъ, объясняются. Между темъ такая книга, какъ П. П., производоніе лирическое, не произнесенная первоначально предъ народомъ, не требовала необходимо такого объясненія, также какъ Пс. XLIV (XLV) не сопровождается объясненіемъ. И думаемъ, что и понимнія книги въ разъясненномъ, а не въ другомъ накомълибо смисле совершенно достаточно техъ аналогій, которыя указаны нами между книгою П. П. и теми другими книгами, въ которыхъ аллегорін, подобныя аллегоріямъ П. П., не оставляють сод с мивнія насчеть своего симсла. Что касается другого возраженія, то замътимъ, съ одной стороны, что и у пророковъ не всегда союзь Бога съ Изранленъ представляется союзонъ мужа и жени, уже вступившихъ въ бракъ; у пророка Исаів, напр. (LXII, 5), говорится: "какъ радуется женихъ о невъсть, такъ радуется Богь твой о тебъ". Съ другой стороны, и въ П. П. возлюбленний Суламиты нигдъ не навывается юношею, но представляется чаще и подробиве описывается, какъ царь Соломонъ, между твиъ какъ Суламита сама себя называеть и черною и загоръвшею на солнцъ. При такомъ сопоставленін, союзъ между царемъ и Суламитой является деломъ милосердія и благости царя---наи переводя аллегорическій языкъ на обыкновенный — союзь между Богонъ и Его церковію есть діло любви и благодати Вожіей. Этоть моненть сь особенною силою оттенень въ книге П. П., и воть откуда отличіе последней оть пророческих аллегорій, нивющих тоть же синсяъ.

Мы должны теперь еще показать, что аллегорическое толкованіе книги П. П., какъ пъсни объ отношеніяхъ Ісговы къ Его церкви, не есть выдумка (хотя бы болье или менье серьезно обоснованная) поздиващаго времени, а ведеть свое начало по крайней ифрв отъ собирателей канона ветхозавътныхъ священныхъ книгь. Въ самонъ деле, могла ли бы книга П. П. найти собъ ивсто въ священномъ канонв, еслибъ ее понимали собиратели канона не иначе, какъ только въ буквальновъ смыслъ. Еслибъ они понимали ее въ буквальномъ смысле и еслибы, однакоже, они поставили ее на ряду съ священными книгами, давъ ей притомъ надписаніе: "прекрасивншая пъснь": то этиль самыль, по справеддивому заивчанію одного западно-европейскаго богослова (Magnus, стр. 14), "они делали бы истинный насквиль на все прочія книги Ветхаго Завъта. Какой израндътянинъ могъ признать свътскую итсиъ, эротическаго содержанія за п'вснь, нивющую преннущество предъ псалнами Монсен, пъснями Маріами, Девворы, Анны, Давида? - Этого не могло быть, скажень мы отъ себя, при укрѣпившейся навна Вавилонскаго привляванности евреевъ въ Ісговъ и Его закону и развившейся религозности во всъхъ сторонахъ илъ жизни.

Следя дальше судьбу книги П. П., отношение евреевъ къ ея содержанію, находивъ въ книгв Інсуса с. Сирахова следующія слова, обращенныя къ Соломону: "исполниль еси (вемлю) притчами гаданій" (έν παραβολαίς αίνιγμάτων) (Снр. XLVII, 17 сл. 15 гр.), и что подъ этими загадочными притчами разумъть нужно не книгу Притчей Соломоновыхъ, заключить можно изъ того, что въ ст. 19 (по греч. 17) о тахъ притчахъ говорится отдально и въ другихъ вираженіяхъ ("въ пъснехъ и въ пареміахъ и въ притчахъ и въ сказанівхъ удивишася тебъ страны"). Да и всякій согласится, что Притчи Соломоновы совствъ не такъ загадочны, чтобы заслуживали ния тараводай айчүрийточ, --- иня, во всяконъ случав гораздо болве приличное Пъсни Пъсней. Въ такомъ понимание разсматриваемыхъ словъ сына Сирахова еще болье убъждаетъ насъ другое мъсто той же книги, именно XXXIX, 1—3. Тамъ восхваляются занятія изученість, толкованість закона Господня, въ обширномъ синсяв этого слова, -- отдается справедливость тому, кто "во из-**ΒΗΤΊΑ ΠΡΗΤΥΘΆ COBHHACT** (Ε΄ν στροφαίς παραβολών συνεισελεύσεται). сокровенная притчей изищеть (ἀπόκρυφα παροιμιῶν ἐκζητήσει) и ΒЪ ΓΑΛΑΝΙΕ ΠΡΕΤΨΟΕ ΠΟΧΕΒΟΤЪ" (xal έν αlνίγμασι παραβολών άναотрафијоста:). "Извитія, или — выражаясь понятиве — строфы притчей суть такія книги, какъ Псалиы, Іовъ, Екклезіасть, написанныя въ особенной поэтической формъ; а подъ "сокровенными" и "гаданіями притчей естественно разумать книгу П. П. съ ея сокровеннымъ и загадочениъ содержаніемъ. Итакъ во время Інсуса сина Сирахова уже занивансь, трудились надъ изъясненіемъ содержанія П. П., притомъ понимая это содержаніе, какъ загадку, не въ буквальновъ синслъ, а въ сокровенновъ таниственновъ синслъ. Дажье, находять некоторые, что авторъ перевода, известнаго подъ ниенемъ LXX толковниковъ, не чуждъ быль пониманія книги П. П. въ аллегорическомъ смысле, и въ доказательство этого указывають на ІV, 8, гдв LXX слова מראש אַמנה перевели ἀπ' ἀρχῆς πίστεως (\_отъ начала върн"). Подленний синслъ указаннихъ еврейскихъ словъ следующій: ("спеши съ вершини Анани"); и симсль этотъ вполнъ соотвътствуетъ параллельному смыслу слъдующихъ затъмъ выраженій да и предыдущихъ, — весь стихъ, одникъ словомъ, читается следующимъ образомъ по русскому съ еврейскаго переводу: ...со мною съ Ливана, невъста! Со мною иди съ Ливана! Сивши съ вершины Аманы, съ вершины Сапира и Ермона, отъ договишъ львиныхъ, отъ горъ барсовыхъ!" И переводъ LXX согласенъ съ этимъ переводомъ во всехъ пунктахъ, кроме "начала веры". Переводя такимъ образомъ указанныя еврейскія слова вопреки контексту, правильно однакоже понимаемому, переводчикъ, --- можно догадываться, — имълъ въ виду именно аллегорическій симсяв приглашенія нев'єсты съ Ливана, какъ призванія ув'тровавшей души нии только начавшей свое существование церкви къ прогрессивному усовершенствованію, къ постепенному достиженію міры полнаго возраста (ср. Еф. IV, 13). Въ талиуде аллегорическое толкование П. П. признается единственно возможнымъ. Мы знаемъ сужденіе р. Акибы, записанное въ талиудъ, слъдующаго содержанія: "дальше оть мысли, что когда-либо какой-либо израильтянинъ сомиввался въ святости П. П.; потому что міръ недостоннъ быль того дня, въ который израилю дана И. Н. Если святи всѣ Kethubim'ы, то П. И. свята по преинуществу". Но вивств съ этикъ, въ талиудъ есть другія сужденія, которыя нікоторыми понимались и понимаются, накъ несовитестния съ убъждениеть въ святести П. П. Именно, въ одновъ въсть Такиуда записанъ споръ еврейскихъ ученыхъ о томъ, не оскверняють им рукъ некоторыя священныя книги, особенно Пъснъ Пъсней (Massecheth Iadaim c. 3. § 5; in Mischna ed. Surenhus t. VI, p. 487). Изъ существованія этого спора выводили и выводять то заключение, что некоторые равнины подвергали соживнію право П. П. занимать место въ кановъ. Есть другое свидетельство въ раввинскомъ сочиненіи, известномъ подъ именемъ "главъ раби Насана". Тамъ въ гл. 1 говорится, между прочимъ, следующее: "сначала некоторые дукали, что Притчи. Пъснь Пъсней и Екклевіасть суть апокрифы (genusim), потому что онъ говорять притчами (аллегорически), и что онъ не принадлежать къ числу священных книгь (kethubim). И счетали ихъ тайными (genusim), пока мужи великой синагоги пришли и изъяснили ихъ". Последнее свидетельство имееть въ виду, очевидно. фактъ принятія книги П. П. въ канонъ; принятіе это сопровожда-

Digitized by GOOGLE

дось изъяснениемъ книги въ смыслъ, соотвътствующемъ ея божественному достоинству, между тымь какъ ныкоторые недоумывали насчеть ея симсла. И это все было въ періодъ великой синагоги, слъдов., во всякомъ случав гораздо раньше эпохи Маккавеевъ (леть 150-50). Если, затыть, въ другомъ мысты говорится, что Пыснь Пъсней оскверняетъ руки, то это не значитъ, что книга не имъетъ священнаго характера; потому что тоже самое, что утверждалось нъкоторыми о П. П., утверждалось и о ветаъ священныхъ книгахъ. Очевидно, однакоже, что евреи не отрицали священнаго достоинства всехъ вообще ветхозаветныхъ книгъ. Итакъ, выражение , такая-то книга оскверняеть руки" не имфеть того симсиа, что будто бы книга, о которой это говорится, не есть свящ. книга. Нъть, это выражение значить только, что книга П. И. когла быть дурно понята и злоупотребляема, также какъ другія свящ. книги. И, бозъ сомнънія, этого дурнаго пониманія и злоупотребленія опасались раввины, когда постановили не позволять читать книгу П. П. евреямъ, не достигшимъ тридцатилътняго возраста. И замечательно, что тоже постановление относилось и въ первимъ главать вниги Вытія и къ внига пророка Ісзекіндя (собственно начало и конопъ книги). Хотели, по объясновію блаж. Ісронина, чтобы эти книги были читаемы людьми, по возрасту своему способиными въ совершенному знанію и такиственному разум'янію (ut ad perfectam scientiam et mysticos intellectus plenum humanae naturae tempus accedat). Замъчають также совершенно справедливо по поводу указаннаго сопоставленія, что если бы, запрещая до 30 леть читать книгу П. П., делали это потому, что соинъвались въ духовномъ, таниственномъ смысле книги, то сомивне гакого рода не ногло бы никакъ инеть инста по отношению къ нить Вытія и пророка Ісвекіиля: въ книгь пророка Ісвекіиля аниствонний синсль всогда признавался, а въ началь Битія танитвеннаго синсла никто никогда не искалъ. Итакъ, книга П. П., вчало Витія и первыя и последнія главы Іспекіндя нифоть нежду обово то общее, что онъ трудим для пониманія, легко могуть ыть неправильно истолкованы; и воть причина, почему эти части Зетхаго Завъта всъ висстъ позволени были у овреевъ для чтенія

лишь достигшимъ полнаго и совершеннаго возраста. Говоря о судьбъ таниственнаго толкованія книги между евреями, нельзя обойти могчаність и того обстоятельства, что книга П. П. считается у них первою между пятью, такъ называемыми, megilloth и читается въ день Пасхи. Почему имению въ день Пасхи? Отвъчаемъ на этотъ вопросъ савдующими соображеніями. Избавленіе народа еврейскаго отъ египетскаго рабства было началовъ осуществленія того завъта, въ который Іегова вступиль съ народомъ еврейскимъ еще въ лице Авраама. Думаемъ, что именно этотъ моментъ въ исторіи отношеній Ісговы къ Его народу ниветь въ виду пророкъ Ісзекінль, обращаясь къ іудеянъ съ следующими словами: "При рожденіи твоенъ (въ качествъ отдъльной, самостоятельной народности) ... пуна твоего не обръзали, и водою ты не была омыта для очищенія, и солью не была осолева, и пеленами не повита. Ничей глазъ не сжалился надъ тобою, чтобъ изъ милости къ тебъ сдълать тебъ что-нибудь нвъ этого; но ты выброшена была на поле, по презрвийо къ жизна твоей, въ день рожденія твоего. И проходиль я имо тебя, в увидъль тебя брошенную на попраніе въ кровяхь твонхь, и сказалъ тебъ: "въ провяхъ твоихъ живи!.." Унножиль тебя, какъ полевня растенія; ти виросла и стала большая и достигла превосходной красоти;... но ты была нага и непокрыта. И проходиль Я инио тебя, и увидълъ тебя...; и простеръ Я воспримія ризъ Моихъ на тебя, и покрыть наготу твою; и поклядся тебв, и вступиль въ соювь съ тобою, говорить Господь Вогь; и ты стала Moen" (Ieser. XVI, 4-8). Въ день воспоминанія о вступленія Істовы въ союзъ съ народомъ свройскимъ, дотолъ томившимся въ рабствъ, установлене было читать книгу, въ такой же аллегорической формъ, какъ и пророкъ Езекіндь въ прочитанномъ мъстъ, нялагающей исторію заключеннаго въ первую Пасху союза межд Ісговою и свреми. Другими словами, только понимая книгу П. 11. въ алиогорическомъ симске, и именно въ выше разъясненномъ. можно было назначить ее для чтенія именно въ день Паски, а п въ другой какой-либо праздникъ. Наконецъ, таргунъ жалиейска на книту П. П. написанъ въ духв, соответствующемъ тому пониманію книги, какъ аллегорическаго изображенія отношен

Істовы къ Его народу. Таргумъ этотъ написанъ, правда, уже посль заключенія талиуда, т. е. позднье V христіанскаго въка Но воть какія дюбопитныя толкованія тамъ предлагаются. Напр., надинсаніе "песнь песней, написанная Соломономъ" перефразируется въ таргумъ такимъ образомъ: "пъсни и похвали, котория произнесъ Соломонъ пророкъ царь Изранльскій по вдохновенію Духа Св. предъ Господомъ Владикою всего міра". Десять півсней составлены были въ пірв томъ (эти пъсни перечисляются потомъ и называются между ними Адамова пъснь — пс. XCI (XCII), надписываемый въ таргумъ такимъ образомъ "пъснь и хвала, которую сказалъ первый человъкъ за день субботній"; по еврейски же и въ перевод LXX просто "въ день субботній; дальше-півснь Монсея и сыновъ Израндевихъ по переходъ чрезъ Чериное море, —пъснь Девворы, Анны, матери Самуила и др.), но эта пъснь превосходнъе всъхъ тъхъ. 2. Сказалъ Соломонъ пророкъ: благословенно имя Господа, Который даль намъ законъ, рукою Моисея, писца великаго, написанный на двухъ скрижаляхъ каменныхъ, и шесть трактатовъ Мишны н Талмудъ съ объясненіемъ, и говориль съ нами лицемъ къ лицу, какъ человъвъ, который приустъ блежняго своего, по множеству любви своей, которою возлюбить онъ насъ болье, чень сопьдесять народовъ. 3. Отъ голоса чудесъ Твоихъ и могущества Твоего, которыя Ти сделаль народу Твоему дому Израилеву, подвиглись все народы, которые услышали молву о могуществъ Твоемъ и о знаменіяхъ Твоихъ благихъ, и Имя Твое святое услишано било во всей земль, поелику оно дучие, чьиъ елей помазанія, которымъ помавываются голови царей и священниковъ: и потому праведные избрали идти по пути благости Твоей, чтобы обладать векоиъ настоящинь и въконь грядущинь. 4. Когда вышель народъ дона Израмлева изъ Египта, величіе Владики въка било вожденъ ихъ въ столив облачновъ дневъ и въ столив огненновъ ночью. Правелные того покольнія сказали: Владыка всего выка, влеки насы за собою, и ин пойдемъ путемъ благости Твоей, и приведи насъ къ подошвъ горы Синая и дай навъ законъ Твой изъ сокровища Твоего, которое на тверди, и мы будемъ восхищаться и радоваться **дваждатью** двумя буквами, которыми онъ (законъ) написанъ, и бу-о |с

демъ воспоменать о нихъ и воздюбимъ божество Твое и оставиль идоловъ явыческихъ; и всв праведные, дълающіе то, что право предъ Тобою, убоятся Тебя и возлюбять заповъди Твои... 9. Когда вышли сыны Израилевы изъ Египта, фараонъ и войско его погнались за ними съ колесницами и всадниками; и дорога была закрыта для нихъ съ четырехъ сторонъ: справа и слева были пустыни, полныя огненныхь змей, позади ихъ были фараонъ нечестивый и войско его, а предъ нимъ---- море, поросшее тростникомъ. Что сделаль тогда Святый и Благословенный? Онъ явился тогда въ славъ могущества Своего надъ моремъ и изсущилъ море, грязи не высушиль. Сказали нечестивие и сившавшіеся (посредствоиъ бракомъ съ израильтянами) и чужів, какія между ними были: "воды моря могь онъ высущить, а грязи не могь высущить. Въ тотъ же часъ воспылаль гиввъ Господень на нихъ, и Онъ хотълъ потопить ихъ въ водахъ моря, какъ потоплени фараонъ и войско его и колесницы и всадники и кони его; но Моисей прерокъ простеръ руки свои въ молитей предъ Господомъ и отвратилъ гейвъ Господень отъ нихъ; и открыли уста свои онъ и праведники покольнія того и восивли песнь и перешли посредине моря тростииковаго по суху, ради заслугъ Авраана, Исаака и Іакова возлюбленныхъ Господнихъ... Однинъ словонъ, каждый стихъ, каждое почти слово книги П. П. пріурочиваются къ тому или другому моменту исторіи народа еврейскаго и истолковываются въ смыслів указаній на такія или иныя отношенія между этигь народомъ в Іеговою. Чтобы кончить рычь о судьбы книги между евремин, передаю мивніе Ибиъ-эвры († 1167), которое выдается имъ за мивніє всей синагоги. Въ своемъ толкованіи на книгу П. П. онъ товорить: "ни, ни! чтобъ Песнь Песней говорила о плотской любви; все въ ней говорится аллегорически (фигурально). Потому что, еслибъ не величайшее ся достоинство, она не была бы внесена въ составъ священныхъ книгъ; и о ней не было никакихъ споровъ . Раввини и до сихъ поръ называютъ книгу П. П. "СВЯТОЮ ИЗЪ СВЯТЫХЪ", СВЯТВЙШОЮ КНИГОЮ.

Христіанская церковь также искони понимала книгу П. П. въ аллегорическомъ синслъ. По крайней мъръ воть что говорить

блаж. Өеодорить въ своемъ толкованіи на книгу П. П.: "не только Евсевій Палестинскій и Оригенъ Египетскій и Кипріанъ Кархидонскій (Кароагенскій) и древивитіє сихъ и ближайшіє къ апостоланъ, но и после нихъ прославившеся въ церквахъ призна-ΒΑΙΗ ΚΗΝΤΥ ΑΥΧΟΒΗΟΝΟ (πνευματικόν έγνωσαν το βιβλίον), (τ. θ. нивищем духовный аллегорическій симсль) Василій Великій и оба Гриторія (Неокесарійскій и Богословъ) и Діодоръ и Іоаннъ и вев после нихъ". Христіанское аллегорическое толкованіе отличалось отъ еврейскаго только темъ, что христіанскіе отцы и учители церкви видъли въ книге таинственную песнь о любви Христа Спасителя къ Его церкви вообще и къ каждой верующей душе въ частности, между тыть какъ еврен, какъ мы видыли, понимали П. П. въ синслів аллегорически-изложенной исторіи отноменій Істовы къ Его избранному народу. Различіе несущественное: потому что уже въ Ветхомъ Завъть, въ пророческихъ ръчахъ, напр., Исаін, предсказнвается распространеніе церкви оврейской, т. е. христіанской, вознанилей первоначально между обремии, между языческими народами путемъ покоренія песяванихь этому новому царству. "Возвеселись, неплодная, нераждающая; воскликни и возгласи, немучившаяся родами: потому что у оставленной гераздо болье детей, нежели у имвющей мужа, говорить Іегова. Распространи место шатра твоего, расширь покровы жилищь твоихъ; не стесняйся, пусти длиннъе верви твои, и укръпи копья твои. Ибо ты распространишься направо и нагово, и потоиство твее завладееть народами и насенить опустоменные города" (LIV, 1-3). И распространившаяся такимъ образовъ церковь есть церковь христіанская, по толкованію ап. Павла въ Гал. IV, 27. Такимъ образомъ, что касается церкви, то евреи разумъли первый ся возрасть, а христіане второй и эрвлый, полный возрасть, когда говорили о подлинномъ предметь книги П. П. На сторонъ Вога, развинъ образонъ, разотношеній къ вотхозавітной и новозавітной церкви состолю лянь въ токъ, что такъ Его благодать подготовляла и воспитывала человечество къ тому, что она же осуществила въ Новомъ Завътъ. Правда, и въ древней христіанской церкви извъстенъ быль взглядъ, по которому книга П. П. иметъ только буквальный в

никакого другаго симсла. Блаж. Осодорить, въ топъ же своевъ

толкованін на книгу, упоминаеть о накоторыхь (не называя ихь), лкиовещущихъ на Пъснь Пъсной и новърящихъ въ духовний синслъ вниги, а выдумывающихъ какія-то басни, неприличныя даже стариканъ слабоумнымъ" (парадпроботи бредящимъ). По дальнъйшему разъясненію, нёкоторые утверждали именно, что въ книгь П. П. Соломонъ говоритъ о себв и о дочери фараона или о сунамитянив Ависагв. Къ числу думавшихъ такимъ образомъ о поддинномъ предметь книгь П. П. принадлежаль Осодоръ Монсуэтскій. Затемъ только въ XVI в. Сев. Кастеллій, кальвиніанскій богословъ, ваявилъ себи единомишленникомъ Осодора Монсуртскаго. Но какъ Осодора Монсуэтского въ древней церкви, такъ и Кастелыя въ протестантскомъ обществъ мивнія считались ересью 1). Только во второй половина прошлаго столатія пріобратаєть это мевніе больше последователей; но и церковное мивніе въ настолщемъ столетін нашло себе последователей въ протестантскомъ обществъ-разумъемъ Генгстенберга (Evangel. Kirchenzeitung 1827 № 23 и сл.), Кистемакера (Cant. Cant-orum illustratum ex hierographia Orientalium 1818), Mozana (Einl. III, 130 m cx.), Вельте (Einl. II, 2, стр. 238 и сл.) Гэверника (III, 494 и сл.) и Койля (Einl. § 125, 3 изд.). Смотря потому, какъ смотрять на содержание книги П. П.,

Смотря потому, какъ смотрять на содержаніе книги П. П., признають или не признають Соломона писателень этой книги, т. е. видять или не видять во второй половинів надписанія книги подлинно-историческое свидітельство. Именно, ті, которые находять между дійствующими въ книгів лицами двуль мужчинть и одну женщину, у которой одно изъ лиць мужескаго пола царь Соломонъ ищеть расположенія, но не находить; между тімь ея преданность вполий на сторонів другого лица— настуха, — люди, держащіеся такого взгляда на содержаніе книги, разсуждають такивь образовь: если бы Соломонъ писаль эту книгу, то онъ писаль бы сатиру на самого себя, что невівроятно. Да и не только Соломонъ, но и кто-либо вообще изъ его современниковь-овремевь

<sup>1)</sup> Hävernick. Einl. III, 479. Diestel. 261.

не могъ написать эту сатиру на царя, такого могущественнаго, какъ Соломонъ. Эти сужденія стоять и падають съ мыслію о двухъ действующихъ въ П. П. лицахъ мужескаго пола, — мыслію, какъ мы видели уже, не инфющею достаточнаго основанія въ содержаніи книги, правильно понимаемомъ. Итакъ, что касается главнаго предмета содержанія книги, онъ допускаеть вопрось: могъ ди быть писателемъ ея Соломонъ? Отвечаемъ: "да" и надеемся подтвердить такой ответь указаніемъ на подробности содержанія и свойства языка, соответствующія характеру эпохи Соломона.

Сначала о свойствахъ языка. Принимая во впиманіе многочисленные арамензиы въ языкъ книги, иногіе нъмецкіе богословы относили написаніе ея по временамъ послів плівна Вавилонскаго 1) н савдовательно не считали ее твореніемъ Соломона. Но справелливо замъчено Говерникомъ, что отдъльныя слова халдейскія, а не сочетанія словъ халдейскія ничуть не доказывають, что книга, въ которой эти слова встрфчаются, написана во время или послф плена Вавилонскаго, когда еврен познакомились съ халдеями и начали усвоять и усвоили себ'в ихъ языкъ. Всв еврейскіе писатели, писавшіе въ стихотворной формв, употребляли болве или менье слова, которыя въ арамейскомъ, халдейскомъ или сирскомъ языкъ употребляются обыкновенно въ провъ. Въ древне-еврейскомъ языкъ употребление такихъ словъ составляло характеристическую особенность поэтической річи. И если въ П. П. встрічаемъ мы арамейскія слова, то въ этомъ отношенін книга П. П. имбеть сходство съ Притчани, книгою Іова, даже песнью пророчицы Девворы, въ которой также, какъ и въ въ П. П., употребляется напр. ゼ вивсто 그 Нельзя признать справедливниъ и основательнымъ мивніе Эвальда, который происхожденіе арамензиовъ въ книгь П. П. объясняеть предположениемь, что книга эта написана жителенъ съверной Палестины, гдъ, вслъдствие близости и сосъдства съ арамейскими народами, еврен знали и употребляли въ

<sup>2)</sup> Eichhorn Einl. Y, 218. Bertholdt, Einl. 2616. Umbreit, Lied. der Liebe, 69. Rosenmüller, Scholia, 278. Kaiser, Das Hohelied. XII. Hartmann, Herbst, de Wette, Köster, Magnus cu. Hävernick. III. 466. 467.

своемъ обыкновенномъ языкъ нъкоторыя слова арамейскія. Думаемъ, что когда рвчь идеть объ эпохв Солонона (Эвальдъ относить написаніе книти ко времени поздніве Соломона, но н раньше Вавилонскаго плененія), то предположеніе Эвальда относнтельно арамейскаго оттынка языка сврерных налестинцевъ можеть быть приложено къ жителямъ Герусалима. Еще Давидъ, дъная приготовленія къ предстоявшей его сыну постройко храма, завель сношенія съ финикійскимъ царемъ. Онъ же покориль еврейскому царству значительную часть Сиріи. Сношенія какъ съ Финикіей продолжались и усилились въ царствованіе Соломона во время постройки храма, такъ не прекращались и съ Сиріей. И такъ накъ центромъ этихъ сношеній въ Палестинъ быль Іерусалимъ, то, конечно, и здёсь въ этомъ городе знали и употребляль немногія арамейскія слова. Итакъ, Соломонъ могь и самъ звать и разсчитывать, что и читатели его книги знають некоторыя, употребленныя имъ слова арамейскія. Во всякомъ случай, слова этв не составляють достаточнаго основанія для того, чтобы венту ІІ. И. считать написанною после плена или но крайней мере во время пятия Вавилонского. Намъ известно, какимъ языкомъ писали еврен во время и после плена-пророкъ Езекіндь, Аггей, Захарія, Малахія, Евдра, Неспія, писатель книги Ессирь. Въ явикъ токъ нъть краткости, сжатости, сили, котория ин находинь въ язикъ П. П. Эти свойства чужди вообще не только еврейскому язику писателей, нисавшихъ во время и послё плёна, но и особенно халдейскому языку. Съ другой стороны таже свойства до такой степеня обывновенны въ поетическихъ особенно произведеніяхъ древняго періода еврейской священной письменности, что ихъ можно считать вёрнымъ указателемъ древности того или другого даннаго произведенія. Воть почему, напр., Эвальдъ, изв'єстный глубокій знатокъ оврейскаго языка, считаетъ справедливниъ дукать, что книга П. П. во всякомъ случав написана раньше Вавилонскаго навна. Но Эвальдъ не признаеть инсателенъ книги ни Соломона, ни кого-либо изъ его современниковъ; по его интенію, книга написана въ съверномъ царствъ 10 колънъ. Такое миъніе находится въ связи съ признанісиъ въ книге двухъ действующихъ липъ

мужескаго пода. Одникъ изъ этихъ лицъ является царь Соломонъ, притомъ является въ положении человъка, ищущаго любви, но отвергаемаго женщиною, остающеюся верною настуху-земляку. Такого рода сатиру на славнаго израильского царя, по заключенію Эвальда, погь написать только кто-либо изъ подданныхъ съвернаго царства 10 колень, отделившихся отъ сына и рода Соломонова. Итакъ, сужденіе Эвальда о времени написанія книги не ниветь никакой связи съ его инвијемъ о свойствахъ языка книги; что же касается действительнаго основанія для указаннаго мивнія о времени написанія книги, то мы уже достаточно сказали въ. опроверженіе мивнія, будто бы въ книгв изображаются два лействующихъ лица мужескаго пола. Затемъ, насколько справелливо свойствъ языка П. П. выводить заключеніе, что она написана въ съверной Палестинъ, нами также уже указано. Въ концъ концовъ инвенъ право думать, что языкъ книги П. П. не исключаетъ мысли о написании ея Соломономъ. Въ тоже время, думать, что внига написана Соломономъ, даютъ основание некоторыя подробности содержанія П. П. Къ никъ теперь мы и обратимся.

Въ 1, 5 Суламита сравниваетъ себя съ завъсами Соломоновыми ("черна я, но красива... какъ завесы Соломоновы"). Сравненіе указываеть не только на современника Соломонова (могли ди завъсн Соломоновы носить это имя при его пріемникахъ?), но и на близко знакомаго съ его дворцомъ. Странное и непривычное для насъ сравненіе возлюбленной съ кобылицей въ колесниць фараоновой (І, 9) могло не представляться таковымъ только во время Солонона, когда лошади были новостью для евреевъ, не безъ основанія находившихъ этихъ, привезенныхъ изъ Египта, животныхъ очень красивыми. Въ позднейшее время, когда и у евреевъ пошадь стала обыкновенных домашникь животнымъ, сравнение 9 было бы также странно и непонятно, какъ и для насъ теперь. Описаніе свадебной процессіи Соломона въ ІІІ, 7 и сл. обнаруживаеть очевиднаго свидътеля этой процессіи. Наконецъ, то, что говорится о башив Давидовой, увеманной 1000 щитовъ и служащей складовъ оружій (IV, 4), — о виноградник Соловона въ Ваалъ-ганонь, съ указаніемъ условій, на которыхъ онъ быль от-«XPECT. Чтвп.», № 5-6, 1887 г.

данъ на храненіе (VIII, 11. 12),—все это стало и могло быть извъстнымъ только жителямъ Герусалина и владът члю виноград-По крайней мере невероятно, чтобы такія по внати лица, жившія гораздо поздиве Соломона. Чтобы усилистовърность показанія относительно писателя книги П. П., заключающагося въ надписание этой книги, некоторые богословы (Гэверникъ, Кейль, Деличъ, Генгстенбергъ) указывають на богатство свъденій о растеніяхъ, животныхъ и другихъ произведеніяхъ природы, которое обнаруживаетъ писатель книги П. П., и потомъ сопоставляють это богатство сведеній съ темъ, что сказано о Соломонъ въ 3 Цар. V, 13 (по слав. и русск. IV, 33): "и говорилъ енъ о деревахъ, что на Ливанъ, до иссона, вырастающаго изъ ствин, говориль и о животныхь, и о птицахь, и о пресинкаюшихся, и о рыбахъ". Изъ этого сопоставленія выводять заключеніе, что Соломонъ и быль писателень книги, обнаруживающей въ своемъ авторъ богатство естественно-исторических свъденів, манчто показаніе надписанія книги о ся автор'є в'врно. Мы считаемъ справедливымъ остественно-историческими сведеніями писателя книги П. П. воспользоваться лишь въ ограниченной степени для оправданія инсле, что Соломовъ быль писателемь этой книги. Считаемънедостигающими предполагаемой цели указанія на такія естественно нсторическія имена, которыя кром'в книги П. П. встрівчаются и въ другихъ вотхозавътныхъ, дровнъйшихъ и позднъйшихъ, священных книгахь. Усвоять сведенія, соединяемыя съ этими нисвами, Соломону исключительно или предпочтительно предъ прочими священными писателями В. З., очевидно, нътъ никакого основанія. Нъсколько иной взглядъ можно нивть на тв остественно-историческія имена, которыя изъ всёхъ ветхозавётныхъ священныхъ книгъ въ одной только книге П. И. и встречаются. Это—עֹפֶל הְאַיָלִים молодой олень, II, 9. 17; IV, 5; VII, 4; VIII, 14 (слово въ томъ же значени употребляется только въ арабскомъ языкв); — ТИК VI, 11 оръхъ (корень встръчается только въ сирскоиъ и арабскомъ языкахъ);—¬ээ киперъ I, 14; IV, 13 (съ такить значеність только въ П. П., между темъ какъ въ другихъ случаяхъ. та это слово употребляется, оно значить или спола Вит. VI.

14. или "искупительная, примирительная плата" Исх. XXI, 30; XXX, 12. По догадив Simonis'a, изъ листьевъ этого растенія восточныя женщины приготовляли порошокъ, который, растворивши въ водъ, назвали имъ себъ ногти, --оттуда название растения отъ корня ססס покрывать, намазывать); — יכור I, 12; IV, 13. 14 нардъ (благовонная трава, родина которой въ Индіи и имя санскритскаго происхожденія). Эти слова (кром'в 💢) оказываются. какъ видите, не еврейскаго происхожденія; усвоеніе ихъ евреями можно объяснить только теми, безъ сомнения оживленными, сношеніями, въ которыя вступили еврен при Давиде и Соломоне съ Сиріей и медкими (арабскими) народностями, населявшими пространство между Палестиной и Вавилоніей. Въ последніе годы Соломонова парствованія Сирія сділала попытку освободиться отъ власти Израния, и после разделенія царствь мы видимь ее фактически свободною и ведущею войны то съ одникъ Іудою, то съ Іудою и Изранденъ вивств. Если, затвиъ, Анионъ, Моавъ и Эдонъ, во время разделенныхъ царствъ, боролись за свою независимость и нервако съ успъхонъ, то въ этой борьбъ къ нинъ приныкали и менкія арабскія народности, жившія отъ нихъ къ востоку. Эти историческія указанія дають право сказать въ заключеніе, что время после разделенія царствъ вообще не представляло обстоятемьствъ, способствовавшихъ заимствованію евреями отъ арабовъ или сирійцевь словь, относящихся притомь къ мирной, домашней жизни. Отношенія нежду названными народами, благопріятныя для такого заимствованія, существовали только въ последнюю ноловину Давидова парствованія и большую часть парствованія Солононова. Итакъ, указанныя слова, по первоначальному употреблению своему, принадлежащія сирскому и арабскому языкамъ, располагають нась происхождение книги, въ которой они встрвчаются, относить къ эпохв Соломона. Всего опредълениве, однакоже, указываетъ именно на эпоху Соломона, какъ на время происхожденія книги П. П., употребленіе слова ???, слова санскритскаго и означающаго растеніе индійсью. Извістно, что корабль Солононовъ, съ Хирановыми корабольщиками, изъ Эціонгавера отправлялся въ Офиръ, чтобъ привезти отгуда золота (3 цар. ІХ, 26 и сл.). Къ

ствію евресевь въ Индію (Офиръ) нужно пріурочивать и первос внакомство ихъ съ нардомъ. Уже въ последніе годы Соломона Идунея отноживась отъ него, и путь къ Эціонгаверу неть Іерусадина пересталь быть свободныхь для евреевь. Впоследствін, когда Іссафату удалось поразить идуменнь (обитателей горы Сенра), соединившихся съ аммонитянами и мольитянами, царь ототь, въ союзъ съ Охозією, постронять было корабли въ Эціонгаверъ, но они быле разбиты бурею (2 Пар. ХХ, 35—37). О поздивищихъ экспедиціяхъ евреевъ въ Офиръ ничего неизвъстно. Итакъ, слово "нардъ" указываеть на время царствованія Соломона, какъ на время написанія книги П. П. Правда, предметы, съ которыми евреи познавамились въ первый разъ только въ царствованіе Соломона, могле быть извёстим евреямъ и въ последующее время. И въ самомъ дъль, изъ естественно-историческихъ именъ нъкотория, встръчавщіяся въ Півсни Півсней, встрівчаются и въ священных кингахъ, поздиве Соломона написанныхъ, но не встрвчаются въ книгахъ, раньше нацисанныхъ. Это имена: נְמֵרִים барсы, леопарды IV. 8. Oc. XIII, 7. Mc. XI, 6. ABB. I, 8. Iep. V, 6. XIII, 23;— בּרוֹש בּרוֹש הווום кинарисъ I, 17; 3 Цар. V, 22. 24 (слав. и русск. 8. 10); VI, 15. 34; IX, 11; 4 Hap. XIX, 23. Hc. 103-104 (греч. "Давида, о сотвореніи міра"; по евр. безъ надписанія) 17. Oc. XIV, 9. Mc. XIV, 8. XXXVII, 24. XLI, 19. LV, 13. LX, 13. Haym. II, 4. Eser. XXVII, 5. XXXI, 8. 3ax. XI, 2. 2 Пар. II, 7 (русск. и слав. 8). III, 5. Единственное мъсто въ В. З., по первоначальному происхождению относящееся ко временамъ раньше Соломона, гдв также употреблено слово ברוש находится въ 2 Цар. VI, 5, въ исторіи перенесенія ковчега изъ Киріас-іарима въ Ісрусалимъ упоминастся, что играли при этомъ на иузыкальных инструментахь, нежду которыми называются буквально "деревья кипарисовыя" בְּעַצֵי בְרוֹשִׁים. По контексту туть нужно разуметь названіе какого-либо музикальнаго инструмента, к называють его наши русскіе синодальные переводчики "музыкальное орудіе нвъ кинарисоваго дерева "--- согласно со всеми другими новнии толкователями. Не инвень основаній возражать противъ этой догадки (единогласно принимаемой); но не считаемъ с возмож-

нить забивать, что въ 2 Цар., во всякоть случать, называются только музикальные инструменты, изъ кипариса сделанные. Цёлыя деревья кипарисовыя сначала на постройку храма въ обтесанномъ видъ, а потомъ въ рощахъ, насаждавшихся на мъстахъ идолослуженій, нежду евреями палестинскими стали извістны не раньше Соломона. И завъчательно, что только въ П. П. употреблена араиейская форма названія кипариса לכוות. Если предположить, что П. П. написана Соломономъ или по крайней мірів въ его царствованіе, то понятно, что на первыхъ порахъ знакоиства съ кипарисомъ еврен, по крайней мъръ, нъкоторые образованные, могли произвосить имя этого дерева по финикійски; впоследствів же и писатели всябдъ за простымъ народомъ стали произносить по еврейски. Такинъ образонъ финикійское произношеніе имени ברות въ П. П. указываеть на время Соломонова царствованія, какъ на время нанисанія этой книги. Продолжних указаніе естественно-историческихъ ниенъ, которыя встрвчаются только въ П. П. и въ поздиващихъ ея по происхождению книгахъ В. З. הבצלה нарписсъ II, 1. Ис. XXXV, 1. שושנה ווא ווא וווא וווא וווא מושנה 1. 2. Oc. XIV, 6. 2 Hap. IV. 5. Мужская форма разми встрвчается въ II, 16. IV, 5. V, 13. VI, 2. 3. VII, 13 (каждый разъ во иножественномъ числѣ). Пс. XLIV (XLV), 1. LXVIII (LXIX), 1. LXXIX (LXXX) 1. (также во иножественномъ чисть въ надписаніяхъ псалиовъ--имя музыкальнаго инструмента). З Цар. VII, 22. 26. — РЭР II, 3. 5. VII. 9. VIII, 5. IOHAL I, 12. Причт. XXV. 11: (אַרְלִים алое Числ. XXIV, 6. Притч. VII, 17 и съ тъпъ же значениеть) IV, 14. IIc. XLIV (XLV), 9. IIc. XLIV-й въ надинсанім своемь носить имя синовь Кореевихь и это надписаніе можеть совершенно мириться съ догадкою, что исаломъ написанъ но случаю бракосочетанія Соломона сь египетскою принцессою, и слъдовательно въ Соломоново царствованіе. Слёдовательно можеть быть допущена инсль, что в вошло въ языкъ еврейскій со времени Солонона и, какъ уже свойственное этому языку, употреблено въ Притч. VII, 17, въ той части этой книги, которая написана не раньше Езекіи, царя іудейскаго. Употребленіе слова в въ Числ. XXIV, 6 также не противоръчить имсли, чтобы это слово

стало употребительно между евреями со времени Соломона: потому что въ указанномъ месте говоритъ Валаамъ въ присутствии царя Моавитскаго, и слова, употребленныя Валаамовъ и не свойственныя еврейскому языку, могли быть усвоены евреями не изъ ръчв Валаама, а скоръе всявдствие сношений съ арамейскими сосъдями, оживившихся по необходимости при Давидъ и Соломонъ. Если къ этимъ словамъ, употребленениъ или единственно въ П. П., или въ ней въ первый разъ, прибавинъ естественно-историческія имена. встръчающіяся кромъ П. П. и въ древнъйшихъ и позднъйшихъ ея книгахъ: то получить право сказать следующее. Те имена, которыя въ другихъ, древивашихъ и поздиващихъ П. П., кингахъ встречаются отдельно, но одному, по два, по три въ каждой отдельной книге, въ П. П. въ одной встречаются все вместе. Къ нивъ, сверхъ того, присоединяются новыя имена, не встръчающіяся ни въ какой другой книгь. Да и ть слова, которыя въ первый разъ въ книгъ П. П. встръчаются, въ большинствъ погутъ быть признаны за такія слова, которывъ право гражданства въ языка овреевъ даль писатель П. П. Этимъ писателемъ, такимъ образонъ, по всему праву можетъ быть признанъ тотъ царь, который говориль о деревахь, что на Ливань, до иссопа, вырастающаго изъ ствин, говориль и о животнихъ..., однинь словомъ Содомонъ.

Чтобы покончить съ вопросомъ о писатель книги П. П., остается сказать лишь нъсколько словъ по поводу упоминанія VI, 4 Өнрцы въ параллели съ Іерусалимомъ. Онрца быль городъ, служившій резиденціей Израильскихъ царей прежде, чънъ построена была Амріемъ Самарія (ср. 3 Цар. XIV, 27). Почему она называется въ указанномъ мъстъ рядомъ съ Іерусалимомъ? Нъкоторые отвъчають на этотъ вопросъ предположеніемъ, что Онрца была столицей, также какъ и Іерусалимъ, въ то время какъ написана П. П., и дълають далье то заключеніе, что книга эта написана послъ раздъленія царствъ. Но не нужно позволять себъ увлекаться предположеніями въ сторону отъ подлиннаго смысла текста. Въ VI, 4 говорится: "прекрасна ты, подруга моя, какъ Онрца, пріятна, какъ Іерусалимъ". Упоминаются Онрца и Іерусалимъ не мотому

совству, что онт столицы — царскія резиденців, а потому, что одна прекрасна, а другой пріятень. И что касается, въ частности, Өнрцы, то она втроятно издавна пользовалась извъстностью красиваго города, самое названіе ея значить: то, что привлекаеть къ себт расположеніе, благоволеніе; — и эта извъстность красиваго по итстоположенію города привлекла къ нему, втроятно, взоры и остановна на немъ выборъ Іеровоама. Итакъ и во время Соломона Онрца могла быть извъстна какъ прекрасный городъ и съ нею Соломонъ могъ сравнивать Суламиту.

## О преступленіяхь и напазаніяхь церговныхь

(по канонамъ древней Вселенской церкви).

## отдълъ і.

## О ПРЕСТУПЛЕНІЯХЪ И НАКАЗАНІЯХЪ ВООБЩЕ.

I.

\$ 1. Въ канонахъ церкви нѣтъ опредѣленія преступленія. Даже самое слово "преступленіе" встрѣчается рѣдко (у Васнлія Великаго въ правилѣ LXXIII, 81; Петра Александрійскаго 1 пр.: Григорія Нисск. 6; Трул. соб. 21; Каре. соб. 147) 1). Гораздо распространеннѣе и употребительнѣе другой терминъ; это — ъръсъ (άμαρτία), которымъ и замѣняется слово "преступленіе". Что же такое грѣхъ? — Въ церковныхъ правилахъ и на это ми не встрѣчаемъ готоваго отвѐта и строго логическаго опредѣленія. Напримѣръ, соборъ Трульскій говоритъ "о качествѣ грѣха", "недугѣ грѣха", многихъ отрасляхъ вреда, "отъ грѣха проистекающаго" (пр. 102); но самаго понятія о грѣхѣ не даетъ. Точно также св. Григорій Нисскій подробно разсуждаеть въ своихъ правилахъ о различныхъ видахъ грѣха, источникѣ онаго, скрывающемся въ душѣ человѣка, но что такое вообще грѣхъ? — о семъ умалчиваетъ.

Общее опредъление *пръха* встръчается въ свящ. **Писа**ние Апостолъ и евангелистъ Іоаннъ Вогословъ говоритъ: "всякъ тво-

<sup>1) 81</sup> прав. Вас. В.: «поедику во время нашествія варваровъ мвогіе содт даля преступлетія противъ втры, то съ таковыми да будетъ поступлето... 21 пр. Трул. соб.; «оказавшіеся виновными съ преступлетіях» и за сіе пор вергнутые изверженію изъ чина»...

ряй грахъ, творитъ и боззаконіе, и грахъ есть беззаконіеάμαρτία 'εστιν ή άνομία (1 Ioan. III, 4). Crobs *τρπα*ν (άμαρτία) употреблено имъ въ томъ же самомъ значения, въ какомъ оно встрвчается въ извъстной ръчи Господа: аще согръщить (анартися) къ тебъ брать твой... (Ме. XVIII, 15). Аностолъ Павель въ посланів къ Римлянамъ говорить: "закономъ познаніе греха" (III гл. 20 ст.), следовательно безъ закона негь греха, и грехъ есть беззаконіе или нарушеніе закона, уклоненіе отъ него. Такикъ обравомъ всякое вообще нарушение божественнаго закона, будетъ ли оно совершено самымъ дъломъ (de facto), или только въ мысляхъ и намероніяхь, ость грекь, который подвергаеть человека ответственности, или по крайней мере требуеть очищения его совести путемъ показнія. Но очевидно, гръхъ, понимаемый въ такомъ обширномъ смысле, т. е. какъ всякое противное совести движение ума и чувства, не можеть сделаться предметомъ внешняго церковнаго суда (forum externum) и взойти на стечень преступленія. Въ церковномъ законодательствъ наказанія изрекаются только за нарушенія закона de facto, самынь дівломь, но никогда за нарушеніе его напереніень, въ мисляхь, словами (Неок. 4). Такимь образовъ не всякій грахъ есть преступленіе; но только выразившійся во вижинемъ діянів, ставшій на степень факта, нарушающаго вивиній юридическій перядокь въ церковномь обществів. Пока гръхъ не выразнися во внишнемъ дийствін, или даже и выразился, но действіе это носить характерь тайнаго деянія, изв'естнаго одному лишь д'явтелю, до техъ поръ онъ имъеть отношеніе только къ церкви, какъ божественному учреждению, очищающему душу отъ грвховъ, и въ такоиъ видв двлается достояніемъ или предметомъ внутренняго суда церкви или исповъди (forum interпит). Изъ сказаннаго следуеть, что грехомъ въ списле преступленія называется только нарушеніе закона саныть ділопъ и явное. Соотвътственно этому и понятіе о преступленіи можно установить такъ: преступление есть правонарушение или нарушение внъшнимъ видимымъ дъйствіемъ внъшняю закона или права.

§ 2. По выраженію VI Всел. собора "недугъ грѣха не одинаковъ, но различенъ и многообразенъ" (102 пр.). Св. Григорій

Нисскій всю совокунность преступленій, возножных для члена церкви, раздёляеть на три главныхъ разряда, полагая въ основу дъленія три главныхъ способности нашей души, которыя служать источникомъ человъческой дъятельности. "Въ душъ нашей, говорить онь, усматриваются по первоначальному разделению три сили: сила ума, сила вожделенія и сила раздраженія. Въ сихъ бывають и подвиги живущихъ добродетельно и паденія пополяновенныхъ ва вло" (1 пр.). Къ ненормальной деятельности первой изъ этихъ способностей - ума, онъ относить вообще следующія порочныя действія: "нечестіе по отношенію къ вещамъ божественнымъ, неразсудительность въ отношения къ истинно доброму, превратное в дожное понимание сущности вещей, яко почитати свътъ тьмою, а тьму свътомъ, по слову писанія" (ibid); въ частности: отреченіе отъ въры, уклонение къ іудейству, идолопоклонство, ересь (пр. 2), волшебство или чародейство (пр. 3). Превратное направление второй изъ указанныхъ способностей — силы вождельнія обнаруживается вообще "въ обращени къ мечтательному тщеславию, или къ цвътущей красоть телесной" (1 пр.); отсюда проистекають: сребролюбіе, славолюбіе, сластолюбіе и T. п. ки, (ibid), а также — блудъ и прелюбодѣяніе (4 пр.) и проч. Что касается третьей способности нашей души — раздражения, то, но слованъ св. Григорія Нисскаго, . "много греховныхъ делъ и всявыхь золь бываеть отъ раздраженія; но отцамь угодно быле о нныхъ изъ нихъ не входити во многую подробность" (5 пр.). Впроченъ онъ указываеть следующія порочныя проявленія сей способности: зависть, ненависть, вражду, злословіе, соуныпіленія, сварливость и истительность (1 пр.), убійство всіхъ видовъ (5 пр.). татьбу, гробовопательство, любостяжаніе, ростовщичество (пр. 6, 7 и 8).

Таково въ общихъ чертахъ дѣленіе преступленій съ точки врѣнія внутренняго источника, изъ котораго они проистекають. Но кромѣ сего, дѣленіе преступленій возможно и съ другихъ сторонъ. Такъ:

По роду злодъянія, большей или меньшей важности нарушаемаго закона, тяжести вины, преступныя действія могутть быти разделени: на преступленія (crimen) и проступки 1) (delictum). Въ числу первыхъ должны быть отнесены всё важные случаи нарушенія закона, влекущіе за собою большую отвётственность и сопровождающіеся тяжкими наказаніями. Таковы, наприн.: отрёченіе оть вёры, ересь, расколь, волшебство, убійство, блудъ, прелюбодівніе, кровосмішеніе, похищеніе женщинь и т. п. Къ числу проступкоєт должны быть отнесены сравнительно наловажныя опущенія, разнаго рода погрішности, случаи нарушенія предписаній 2), которые хотя и влекуть за собою наказанія, но меніе строгія. Для приміра укажемь слідующіє: выходъ изъ церкви до окончанія богослуженія (Антіох. 2 пр.); уклоненіе священнослужителей отъпричащенія (Апост. 8); посіншеніе корченниць (Ап. 54); игръ и зрізнищь (6 Всел. 24); соблазнительное убираніе волось на головів; ношеніе клириками неприличныхь одеждь (6 Всел. 27) и т. п.

По формы дыйствія преступленія могуть быть разділены на преступныя содынія и преступныя упущенія, или неисполненіе того, что предписано закономь. Діяніями перваго рода совершается то, что воспрещено, напр.: "не убій, не предюбы сотвори, не укради"; отсюда убійство, предюбодівніе, воровство суть преступныя діянія. Поступками второго рода не ділается то, что должно быть ділаемо, въ силу законнаго предписанія. Напр. законь предписываеть: поститься въ урочныя времена, посіщать богослуженіе, пріобщаться св. Таннъ; отсюда: несоблюденіе постовъ, уклоненіе отъ богослуженія и причащенія—суть преступныя упущенія.

У христіанина три главныхъ рода обязанностей: къ Богу, ближнему и самому себъ. Кромъ закона нравственнаго на его обязанности лежитъ также исполненіе закона *черковнаго*, воплощающаго идеи нравственности въ опредъленныя вившнія формы и примъняющаго ихъ къ вившнимъ условіямъ и требованіямъ жизни. Отсюда

<sup>1)</sup> Названіе проступка встрачается въ церковныхъ канонахъ. Такъ Ангіохійское 15 правняю говорить: «аще который епископъ, будучи обвиняемъ тъ накоторыхъ проступкахъ судинъ будеть отъ встяхъ епископовъ тоя юдаести»....

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cpas. Das kanoniche Gerichtsverfarhen und Strafrecht von. München. B. I. 5. 20.

и преступленія, какъ нарушеніе всёхъ этихъ обязанностей, могуть бить раздёлени на три класса: преступленія противъ впры, противъ правственности и противъ церковной дисциплины.

Въ церкви христіанской два главныхъ сословія или званія: званіе клириковъ и званіе мірянъ; два главныхъ рода обязанностей: обязанности обще-христіанскія, налагаемыя самымъ званіемъ члена церкви, и обязанности клировыя. Отсюда разділеніе преступленій ва общія и особенныя (служебныя). Къ первымъ относятся всів преступленія противъ віры, нравственности, благочинія и благоноведенія христіанскаго; ко второму классу—всів преступленія по службі.

§ 3. Если "недугъ гръха неодинаковъ, но различенъ и иногообразенъ" (102 пр. Трул. Соб.), если преступленія челов'я различны по своему существу и степени вреда для церкви и ближняго, то и ивра возмездія за них или напазанія должна быть различная. Ученіе о мітрів наказанія или степени наказуемости одного преступленія въ сравненіи съ другими-предметь очень важный по взгляду канонического законодательства. По выражению отцовъ VI вселенского собора, "не соблюдая меры въ деле врачеванія нравственныхъ недуговъ человівка, ножно утратити спасеніе недугующаго" (101 пр.), т. е. неправильное, неправосообразное пользованіе наказаніями, какъ средствомъ исправленія, ошибки въ дъль примъненія наказаній приводять къ результату совершенно противоположному цели наказанія, виесто желательной польвы приносять вредъ. Замвчательно въ этомъ отношении разсуждение апостольскихъ постановленій. Съ точки арвнія сихъ последнихъ, всякое преступное дъйствіе человъка должно вызывать противъ себя строгое осуждение церкви 1); но осуждение онаго должно быть неодинаковое, степени наказанія должны быть различныя, примінительно къ степени виновности и другимъ условіямъ преступленія. "Мивніе, или ръшеніе, приговоръ (sententia 'апофасіс) произно сите, говорять апостольскія постановленія, не о всякогь гръхъ оди наковое, но каждому сродное, со всякимъ благоразуміемъ обсужда каждое прогръщение какъ малое, такъ и великое; и иначе остъ

<sup>1)</sup> KH. II, ra. 43.

дайте гръхъ деломъ, и опять иначе гръхъ злоречія, иначе гръхъ подоврвнія. И однихъ подвергай только угрозамъ, другихъ-подаяніямъ нищимъ; темъ назначь строгіе посты, а другихъ, по веинкости преступленія ихъ, отлучи. И законъ назначиль не одно и тоже наказаніе за всякій грахь: но иное за грахи противъ Бога, противъ священника, противъ храма, противъ святилища; иное за гръхи противъ царя, противъ воина... И опять различное, - за грахи противъ родителей и сродниковъ, иное также за грахи вольные, и иное за гръхи невольные, и однихъ подвергаетъ смерти..., а другихъ-пени, или побоямъ, или возмендію. Такъ и вы за различные грвхи налагайте и наказанія различныя, чтобы не вкралась какая-либо несправедливость и не подвигли Вога къ негодованію "1). Такимъ образомъ апостольскія постановленія требують благоразумнаго вагляда на преступленіе, внимательнаго обсужденія и обсавдованія онаго со всехъ сторонъ. Хотя свое требованіе они мотивирують тыть, "чтобы не вкрадась какая-либо несправедливость" въ дело, при другомъ отношени къ нему; но не трудно также видёть, что здёсь имеется въ виду польза для людей отъ наказаній, налагаемыхъ церковнымъ судомъ. Она состоить въ исправленін грашника: предостереженін отъ граха, ослабленін навыка къ нему, побъждени извъстной гръховной привычки чрезъ назначеніе въ видъ наказанія такого подвига, который прямо противоноложенъ извъстному преступному дъйствію, способенъ парализовать прежнюю греховную привычку. Цель эта достигается только при строговъ соотвътстви и сродности наказаній и преступленій, точно также, какъ при врачеваніи физическихъ недуговъ скорая и несошивиная нольза получается только оть техъ лекарствъ, кои направлены прямо противъ бользии.

Общее учение о примънений наказаний—съ особенною подробностью и обстоятельностью изложено въ следующемъ опредълени Трульскаго собора: "Пріявшіе отъ Вога власть ръшити и вязати, должны разсматривати качество грёха, и готовность сограшившаго ко обращенію, и тако употребляти приличное

<sup>1)</sup> Km. II, rz. 48.

недугу врачеваніе, дабы, не соблюдая ивры въ томъ и другомъ, не утратити спасенія недугующаго. Ибо не одинаковъ есть недугь гръха, но различенъ и иногообразенъ, и производитъ иногія отрасли вреда, изъ которыхъ зло обильно развивается, и далее распространяется, доколь не будеть остановлено силою врачующаго. Цочет духовное врачебное искусство являющему подобаетъ вопервыхъ разсматривати расположение согращившаго, и наблюдати, къ здрави ли онъ направляется, или напротивъ, собственными нравами, привлекаеть къ себъ бользнь, и како нежду тыть учреждаеть свое поведеніе: и аще врачу не сопротивляется, и душевную рану чрезь приложение предписанных врачевствъ заживляеть: въ таконъ случав по достоинству возмеривати ему милосердіе. Ибо у Бога и у пріявшаго пастырское водительство, все попеченіе о токъ, дабы овцу заблудшую возвратити, и уязвленную змісив уврачевати. Не должно ниже гнати по стремнинамъ отчаннія, ниже опускати бразди къ разслаблению жизни и къ небрежению: но должно непремънно, которымъ-либо образомъ, или посредствомъ суровыхъ и вяжущихъ, или посредствомъ болье импкихъ и легкихъ врачебнихъ средствъ, противодъйствовати недугу и къ заживлению раны подвизатися: в плоды показнія испытывати, и мудро управляти челов'єкомъ, презываемымъ къ горнему просвъщенію. Подобаеть убо намъ и то и другое въдати, и приличное ревности кающагося, и требуемое обычаемъ: для непріемлющихъ же совершенства покаянія, следовати преданному образу, якоже священный Василій поучасть знасъ" (102 пр.).

- § 4. Изъ приведенняго постановленія VI вселенскаго собора а равно и изъ опредёленій прочихъ соборовъ и отдёльныхъ отцовножно вывести слёдующія заключенія или правила относительно на ложенія наказаній:
- 1. Наказаніе ставится въ строгое соотвітствіе съ качеством гріза. Чімь тяженіе преступленіе само по себі и по своимъ м слідствіямь для общей жизни церкви, чімь важніе правонарущийе, чімь противозаконніе и безиравственніе дійствіе, тімь о наказуеміе, и наобороть. Широкое приміненіе такого правила п всюду замічается въ церковномъ законодательстві. Поэтому-

"епископъ, пресвитеръ и діаконъ, съ еретиками модившійся токмо, отлучается, аще же позволить имъ дъйствовать что-либо яко служителямъ церкви: извергается изъ сана" (апост. 45); "аще кто изъ клира досадитъ епископу: да будетъ изверженъ" (апост. 55); "аще досадитъ пресвитеру или діакону: да будетъ отлученъ отъ общенія церковнаго" (апост. 56).

2. При наказаніи принимается въ соображеніе жизнь, предшествовавшая гръхопаденію. "Паче всего, говорить Анкирскій соборъ по новоду распредвленія наказаній отпадшинь оть віры, да испытуется житіе предшествовавшее искушейю, и последовавшее за онымъ, и тако да разивряется человеколюбіе" (5 пр.). Прошлая жизнь преступника проливаеть большой светь на наличное действіе. Чімъ безукоризненные прошлое извістнаго человыка, тыпь объяснивье наличный факть изъ стеченія какихъ-нибудь случайныхъ обстоятельствъ; наоборотъ предшествовавшій дурной образъ 🦡 чани извъстнаго лица даеть право заключать о токъ, что и содъд иное здодъяніе есть одно изъ гнусныхъ проявленій гнусной безраво. твенной жизни преступника, а не следствие какихъ-либо слузайных. ъ и временныхъ причинъ. Далъе преступникъ, имъющій за эбою беь укоривненное прошлое, болье подаеть надежды на исправение. Чът чът противоположный. Принятіе въ соображеніе прежняго еніе, чъг. т имбеть особенное значеніе въ ділі наказанія табраза жизнь ній, гдв унвстень вопрось о насиліи, принужденіи, къ преступи выставляется невольнымъ или даже противоположгда злодъяніе ково, напр., изнасилованіе жены въ плёну вармъ желанію. Та св. Григорій Неокесарійскій и даеть на поами. Поэтому-то правило: "Не тяжко и то, что плънныя ные случан такое . чаровъ, наругавшихся надъ ихъ твлани. н растивни отъ вар. чо было житів нікія изъ нихъ, яко хоаще и прежде зазирає одвющихъ, по ивреченію Писанія: явно ія во следъ очесъ блудь женіе ея подозрительно и во время , яко пободъйное располо. в должно допускати къ общению енія, и таковыхь не вскор. OJHTBAXL\*.

за одно преступленіе не дод зсить: "Епископъ, или пре-

свитеръ, или діаконъ въ блудодвяніи или клятвопреступленіи, или въ татьов обличенный, да будеть извержень отъ священнаго чива, но да не будеть отлучень отъ общенія церковнаго. Ибо Писавіе глаголеть: "не отистиши дважды за едино. Такожде и прочіи причетники" (Ср. 3 пр. Вас. В). Правило это оказывается дъйствующимъ по отношенію даже къ тяжкимъ преступленіямъ и преступникамъ, каковы въ данномъ случай клирики, совершающіе клятвопреступленіе и проч. Самая двойственность наказанія должна быть понимаема какъ два разнородныхъ наказанія, изъ конхъ одно лишаетъ человъка правъ, присвоенныхъ его наличному положени (клирикъ), а второе-правъ, принадлежащихъ тому положению, на которое онъ поставляется въ силу наказанія. Для второго наказанія требуется наличность преступленія въ новомъ, пониженномъ положенін, какъ въ следующемъ, напримеръ, случав: "Аще кто, епископъ, или пресвитеръ, или діаконъ праведно за явныя вины изверженный, дерэнеть коснуться служенія, нікогда порученнаго: таковый совсемь да отсечется отъ церкви" (Апост. 28). Но разсматриваемая двойственность не имветь міста по отношенію вы такимъ наказаніямъ, которыя сами собою поглащають однородие слабъйшее наказаніе, какъ необходимый свой элементь. Напримаръ, отлучение отъ св. Таннъ влечеть за собою необходимо и отлучение отъ молитвъ церковныхъ; анаоема сопровождается извержещемъ изъ клира.

Сказанному противоръчать, повидимому, такія правила, въ которыхъ изрекается два наказанія за одно и тоже преступленіе.
Такъ, наприм., по 30 апост. прав. "епископъ мірскихъ начальни
ковъ употребившій и чрезъ нихъ получившій епископскую въ церкъ
власть, долженъ быть изверженъ и отлученъ". Точно также всякі
"епископъ, пресвитеръ или діаконъ деньгами получившій сіе ді
стоинство не только извергается изъ сана, но и отъ общенія с
всёмъ да отсъкается, яко Симонъ волхвъ Цетровъ" (Ап. 29 пр.
Но здёсь рёчь идетъ о незаконномъ пріобрётеніи священства; с
сюда лишеніе священной степени не составляеть еще въ дання
случав наказанія, какъ отнятіе, напр., у вора похищенныхъ вел
не есть еще наказаніе для него. Такимъ образовъ и въ указ

нихъ правилахъ полагается собственно одно наказаніе—отлученіе; изверженіе же изъ клира, какъ лишеніе недостойно пріобритеннаго, витекаетъ само собою.

- 4. Наложенію наказанія должно предшествовать въ нікоторыхъ случалкъ предварительное увъщание. "Рекли ми, говорится въ 81 Апостольскомъ правиль, яко не подобаеть епископу или пресвитеру вдаватися въ народимя управленія, но неопустительно быти при дълахъ церковныхъ. Или убо да будетъ убъжденъ сего не творити или да будеть изверженъ". Точно также 31-е апост. нрав. узаконяеть: "Аще который пресвитерь, презравь собственнаго епископа, отдъльно собранія творити будеть, да будеть извержень, яко пробоначальный. Ибо есть похитетель власти. Такожде извержены да будуть и прочіе нев клира, къ нему приложивніеся. Міряне же да будуть отлучены оть общенія церковнаго. И сіе да будеть по единомъ, и второмъ, и третіемъ увъщаніи отъ епископа". Исправление въ этомъ случав и прекращение возбраненнаго занятія избавияеть оть отвътственности. Такой смисль имънть всь тъ опредвленія, кон угрожають наказаніемь условно: "или да престанеть, или да будеть извержень (см. напр. VI Всел. соб. 9, 10 пр.). Правило это ниветь ивсто по отношению а) къ преступлениямъ. представляющить собою какое-либо непрерывное действіе, какъ напр. ростовщичество (Апост. 44; Трул. 10), содержаніе корчемниць (ibid. 9) и проч.; b) въ отношени къ лицамъ, нарушающимъ сравнительно не важныя постановленія церкви; с) при наложени тягчайшаго изь наказаній — анасемы.
- 5. Упоретво, неисправимость, закосивніе во грых почитается обстоятельством усугубляющим наказаніе; наобороть, сердечное и глубокое раскаяніе, ревность въ дёлё исправленія и несенія подвиговъ нокаянія сиягчають наказаніе и сокращають срокь отлученія. Это и есть та именно "готовность къ обращенію", которая по 102 правилу Трульскаго собора обязательно принимается въ соображеніе при наложеніи наказанія. Правило это пользуется широкимъ приміненіемъ (І Всел. 12; Неокесар. 3; Вас. В. 3, 74; Григ. Нис. 4, 5), и особенно въ тёхъ случаяхъ, когда направляются псключительно къ исправленію грішника, въ дёлё призмется псключительно къ исправленію грішника, въ дёлё при-

мъненія наказаній исправительныхъ, въ особенности отлученія niрянъ и отръшенія отъ должности клириковъ.

- 6. Наказаніе сообразуется съ званіемъ или положеніемъ человъка въ церкви. Чъмъ выше вваніе, тъмъ строже наказаніе и наобороть. Это въ тъхъ случаяхъ, когда извъстное дъйствіе предосудительно для всъхъ, но для одного болье, для другого менье; болье для клириковъ, которые по самому характеру своего служенія должны быть образцомъ непорочности, твердыми и непоколебимыми въ исполненіи законовъ въры и нравственности; менье для мірянъ, находящихся подъ руководствомъ своихъ настырей; и опять: болье для клириковъ высшихъ, чъмъ низщихъ. Въ силу этого, за одно и тоже преступленіе клирики наказываются строже мірянъ, и выстіе клирики строже низшихъ. "Епископъ, или пресвитеръ или діаконъ, говорится въ апостольскихъ правилахъ, игрѣ и пьянству преданный, или да престанетъ, или да будетъ извержена (42); инодіаконъ, или чтецъ, или пъвецъ, нодебное творящій, или да престанетъ, или да будетъ отлучена (43).
- 7. Сознавшійся въ преступленіи самъ наказывается мен'є строго, чёмъ обличенний или "уличенний во зді". "Вообудившій самъ себя къ испов'єдованію гріховъ, говорить св. Григорій Нисскій, какъ уже начавшій врачеваніе своего недуга тімъ, что уімшися по собственному побужденію быти обличителемъ своихъ тайнъ, и какъ показавшій знаменіе своего изм'єненія къ лучшему, да будеть подъ епитимією бол'є списходительною; а уловленный во здічли по н'єкоему подозрівнію или обвиненію невольно обличенный, подвергается продолжительнійшему исправленію, даби со строгостію бывъ очищенъ, такимъ образомъ пріять быль къ общенію святыхъ Тайнъ"... (4 пр.).
- 8. При опредъленіи наказанія принимаются въ соображеніе тъ побужденія, по которымъ совершено преступленіе. Чёмъ противоваконнье и безиравственные мотивъ преступленія, чёмъ болье представлялось возможности уклониться отъ зда, чёмъ сознательные и обдуманные правонарушеніе, тёмъ оно наказуемые. Наоборотъ: совершеніе преступленія по простому дегкомислію, невыжественности или недостатку развитія, вслыдствіе невыденія закона, въ свлу

нужды или принужденію отвив, значительно силгчаеть наказаніе, а иногда и совершенно освобождаеть отъ ответственности. Чтобъ убъдиться въ справедливости сказаннаго достаточно обратить вниманіе на правила относительно отпадшихъ отъ въры, въ которыхъ опредвияются самыя разнообразныя наказанія всявдствіе соображенія всевовножнихъ условій и поводовъ къ преступленію. Такъ за отречение отъ въры добровольное и невынужденное гоненіями виновные отлучаются на всю жизнь, до смерти (Вас. В. 73; Григор. Нис. 2); за отпаденіе по малодушію и страху, а не по причинъ угрозъ или самыхъ мученій-на одиннадцать летъ (Вас. В. 81); если причиною страха были действительныя угрозы, наказаніе сиягчается, ограничиваясь щестью годами отлученія (Анкер. 6) и т. д. Равно также мірянинъ, нарушившій клятву по какой-нибудь нужде нли насилію, подвергается отлученію на шесть літь (Вас. В. 82); содълавшій тоже безь всякой нужды отлучается на десять явть (Bac. B. 64).

- 9. Заглажденіе преступленія чрезъ совершеніе подвига прямо противоположнаго, а тыть болье цылаго ряда подобныхь подвиговъ почитается причиною, дающею право на смягченіе наказанія. На основаніи сего соборь Анкирскій ослабляеть наказаніе для тыхь изъ пресвитеровь и діаконовь, "которые идоложертвовали, но потомъ возобновили подвигь за віру", подвергая ихъ неполному изверженію и предоставляя епископу право уменьшить и сіе наказаніе (Прав. 1, 2), тогда какъ за отреченіе отъ віры клирики подвергаются, по 62 апостольскому правилу, отверженію оть церкви. Точно также примиреніе обидівшаго съ обиженнымъ смягчають вину и наказаніе. "Отроковицы, говорить св. Василій Великій, безъ соизволенія отца посягшія, блудодійствують. Но примиреніемъ съ родителями діло сіе минтся иміти врачеваніе" (38 мр.).
- \$ 5. Возножны случан, что лицо, подпавшее осуждение и наказанію, снова впадеть въ преступленіе или во время несенія наказанія, или послѣ отбытія онаго. Преступленіе можеть быть или тождественное съ прежникъ (одно и тоже), или однородно, или, наконецъ, представляеть собою новое правонарушеніе. Въ токъ и

другомъ сдучав наказаніе усиливается; ибо повтореніе преступленія есть несомивние доказательство того, что первое наказание не доститло своей цван, что грешникъ остался при прежней склонности къ паденію, что онъ закосивль во вив, и для надлежащаго есправленія его потребны болье сильныя средства. Въ особенности это должно сказать относительно повторенія преступленій тожественныхъ, когда по отбытін наказанія христіання снова совершаеть тотъ же гръхъ. Соборъ Неокесарійскій 5-иъ своимъ правилонъ постановиль: Оглашенный, входящій въ церковь, и стоящій въ чинъ оглашенныхъ, обличенъ бывъ во гръхъ, аще сопричисленъ быль къ преклоняющимъ колена, да незведется въ разрядъ слушающихъ цисанія, преставъ отъ граха. Аще же и пребывая нежду слушающими согръщить: да изгонится изъ церкви". Точно также апостольскія правила; повелевая отлучать влирика и мірянина, явившагося въ другой городъ безъ представительной грамоты (12 пр.), прибавляють: "аще же будеть отлученный: да продолжется ему отлученіе, яко солгавшему и обианувшему церковь Божір" (13), усидивая такинъ образонъ наказаніе за новое преступленіе, заключающееся въ обманв (см. также 15 апост. прав.).

Можеть также случиться, что одно и тоже лицо совершить заразъ вли непосредственно одно за другить нъсколько преступленій, причемъ ни по одному изъ нихъ онъ не подвергся еще осужденію. Преступленія эти могуть быть или совершенно разнородныя, напр., прелюбоделніе, воровство; или родственныя, причемъ одно служить источнымъ началомъ для другого, напр., отпаденіе отъ віры и участіе въ гоненіи на христіанъ (Анкир. 9). самовольное переивщение клирика съ одного ивста служби на другое и упорство въ отношения въ начальству, побуждающему такового клирика возвратиться на мъсто своего первоначальнаго служенія (Ап. 15; Ант. 3). По церковныть правилать, лицо виновное въ совершения двухъ или более преступлений, не наказывается двойственно или по каждому преступлению отдельно, а подвергается только усиленному наказанію; и совокупность преступленій является только простыть обстоятельствомъ, увеличивающимъ вину. Въ подтверждение сказаннаго ин укаженъ следующие примъры:

- 1) отпадшіе отъ въры и участвовавшіе въ жертвоприношеніи идоламъ отлучаются на шесть лътъ (Анкир. 4); за отпаденіе отъ въры, соединенное съ "возстаніемъ на другихъ" и понужденіемъ ихъ къ отпаденію, виновные отлучаются на десять лътъ (Анкир. 9); 2) за похищеніе женщины, не сопровождавшееся безчестіемъ ея, виновный отлучается на три года (Вас. Вел. 30); за похищеніе женщины, совершенное послъ растлънія ея, виновный отлучается на четыре года (Вас. В. 22).
- \$ 6. Побужденія или причины, по которымъ человѣкъ совершаєть то или другое дѣяніе, неодинаковы по своей внутренней 
  силѣ. Вывають поступки и предосудительные сами по сеоѣ, но 
  вынужденные, которые хотя и совершилъ извѣстный человѣкъ, но 
  не безъ внутренней борьбы съ саминъ собою и препятствіями, съ 
  сознаніемъ неправоты своего дѣйствія. Такинъ образомъ въ ряду 
  условій или обстоятельствъ, окружающихъ извѣстное преступное 
  дѣяніе, не только должны быть такія, которыя вліяють на степень наказанія, то уменьшая, то увеличивая вину, но и такія, 
  которыя совершенно погашають вину, освобождають отъ отвѣтственности или уничтожають наказуемость. Къ числу такихъ условій или причинъ относятся спѣдующія:
- 1. Принужденіе. Оно можеть быть двухъ видовъ: а) физическое, или заставленіе лица физическою силою совершить преступное дѣяніе; b) принужденіе нравственное, когда одинъ приназываеть другому сдѣлать что-либо, причемъ цервый имѣетъ право повелѣвать, а второй обязанъ повиноваться. Принужденіе перваго рода безусловно освобождаеть оть отвѣтственности, какъ по видно, напр., изъ 3 прав. собора Анкирскаго: "Общеніе да не возбранится, яко внѣ грѣха сущимъ", тѣмъ изъ христіанъ, которымъ "насиліемъ утѣснителей вложено было нѣчто идоложертвенное въ руки", или которые приняли "нѣкую пищу по принужденію... Сіе относится равно и къ сущимъ отъ клира, и къ прочимъ, т. е. съ мірянамъ. Было притомъ изслѣдываемо и то, могутъ ли міряне, подвергипіеся тому же самому насилію, быти производимы въ чинъ вященный, и разсуждено: производити таковыхъ, яко ничтоже огрѣпиввинихъ". Такимъ образомъ насильно принужденные въ идо-

ложертвованию не только освобождались отъ положительнаго какоголибо наказанія, но и могли вступать въ клиръ, что невозможно было для другихъ надшихъ (1 Всел. 10). Что касается преступныхъ дъйствій, совершонныхъ въ силу нравственнаго принужденія или по повелению лица власть имеющаго, то они не чужды висненія; ибо для христіанина приказъ преступный, направленный къ нарушенію воли божественной и запов'вдей, необязателень, к'виъ бы онъ ни быль данъ. Посему-то св. Петръ Александрійскій подвергаетъ осуждению и наказанию рабовъ-христіанъ, которые изъ повиновенія господанть своинть идоложертвовали вийсто нихъ и такимъ образомъ дошли до паденія (6 пр.), наказываеть съ тою целію, дабы рабы эти, яко рабы Христовы, научились виредь творити волю Божію, и боятися Его"... (тамъ-же). Въ этихъ случаяхъ наказаніе только смягчалось въ виду сили мотива, вызвавшаго деяніе; ебо угрозы со стороны повелетеля, страхъ наказанія (тамъ же у П. Алекс.) — побужденія очень сильныя для совершенія такихъ или иныхъ поступковъ. Но главная ответственность въ падаеть на самихъ повелителей. Тоть же этихъ случаяхъ Петръ Александрійскій втрое увеличиваеть наказаніе для господъ, заставившихъ идоложертвовать вивсто себя рабовъ своихъ (7 пр.) нбо они "твиъ преслушали апостола, который хощеть, чтобы таяжде творили господіе рабомъ своимъ, послабляюще прещеніе, въдуще, яко и намъ самъмъ и тъмъ Господь есть на небестъхъ, и обиновенія лица н'всть у него" (такъ же). Въ силу того же принципа и соборъ Двукратный определиль: "аще который епископъ, или пресвитеръ, или діаконъ, обличенъ будетъ, яко осконилъ кого-либо чревъ повеленіе: таковый да подвергнется изверженів изъ своего чина" (8 пр.); равно виновный въ причинении другому жестокихъ смертельныхъ побоевъ "посредствомъ повелевнія", подвергается соотвътственному наказанію (Двукр. 9 пр.).

II. Крайняя необходимость почитается также условіємь, уничтожающимь вину. Что такое крайняя необходимость Это безвыходное положеніе человіка, вслідствіе котораго онъ різ шается на дійствіе противозаконное, то изъ двухъ неизбіжных золь избирая меньшее, то спасая боліве півное право на счет

права менье пъннаго. Отсюда — а) нарушение постовъ по немощиплоти и болъзненности тъла, не поставляется въ вину (ап. 69). Тиновей Александрійскій на вопросъ: должень ли непременно поститься больной, совершенно истощенный своею бользнію? Отвівчаеть: "больному должно разръшати пищу и петіе, смотря по тому, что можеть онъ понести. Ибо совстви истощенному употребляти елей есть діло правое (10 пр.). Вслідствіе сего женщині, родившей предъ св. Пасхою, т. е. на великой недвив, онъ разрвшаеть принимать пищу и питье, какъ хощеть и понести можетъ" (8 пр.). Точно также посъщение клирикомъ корчеминцы по нуждъ-не есть преступленіе, по симслу 54 апост. правила. Ввести въ храмъ животное - оснорбительно вообще для святости храма; но сдёлать это ио нуждъ простительно. Замъчательно въ этомъ отношения 88 прав. Трул. собора: "Никто внутрь священнаго храма да не вводить нибакого животнаго: развъ кто путешествуя, стъсняемый ведичайшею прайностью, и лишенный жилища и гостиницы, остановится въ таковомъ храмъ. Потому что животное, не бывъ введено въ ограду, нногда погибло бы: и самъ онъ, потерявъ животное, и потому лишася возножности продолжати путешествіе, быль бы подвержень опасности жизни. Ибо им знаемъ, что суббота человъка ради бисть: и потому всеми средствами пещися должно о спасеніи и безопасности человъка". Итакъ, безопасность и спасеніе жизни человъка даетъ право нарушать и субботу, т. е. предписанія закона, данныя на разные случан. Даже такія тяжкія преступленія, каковы, напривъръ, освоиленіе, брошеніе ватерью владенца на произволь судьбы непоставляется въвину, когда делается это въ силу крайней необходимости (Двукр. 8; Вас. В. 52): первое по болъзненности твла, второе-по безлюдности ивста и недостатку потребнаго и для жизни (ibid). -- Сказанному, повидимому, противоръчатъ ть правила, въ которыхъ опредъляется наказаніе, и не різдко очень тяжкое, за преступленіе, къ которому христіанинъ вынужденъ быль угрозово смерти и тяжкими мученіями; таковы, напримірь, правила о падпикъ или отрекшихся отъ въры во время гоненій. Но любовь въ Боту должна стоять више любви въ самому себъ; для Вога христівнинъ обязанъ жертвовать всёмъ—и имуществомъ своимъ и самою жизнію; иначе, въра цъннъе жизни; отсюда сохраненіе жизни на счеть предательства въры есть дъйствіе законопреступное.

§ 7. Существо церковнаго наказанія заключается въ лишенів οбщенія (χοινωνία, communio), нан техъ благъ, какія пріобретаеть христіанинъ со времени крещенія, дълаясь членомъ церкви Христовой. Что это за блага?--или какія права получаеть человікь, вступая въ церковь? Блага и права эти по своей важности могуть быть расположены въ следующемъ порядке: а) право причащенія: b) право слушанія литургін в'арныхъ и молитвы на ряду съ прочими върующими; с) право молитвеннаго участія въ литургін оглашенныхъ; d) право слушанія слова Божія за литургією и поученій; е) право посъщенія храмовъ во время богослуженія, или право входа въ нихъ; f) наконецъ-самое званіе члена церкви съ правомъ безпрепятственнаго обыденнаго сношенія съ прочими верующими. Этоправа общія, совокупность конхъ навывалась именемъ: общенія міραμε (κοινωνία λαϊκών, communio laica). Ηο θε περκεμ κραστίακской есть особый классь лиць, призванных въ должностной церковно-общественной деятельности, - это - канръ: есть новтому и особыя права, присвоенныя только этому званію. Сюда принадлежать: право священнодъйствія, присвоенное той или другой іврархической степени; право духовнаго управленія; право перковнаго учительства и наконець вившнія преинущества (права чести). Совокупность этихъ последнихъ правъ известна тоже подъ именемъ οбщенія κλυροσοιο (χοινωνία έχχλησιαστική, communio clericalis). Въ связи съ такою двойственностью общенія и стоить различіе наказаній для клириковь и мірянь. Какь тв, такь и другіе, наказаніе за преступленія, отлучаемы были отъ общенія, но клирики прежде всего отъ общения клирового, иначе лишаемы были на всегда или на время всей совокупности или только HEROTOрыхъ правъ и полноночій, принадлежащихъ клириканъ. Что касается пірянь, то они отлучаемы были оть общенія мірянь, нли лишаемы техъ или другихъ правъ, принадлежащихъ всемъ вообще членамъ церкви Христовой. Отсюда и главная формула наказательныхь определеній, повсюду встречающаяся въ церковнихъ правилахъ: "отмучить от общенія", ниветь двоякій синслъ, сиотря по лицань, къ которымь прилагается.

Цъль церковнаго наказанія ясно указана Саминъ Спасителемъ въ извъстной заповъди о наказаніи (Ме. XVIII, 15-17). Пріобретеніе брата, исправленіе его, благодетельное воздействованіе на его волю-воть главная и единственная цёль, къ которой должна направляться наказующая деятельность церкви. Эту же инсль ясно проводили и апостолы своими действіями по отношенію къ согръщающить. Апостоль Павель предаль коринескаго гръшника "сатанъ во измождение плоти, да духъ спасется", т. е. для того, чтобы онъ чревь тяжесть наказанія, чревь несчастіе, въ которое быль поставлень, чревь горькій опыть пребыванія вив церкви Христовой, чрезъ обозрвніе той пропасти, въ какую быль повергнуть, --- поняль всю бъдственность своего положенія и невыносимость гнета, который таготых надъ нимъ. Отсюда уже могь начинаться для него повороть къ лучшему, къ перемънъ образа жизни. Такъ дъйствительно и было съ коринескимъ грешникомъ. Онъ исправился и снова быль принять въ христіанское общество (2 Кор. XI. 6). Точно также Именея и Александра апостолъ предалъ сатанъ съ цълю "да накажутся не хулити" (1 Тим. І, 20), т. е. за темъ, чтобы они путемъ бъдственности своего положенія и тяжести подчиненія сатан'в дошли до сознанія своей грековности и исправленія. Согласно съ првивроит впостола и его ученіемъ, по которому церковная накавующая діятельность должна быть направляема "въ совиданіе, а не на разрушеніе" (2 Каре. XIII, 10), къ спасенію души, а не къ погибели ея, и въ каноническомъ законодательстве церкви вселенской наказание главнымъ образомъ разсжатривается, какъ мъра врачующая и средство исправленія человъка. Въ связи съ этимъ возврвніемъ и стоить то основное правило наказанія, по которому "самъ себя возбудившій къ покаянію подлежить епитими снисходительный шей (Григор. Нисс. 4, 5); ревностному въ исправленіи епитимія сокращается (Вас. В. 74; Григ. Нисс. ibid.; 6 Всел. 102; 1 Всел. 12 и пр.), по которому, наконецъ, при наложении наказания принимается въ соображеніе не только "качество гріха, но и расположеніе согрішившаго, и жизнь до гръха" (6 Всел. Соб. 102; Вас. В. 3; Каре. Соб. 52 и пр.).

Исправленіе и спасеніе гръшника не составляеть впрочень единственной пъли наказанія. При этомъ нивется также въ виду.—

- а) Благо цвлой церкви. Какъ во всехъ человеческих обществахъ преступленія и пороки отдівльныхъ лицъ, оставалсь безнаказанными, легко увлекають другихъ и вызывають на подражаніе, а усиливаясь все болье и болье могуть охватить цівлое, такъ н тоже самое можеть случиться и въ церкви Христовой, какъ обществъ людей. Ея строгая дисциплина поколебалась бы, нравственно-религіозная жизнь подверглась бы большой опасности, еслибы церковь не пользовалась правомъ вылъденія изъ своей среды лицъ порочныхъ, если бы не предохраняла другихъ отъ зараженія черезъ удаленіе нравственно больныхъ. Этой точки зрінія держался и апостовъ Павель, когда, требуя отъ кориенянъ удаленія отъ общества кровосивсника, замечаеть, не весте ин яко наль квась все смъщение кваситъ" (1 Кор. V, 6)? т. е. или вы не знаете по опыту, что недуги одного легко заражають многихъ, если онъ не отделяется отъ нихъ. Эта же инсль проводится и церковнымъ законодательствомъ, где наказаніе разскатривается не только какъ средство исправленія и спасенія единичной личности, но и какъ пъра, предупреждающая развитіе преступленій, а, следовательно, спасеніе иногихъ. Въ 19 правижь собора Сардинійскаго говорится: "Гавдентій епископъ рекъ: сін спасительныя и благоразсудныя постановленія, и нашему священническому достоинству приличныя, и угодиня Вогу и человъкамъ, не возпогуть удержати сили и кръпости своея, аще произнесенныя різшенія не будуть сопровождены страхонъ. Ибо им и сами знаемъ, что не ръдко по причинъ безстыдства не многихъ досточтимое имя священства подвергалось пренебреженію ... Разсиатриваемая ціль не отлична существенно отъ первой. И та и другая направляются къ поддержанію доброй живни н спасенію членовъ церкви.
- b) Честь церкви. Уваженіе къ церкви внушается и поддерживается въ лицать, не принадлежащихъ къ ней, безукоризненно-иравственныхъ поведеніемъ членовъ ся и добродѣтелями шхъ;

уважение къ ней начинаетъ исчезать по мъръ того, какъ въ ней начинаетъ гителиться и развиваться порокъ; достоинство церкви ухаляется особенно тогда, когда величайшіе грізшники и преступники остаются совершенно безнаказанными, когда она тершитъ и даетъ мъсто въ нъдрахъ своихъ нарушителямъ законовъ и уставовъ, упорно пребывающить въ состояни непослушания и противленія. Поэтому и въ видахъ поддержанія своей собственной чести церковь прибъгаеть къ наказаніямъ, подобно тому какъ это дълають всё вообще человеческія общества, и большія и малыя, опиралсь въ этомъ случай на естественное право. Изв'естно, съ какою ревностью заботилась церковь о сохраненіи своей чести, достоинства и славы. "Рабы", говорить апостоль Павель въ посланін въ Типосою, "должим почитать своихъ господъ... дабы не было хулы на ния Божіе и ученіе" (2 посл. VI, 1); "рабовъ увъщевай", пишеть онъ къ Титу, "повиноватися своимъ господамъ, Угождать имъ во всемъ, не прекословить, не красть, но оказывать всю добрую върность, дабы они во всемъ были украшеніемъ ученію Спасителя Нашего Бога" (XI, 9-10). Поэтому-то когда одинъ енископъ, по имени Евкратій, спрашиваль Кипріана: "должень ли оставаться въ общеніи комедіанть, который не только самь не оставляль своего занятія, но знакомняь сь нимь и другихь", то нолучиль отъ Кипріана следующій ответь: "занятіе это не сообразно ни съ славою божественною, ни съ евангельскимъ благочиніемъ. Чистота и достоинство церкви не должни бить оскверняеми столь гнусною и нечистою язвою 1). Такой принципъ проводится н самымъ законодательствомъ церковнымъ. Такъ, Василій Великій въ 6 правиль своемъ говорить: "любодъянія посвященныхъ да не обращаются въ бракъ, но всячески да расторгается ихъ совокунленіе. Ибо сіе и для утвержденія церкви полезно и еретикамъ не даеть случая укоряти нась, аки бы привлекаемъ къ себъ попущеніемъ граха". Точно также 6 Вселенскій соборъ, воспрещая христіанамъ мыться въ банв вивств съ женщинами, замвчаеть, что \_сіе есть первое нареканіе со стороны язычниковъ", и потому непокорных подвергаеть наказанію (77 пр.).

<sup>1)</sup> Пис. въ Евер. о комедіанта стр. 21 (рус. пер.).

- § 8. Наказаніе утратило бы свое значеніе и не достигало бы ціли, еслибъ отлученный въ одномъ мість могь быть допущевъ къ общенію въ другомъ, еслибъ церковь извістными средствами не закрыла для нихъ доступа къ общенію повсюду. Церковь не прибігала въ этомъ случав къ ссылкамъ или заключенію виновнаго, какъ то ділаетъ государство въ видахъ изолированія преступника и отділенія отъ прочихъ. Виновный оставался среди христіанъ, въ ихъ обществі, хотя и находился вні общенія и не могь тако вымъ воспользоваться нигдів. "Кто, по выраженію Кареагенскаго собора, будучи отлученъ въ Африкі, отыскиваль себі общенія за моремъ (въ Италіи), тоть усугубляль только наказаніе" (118). Общимъ средствомъ къ достиженію означенной ціли служили слітанующія отдільныя мітры:
- а) Публикація приговора. Соборныя посланія по містнымъ церквамъ, съ оповъщениемъ последнихъ о лицахъ, подвергшихся отлученю, были разсилаемы и читаемы повсюду. По слованъ св. Василія Великаго, совершенно отлученный отъ церкви, извъстенъ всей церкви... Отлучение его провозглащается повсюду, н онъ обличается предъ всеми, и своими и чужнии" 1). И мы дъйствительно знаемъ факты такого оповъщенія. Такъ Александръ, епископъ александрійскій, предавъ анасемів Арія, чрезъ окружныя посланія, уведомиль о семь и прочихь епископовь в). Синезій, отлучивъ Андроника и его сообщниковъ, писалъ къ другивъ епископанъ. "Для Андроника и его сообщинковъ должны быть вездъ зацерты храмы Вожін. Всехъ я увещаваю-не жить съ ними въ одномъ домъ и не имъть общей транезы. Кто презрить опредъленіе нашей церкви, и станотъ принимать осужденныхъ ею, знай, что онъ производить раздоры въ церкви, которая по мысли своего Учредителя должна быть единою"... и т. д. 3). Какъ отдъльные епископы посылали окружныя посланія къ прочимъ еписконамъ, въ которыхъ уведомияли объ отлучени ими кого-нибудь отъ церкви, такъ точно поступали и собори, дъзая отсутствую-

<sup>1)</sup> См. изд. твор. Вас. В. въ р. пер. ч. VI, стр. 161.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сократъ Ц. Ист. кн. I, гл. 6.

a) Binhami, Orig. Ec. vol. VII. c. 2, § 8.

щить епископанъ извъстными имена отлученныхъ для соблюденія соборнаго приговора. Такъ, соборъ Никейскій, по низложеніи Арія, увъдомилъ о семъ особымъ посланіемъ церковь Александрійскую и братьевъ въ Египтъ, Ливіи и Пентаполъ 1).

- приговоръ о наказаніи имълъ обязательную силу не для одной только епархіи, но для всехъ месть христіанскаго міра, въ силу положительныхъ предписаній церкви. Замічательно въ этомъ отношеніи 1 пр. собора, бывшаго въ храм'в Премудрости Слова Божів. Здісь гоборится: "Аще которые изъ италійских клириковъ, или мірянъ, или изъ епископовъ, обитающіе въ Асін, или въ Европъ, или въ Ливіи, подверглися или уванъ отлученія отъ таинствъ, или извержению изъ своего чина, или анасеит отъ святъйшаго напы Іоанна: тъ да будуть и отъ святьйшаго Фотія, патріарха Константинопольскаго, подвержены той же степени церковнаго наказанія, то есть, да будуть или извержены, или преданы анасемъ, или отлучены. И которыхъ клириковъ, или мірянъ, нин архісройскаго, нин ісройскаго чина Фотій святьйшій патріархъ нашъ въ каковъ бы то ни было предълв подвергнеть отлучению, наи изверженію, или проклятію, техъ и святьйшій папа Іоаннъ, и съ никъ Святай Вожія Римская перковь да признаетъ подъ твиъ же осуждениемъ епитимии находящимися". По правилу св. Василія Великаго, "всъ пріемлющіе анасематствованнаго сами да будуть отлучены отъ всея церкви" (Пр. 88).
- с) Дальнъйшею общею мърою къ предупрежденію разнаго рода ошибокъ въ дълъ допущенія къ общенію служила выдача, такъ называвшихся, представительныхъ грамотъ (ура́ррата состатіха), о которыхъ упоминають уже апостольскія правила 12 и 13. Граматы эти вручаемы были отъ епископовъ клирикамъ и мірянамъ, отправляющимся въ предълы другихъ церквей или епархій, съ свидътельствомъ о ихъ православіи, честности, общеніи съ церковію н въ особенности—о незапрещеніи первымъ (клирикамъ) священнослуженія, а послъднимъ (мірянамъ) пріобщенія св. Таинъ. Безъ этихъ грамоть не дозволялось никому отправляться въ чужія мъста,

<sup>1)</sup> Сократ. Ц. Ист. на. I, гл. 9.

а епископамъ запрещалось, подъ угрозою наказанія, допускать таковыхъ къ общенію (теже прав.).

#### II.

# ВИДЫ НАКАЗАНІЙ.

### І. Отлученіе мірянь:

§ 9. Имененъ отмученія (ἀφορισμός, separatio, excommunicatio) называется такое наказаніе, по которому виновный въ преступленіи удаляємь быль на извёстное время оть причащенія св. Таннь, участія въ нёкоторыхь молитвахь церковныхь и поставляємь быль въ разрядь публичнокающихся. Такинъ образонь отмученіе слагалось изъ двухъ необходимыхь элементовь: церковнаго покаянія и удаленія оть причащенія, почему наказаніе это и называется въ церковныхь правилахь двояко: то отмученіемя, то покаяніемя.

Отлученные или кающіеся разділялись на четире класса. Кающіеся перваго класса назывались плачущими (πроскλαίοντες, flentes); кающіеся второго класса — слушающими (άκροώμενοι, avdientes); третьяго—припадающими (πроскіπτοντες, prostrati): четвертаго—представщими или купно-стоящими (сомоста́цемо), consistentes) 1). Эти четире покаянных ступени представшяли собою четире различных степени наказанія, именуемаго отлученіемъ.

Корпусъ благь и правъ, пріобратаемыхъ христіаниномть, поражался этими наказаніями, но не въ одинаковой мъръ, захватывая то большую, то меньшую часть правъ.

а) Плачущіє лишались всякаго вообще участія въ богослуженін и молитвахъ церковныхъ и даже не имѣли права входить въ храмъ. Они обыкновенно становились, по выраженію Григорія Неокесарійскаго, "виѣ врать молитвеннаго храма"<sup>2</sup>), т. е. у

<sup>1)</sup> Григорій, епископъ Неонесарійскій, прозванный чудотворцемъ, нервыі упоминаєть объ втихъ изассахъ въ своемъ каноническомъ посламін, никали номъ въ 263 году (пр. 12 въ инитъ правидъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Правило 12.

двери, ведущей въ притворъ. Стоя здёсь, они преклоняли колёна предъ вёрующими, входящими въ церковь, бросались къ ногамъ ихъ, прося о молитве и ходатайстве. Съ перваго взгляда очевидно, что это наказаніе—одно изъ крайнихъ. Пораженный имъ грешникъ удерживалъ только одно зесніе члена церкви и право обыкновенныхъ сношеній съ христіанами. Всёхъ остальныхъ благъ церковнаго общенія онъ лишался.

- b) Слушающіє не были лишаемы права входить въ церковь. Являєь сюда, они становились на опредъленномъ містів, которое называлось "νάρθηξ." Это быль внутренній притворь і) церкви, близь дверей, вводившихь въ храмъ.—Слушающим дозволяюсь присутствовать при чтеніи св. Писанія и епископскихь бесідь, которыя обыкновенно произносились по прочтеніи евангелія. Послів проповіди, вслівдь за возгласомъ діакона: "да никто изъ слушающихь", они должны были оставить храмъ вийстів съ оглашенными годинающіє не иміси.
- с) Припадающие становинсь уже въ сановъ храмѣ, только въ задней части его у самаго входа, предъ вдовицами и старицами в ). Имъ дозволялось присутствовать при общихъ, произносимыхъ за нихъ, молитвахъ, которыя они выслушивали обыкновенно съ колѣнепреклоненіемъ в ). По окончаніи этихъ молитвъ, прицадающіе исповѣдывали свой грѣхъ предъ церковію и удалялись изъ храма. Такимъ образомъ кающіеся этой степени лишались только двухъ благъ: участія въ литургіи вѣрныхъ и причащеніи в).

<sup>1)</sup> Тоже правило.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Восплій Воликій пр. 75.

<sup>3)</sup> Григорій чудотворецъ пр. 12.

<sup>4)</sup> Отсюда и названіе колінопревлоняющіе (γονυκλίνοντες), которое иногда усвоялось навіщимся третьяго класса.

<sup>5)</sup> Хотя эти действія и могли сопрушать человіческую гордость, служащую источникомъ граха, но нии церковь не ограничивалась въ дела наказанія виновнаго и его исправленія. Ова присоединяла из этому еще трудиме покажинные подвиги, которые неполнялись кающинися дома. Строгій постъ, постоживое умершиненіе плоти, ревностная молитва, малый сонъ, продолжительное бодротвованіе, тяжкій сивическій трудъ—составляли обычным принадлежности покажиной домашней жизни.

- d) Предстоящие становились въ церкви на ряду съ върующим. Отсюда эта степень и названа была "συνίστασις" "купнестояніе" въ противоположность припаданію и кольнопреклоненію. Кающіеся этой степени принимали участіє въ молитвать върующихъ, имъли право присутствовать при всей литургіи, принимали участіе въ братскихъ привътствіяхъ и лобавніяхъ. Они могли также воспъвать вивсть съ прочими върующими хвалебных и благодарственныя пъсни и преклонять свои главы для полученія благословенія. Только одного блага кающіеся этой степени были лишены—это причащенія св. Тамнъ.
- \$ 10. Срокъ пребыванія кающихся въ томъ или другомъ покаянномъ классв, равно и общее продолжение отлучения, были не одинаковы по свойству самых грбховь и по нравственному состоянію мадшихъ. Что касается прежде всего первой покаянной степени, то время пребыванія въ ней было различно. Изъ правиль Василія Великаго ин увнаемъ, что одни изъ грешниковъ поставлялись въ разрядъ плачущихъ только на одинъ годъ (см. пр. 22, 77, 80 и 83).—другіе на два года (пр. 57, 59, 64, 66, 82), иные на три года (пр. 75), изкоторые на четыре (пр. 56, 58). Но были и такіе грішники, которые на степени плачущих должин были находиться въ теченіе всей своей жизни и только предъ спертію допускались въ причащенію св. таннъ (Вас. В. пр. 73). Точно также не одинаковъ быль срокь пребыванія кающихся н на второй показиной степени. 1-й Вселенскій соборь опредъяметь срокъ тремя годами (пр. 11, 12), соборъ Анкирскій то-же тремя (пр. 9), иногда-двумя (пр. 8) и однимъ годомъ (пр. 4). Василій Великій и Григорій Нисскій переступають границы трехавтія и опредвіяють тяжкимь грешникамь для слушанія нять, девять и десять леть (см. напр. Вас. В. пр. 56 и Григ. Нис. пр. 5). Что насается класса припадающих, то некоторые изъ отцевъ для него назначили времени вдвое больше сравнительно ст двуня первыми классами. Такъ, 1-й Вселенскій соборъ добровольн надшинъ во время гоненія назначаеть для "слушанія" только трі года, для "припаданія" семь льть (11 пр.). Другаго рода пад шимъ тотъ же самый соборъ опредъляеть время принаданія н

десять явть, тогда какъ для слушанія назначаеть только три года (пр. 12). Такъ поступаль этоть соборь, имвя, ввроятно, въ виду особенную важность третьей покаянной степени, соединенной съ иногочисленными трудными подвигами и исповедью греховъ. Впрочень, некоторые изъ отцевъ церкви не удвояють срока для этой степени, а назначають то несколько большій сравнительно съ первыми степенями, то равный. Такъ, Василій Великій вольному убійцё назначаеть для припаданія семь лёть, а для плача и слушанія по четыре года (пр. 56, см. также 57 и 64); блуднику же онь назначаеть для припаданія столько же, сколько и для первыхъ двухъ степеней—по два года (пр. 59) и т. д. Что касается, наконець, степени купностоящихсь, то для нея тоже указывается опредёленный срокъ, хотя и различный примънительно къ степени виновности и раскаянія того или другаго грёшника.

§ 11. Издавь правила относительно продолженія покалнія вообще и пребыванія въ каждомъ покаянномъ классь въ особенности, отцы церкви не придали имъ такого значенія и такой важности, по которой невозножно было бы некакого уклоненія отъ нихъ, н всякое отступленіе оть нихъ, котя малейшее, почиталось бы преступленіем в со стороны церковной власти. Нать, — всв эти правила были въ сущности не что иное, какъ приблизительное обоэначение покальнаго времени. Такое или иное употребление ихъ предоставиялось усмотренію церковнаго суда, который имель право сокращать и увеличивать указанный правилами срокь, и только не могь, по выражению Вальсамона, связывать паутинными нитями то, что должно быть связано, по требованию правиль, тремя канатами 1). Такое полномочіе предоставлялось церковнымъ судьямъ сашими этими правилами. Такъ, 1-й Вселенскій соборъ опредвливъ время показнія для падшихъ въ гоненіе Лицинія, закъчаеть: "поволительно епископу и человъколюбиве ивчто о нихъ устроити" [пр. 12). Равно также Анкирскій соборь, опреділивь трехлітній рокъ отпученія христіанъ, посёщавшихъ языческія капища, преоставляеть еписконамъ право, "испитавъ образъ обращения, чело-



<sup>()</sup> См. объясненіе 74 пр. Василія Великаго.

**<sup>-</sup>** Жриот. Чткн.» № 5—6, 1887 г.

въколюбствовати, или большее время покаянія приложити" (пр. 5). При этомъ онъ ясно замъчаетъ, что енископы, при наложени епитимін, должны преимущественно обращать вниманіе на степев раскаянія и ревность грешника въ деле исправленія и этикь соразиврять время нованнія (тамъ же). Точно также и Василій Великій, съ такою подробностію и опредвленностію распредвлявній время показнія для различных грешниковь, въ одновь весть ясно предписываеть "врачество" (т. е. покаяніе) изміряти не временент, но образовъ покаянія" (пр. 2). Кровъ того, надавая строгія правила относительно отлученія, отцы церкви ясно отивтили тоть случай, когда срокъ покалнія должень быть сокращаемь независимо отъ того, исправнися грашникъ или натъ и въ достаточной ли степени онъ понесъ наказаніе за тоть соблазнъ, который подаль своимъ преступленіемъ. Такимъ обстоятельствемъ служила бливость сперти осужденнаго. Правило не лешать такихъ общенія и допускать къ причащенію св. Таннъ 1-й Вселенскій соборъ пряме называеть древнить закономъ: "О находящихся ири исходъ отъ житія да соблюдается и имив древній законъ и правило, чтобы отходящій не лишаемъ биль последняго и нужнаю напутетвія" (пр. 13). Впроченъ, такъ какъ разрішеніе кальника предъ скертію совершалось по необходинести, те оно всегда соединяюсь съ условіемъ- въ случай выздоровленія продолжить подвить показнія до конца назначеннаго времени. Объ этомъ условін ясто уноминаеть 1-й Всеменскій соберь (пр. 13), Анкирскій (6) и Гриropin Huccrin (5).

### II. ОТЛУЧЕНІЕ КЛИРИКОВЪ.

\$ 12. Наказаніе это въ большинств'в каноническихъ правиль носить названіе "форезріос", то сапое названіе, какитъ обозначается и отлученіе пірянъ оть причащенія.

Сущность этого наказанія заключается въ устраненіи виновнаго клирика отъ должности, въ запрещеніи <sup>1</sup>) нользоваться въ теченіе опредвленнаго времени, по большей части до ис-

t) Отеюда териннъ «suspensio» употребляеный на западво

правленія, тами правами и полномочіями, кажими онъ пользовался но своему сану и которыя тасно связаны съ извастною ісрархическою степенью и должностью. Такимъ образомъ права влирика хотя и оставались при немъ, но онъ не могъ, въ силу замрещенія, пользоваться ими и ималь муъ при себа телько номинально. Замрещеніе простиралось на вса права, мрисвоемния извастной степени, сладовательно, на право священнодайствія, мраво духовнаго управленія, церковнаго учительства и права чести.

Отлучение принадлежало къ чиску наказаній саныхъ укотребительнихъ и въ градаціи наказаній для клириковь ванимано порвоначальную стуновь. По этому въ дерковныхъ правиналь оне поставляется впереди изверженія изь сана, какь ферми накованія более тяжкой. Если поотувокъ, совершовный клирикомъ, не принаджежать из чисту тажелихь, то щерковь наваживала виновникь отмучением, угрожая въ олучев нексправленія и недівствительности этого напаванія масеропсеціями, ... Клисконъ, или пресвитеръ, или діанонъ, говорится въ 5 апостольском врадиль, да не вогонить жени своен подъ видомъ биогоновенія. Аже же изронить, да будеть оплучень оть общени перковнаго (фромсково): « остовняеть метреклонным», отъ священняго чина да будеть извермень (кадарество)". Тивой же порядовь и туже посердовательность навазанія видимъ им и въ 59 апост. правиль, "Аще енископъ, или пресвитеръ, или діавонъ накосму отъ плира нуждающемуся не подаеть потребнаго: да будеть отдучень, закосживося экс оз тома: да будоть извержень".

\$ 13. Цель отлученія заключалась главникь образокь въ исправленіи виновнаго, по этому носледствія его прокращались, когда сегрешниній сознаваль свой проступокь и менравлялся. Соборь Халкидонскій относимельно клириковь, оставляющихь свои церківи и перекодящихь въ иныя спарків, постававиль: "суждено быти инь вне общенія церковнаго, доколе не возвратятся въ свою церковь" (20 пр.). Точно также спископь, не принимающій потлеченія и служенія о народе сму порученномь", должень быть, но 36 апост. правилу, "отлучень, доколе не прінисть онаго". Если отлученіе не достигало своей цели, то его место заступало с

болье строгое наказаніе— изверженіе. "Епископъ или пресвитерь", говорить 58 апост. правило, "не радящій о причть и людяхь и не учащій ихъ благочестію, да будеть отлучень. Аще же останется въ семъ нерадівніи: да будеть изверженъ".

- § 14. Кроих указанной, главной и наиболье употребительной формы отлученія практиковались и другія, котя менве часто. Сюда относятся: а) форма отлучения епископовь, практиковавшаяся во африканской церкви. Указанів на оную вотричаются въ правилахъ Кареагенскаго собора (87, 91 пр.), причемъ сущность отлученія опредвляется следующими выраженіями: "таковые (неявившісся на соборъ епископы). должны довольни быши общенівме ве своей токмо церкви (87 пр.); таковый (рукоположивмій иноспархіальнаго понаха) должени быть удалени от общенія ст прочими, и да ограничится общеність токто ст своею паствою 1) (91 пр.). Не трудно видеть, въ ченъ, ближайшинъ образонъ, состояно разсивтриваемое отлучение. Оно лишало виновнаго всякаго общенія и всякаго инчеаго сношенія съ епископами другихъ енархій; воспрещало вов проявленія братскихъ отношеній къ виновному, а равно простиралось и на отношенія оффиціальныя. Состоящій подъ этимь отлученіемь не могь, кажется, присутствовать на областномъ соборъ 2); не быль донускаемъ къ священнодъйствіянъ и соспуженію въ другой епархіи, и вообще правани своего сана могь пользоваться только въ своей опархів и среди своихъ пасовыхъ з).
- 6) Лишеніе виновнаю того мъста, на которое онт имъстъ право по времени своего посвященія, и низведеніе вю на посладнее мъсто вт ряду его сотоварищей по сану. Объ этокъ наказаніи упоминають 6 и 7 Вселенскіе соборы. Первый изъ нихъ постановить: "діакону, аще бы имъть и достеннство, то есть, какую-либо церковную должность, не занивати мъста више пре-

<sup>1)</sup> Смотри также 137 и 147 правила Кареаген. собора.

<sup>2)</sup> Cpas. Rober, der Kirchenbann. § 43.

<sup>3)</sup> Вибсто этого наказанія по поводу того же проступка (неявки на соборъ церковь восточная употребляла выговоръ или заибчаніе (Халкид. соб. 19 пр. Трул. 8).

свитера: развъ когда, представляя лицо своего патріарха и митрополита, прибудеть во иный градъ для некоего дела: ибо тогда, яко занимающій его м'всто, будеть почтень. Аще же кто съ насиліемъ и наглостію деренеть сіе творити: таковый, бывъ низведенъ оть своего степени, да будеть последній изь всель въ томь чине, въ которому онъ сопричисляется въ своей церкви"... (7 пр.). Точно также и 7 Вселенскій соборь опреділиль: , аще которые хвалятся, яко даяність закта поставлены въ чинъ церковный, и на сіе влое обыкновеніе подагають надежду, и отъ того безстыднымъ лицемъ и отверстыми устами, укорительными словами безчестять избранныхъ, то поступающихъ такинъ образонъ низводити на последнюю степень ихъ чина ... (5 пр.). Разсматриваемое наказаніе стоить въ непосредственной связи сь изв'ястнымъ распредъленіемъ мъсть или съдалищь между плириками. Епископы, какъ извъстно, преимуществовали предъ прочими и сидъли на предназначенныхъ ивстахъ выше пресвитеровъ; эти последніе выше діаконовъ, діаконы-иподіаконовъ и т. д. Въ ряду клириковъ навъстной ісрархической степени м'єста распреділены были по времени руконоложенія. Теперь клирикъ въ наказаніе за какой-нибудь проступовъ присуждаемъ быль оставить свое мъсто и заминать последное въ известномъ чине или ряду. Очевидно, такимъ образомъ, что наказаніе это не касалось ни правъ священнодійствія, ни иныхъ правъ, связанныхъ съ должностью, а укаляло только права чести.

### III. ИЗВЕРЖЕНІЕ ИЗЪ САНА.

- § 15. Именемъ "изверженія" (хадаїресті, depositio) называлось такое церковное наказаніе, по которому клирикъ быль лишаемъ: 1) правъ священно-служебныхъ и административной власти; 2) правъ чести; 3) быль исключаемъ изъ клира, и 4) причисляемъ къ разряду мірянъ.
- 1) Изверженные или низложенные влириви лишались прежде всего своихъ священно-служебных правт и преимуществт. Епископъ. бывшій досел'в первымт священнодийствователемт и совершителень таниствъ въ своей частной церкви, переставаль быть

таковымъ послѣ изверженія. Онъ уже не имѣлъ права рукопологать во священники и прочіе чины церковние, не могъ освящать
мура и антиминсовъ; терялъ даже право севершать такія священесдѣйствія, которыя возпожны для низшихъ, сравнительно съ невъ,
священныхъ чиновъ. Онъ не могъ совершать такиствъ и отправлять священнослуженіе. Вывши нѣкогда ілосноми учителеми въ
своей церкви и для простихъ върующихъ и для самыхъ пастырей,
епископъ вийсть съ изверженіемъ терялъ всякое право учительства и,
подобно всёмъ другимъ мірянамъ, долженъ былъ поучаться, а не
поучать. Нѣкогда ілосный правитель въ своей частной церкви,
имѣвшій полную власть надъ подчиненнымъ ему клиромъ и паствою,
пользовавшійся особеннымъ и преимущественнымъ правомъ суда и
наказанія, епископъ, послѣ своего ниэложенія, становился уже въ
разрядъ подчиненныхъ и, подобно остальнымъ мірянамъ, не имѣлъ
никакого участія въ церковномъ судѣ и управленія.

Точно такое же дъйствіе оказывало "изверженіе" на пресемтерого и діапоност. Единственное различіе заключалось въ томъ, что здёсь оно ограничивалось такими священно-служебними правами и преимуществами, которыя присвоены этимъ священнымъ степенамъ, и, само собою разумется, не могло распространяться на то, чего они не имъм. Такимъ образомъ изверженный пресвитеръ тералъвласть учительства по отношенію къ своимъ пасомимъ, полученную имъ отъ епископа вмёсть съ рукоположеніемъ, не могъ совершать такиствъ и вообще священнодъйствій. Равно также діаконъ, не имъющій права священнодъйствовать, вмёсть съ лишеніемъ сана преставаль быть "пособникомъ" и сослужителемъ епископамъ и пресвитерамъ.

Справедливость сказаннаго ясно открывается изъ церковныхъ правиль. Между ними есть такія, которыя пряно говорять о запрещеніи священнослуженія, како одной изо составных частей изверженія. Таково, напр., 3 правило собора Антіохійскаго. По смыслу этого правила пресвитеры и діаконы, самовольно перешедшіє въдругую епархію и отказывающієся оть возвращенія, не смотря на всё уб'єжденія со стороны епископа, "должны быть совершенно извержены от священнослужентельства" (λειτουργίας). Что зд'єсь

говорится объ "изверженін", это ясно изъ того замівчанія, какое двлаеть соборъ и которое находится въ томъ же самомъ правиль и выражается словани: "безъ возножности возстановленія въ прежній чинъ". Такинъ образонъ соборъ Антіохійскій вивсто обыкновеннаго, самаго употребительнаго выраженія: "да будеть изверженъ", обозначающаго весь объемъ разскатриваемаго нами наказанія, указываеть только на одну изъ составныхъ частей этого наказанія,--употребляеть такинь образонь часть вивсто цвлаго. Между церковинии правелами встречаются далее и такія, въ которыхъ подробно обозначается — на какія изъ священно-служебныхъ правъ и преннуществъ извержение простирало свое дъйствие. Такъ, 1 правило собора Анкирскаго говорить, что "пресвитеры идоложертвовавшів, но потомъ возобновившів подвить за віру, да не лишаются чести съдалещъ, но не инбють власти совершами приношеніе, проповъдывати, и вообще священническое что-либо дъйствоваты". Точно также св. Васняй Великій относительно пресвитера, "по невъдънію обязавшагося неправильныть браковъ", говорить: "пресвитерскимъ съдалищемъ пусть онь пользуется, отъ прочить же дъйствій пресвитерских да удержится" (27), и какъ би для больнаго удененія своей мысли прибавляєть: "да не благословляєть онъ (пресвитеръ) ни всенародно, ни особъ, и тъла Христова да не раздаеть другить, наже ньое служение да совершаеть " (тамъ же). Такинъ образовъ пресвитеръ послъ извержения не инвлъ уже права, не силь этихъ правиль, совершать литургію, священнодъйствовать, проповъднвать, благословлять и вообще "священническое что-либо дъйствовать", но выражению отцевъ Анкирскаго собора. Точно такое же действіе оказывало изверженіе и на сеященносменоебныя права діаконовъ. Тоть же соборь Анкирскій діаконамъ, впадшинъ въ идолослужение, но потомъ "возобновившимъ нодвить веры", новежеваеть "престати оть всякаго священнаго служенія, оть возношенія кабов и чаши, и оть провозглашенія поленів" (пр. 2). Что запрещеніе священнодъйствія, составлявшее олну изъ составныхъ частей изверженія, простиралось на всь и всякія священнодъйствія безъ исключенія, -- это видно также изъ следующаго определения собора Неокесарийского: "пресвитеръ, аще

сограшивъ таломъ, произведенъ, и исповадуетъ, что сограшивъ прежде рукоположенія, да не священнодайствуетъ (просферето), сохраняя прочія преимущества ради другихъ добродателей (пр. 9). Здась запрещается пресвитеру совершать только евхаристію и дозволяются вса остальныя священнодайствія. Отсюда же видно, что когда соборы не хоталь простирать запрещенія на вса священнодайствія, то съ точностію обозначали,—на какія именно оно простирается. И, сладовательно, гда такихъ ограниченій не находится. тамъ мы вправа предполагать всю совокупность священнодайствій.

- 2) Изверженные клирики лишались и правъ чести, напр., чести сидънія въ алтаръ, въ опредъленное время богослуженія. Что лишеніе правъ чести составляло непремінную принадлежность изверженія, -- это видно изъ сабдующихъ церковнихъ правилъ. Такъ соборъ Антіохійскій, повторивъ постановленіе Никейскаго собора о времени правднованія Пасхи и угрожая изверженіемъ твиъ изъ клириковъ, которые стануть праздновать Пасху вийсти съ іудеяни, замъчаетъ, между прочимъ, что "извержение лишаются и вившија чести, каковыя были они причастны по святому правилу и Вожію священству" (пр. 1). Вообще соборы, когда хотым оказать некоторое снисхождение извергаемымъ, по вниманию къ какимъ-инбудь извиняющимъ обстоятельствамъ, находящимся на сторонъ послъднихъ, всегда ясно замъчали о сохраненіи невлагаемими правъ чести. Такъ, напримъръ, Анкирскій соборъ, лишая пресвитеровъ, "идоложертвовавшихъ, но потомъ возобновившихъ подвигъ върма, священно-служебныхъ правъ, ясно при этомъ замъчаетъ, что таковне ве должны быть лишаемы "чести съдалища" (пр. 1)-одного изъ важных вившних преимуществъ. Подвергая такому же наказанію дівконовъ, соборъ ясно довволяєть инъ "интети присвоенную честь" (пр. 2). Савдовательно, во всехъ техъ церковнихъ определеніяхъ, гдъ нътъ подобныхъ ограниченій и прибавленій, и гдъ приговоръ просто выражается словами: "да будеть извержень", или "да извержется изъ своего чина", рычь идеть о совершенномъ изверженін, следовательно, простирающемъ свои действія и на права чести.
  - 3) Въ составъ понятія "изверженія" входило далье исплиоченіе изъ духовнаю званія или иначе изъ клира. Подтвержде-

ність этой нысли можеть служить следующее обстоятельство. Въ превности каждая церковь имъла списока, въ который вклюимена всехъ находящихся при ней клириковъ. Этотъ списокъ назывался различно: то "каноновъ" (хаую́у) 1), то "СВЯТЫМЪ КАНОНОМЪ" (А̂УЮС ХАУФУ) 2), ИНОГЛА "СВЯЩОННЫМЪ "
каталогомъ" (хата́доуоς і́вратіхо́ς)  $^{3}$ ), "каталогомъ клириковъ" (хатахорос то хаприхой)  $^4$ ) и т. д. Такъ какъ въ древности никто изъ клириковъ не получалъ рукоположенія безъ опредъленія на навъстную должность при той или другой церкви 1), то имя новопоставленнаго всегда вписывалось въ каталогъ той перкви, къ которой онъ быль определень. Принятие вз клирг и вписывание ез "канонз" совершалось ночти одновременно. Выраженія "находиться въ клиръ" или "канонъ" били равновначущими (1 Всел. соб. пр. 19). Всятьдствіе этого клирики иногда назывались "канониками" 6). Изъ этого "списка клирового" всегда вычеркивались ть изъ клириковъ, которые подвергались изверженію, что видно, напр., изъ ольдующаго опредъленія 1-го Вселенскаго собора: "аще кто изъ причисленных къ клиру обрящется взенающій рость съ даннаго въ заемъ... таковый долженъ быть изверженъ изъ клира, чуждъ духовнаго сословія (той качочос) 7). Если такинь образонь ниена клириковъ вийсти съ извержениемъ изглаживались изъ клирового списка, то что другое могло означать это какъ не формальное изверженіе изъ клира или духовнаго сословія ... Дальнейшикъ подтвержденість нашей инсли объ исторженіи изверженныхъ кли-

<sup>1) 1-</sup>й Вселен. соб. пр. 16, 17, 19.

<sup>3)</sup> Antiox. coc. np. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) **Апост.** пр. 8, 51, 17, 18, 63.

<sup>4)</sup> Апоет. пр. 15, 70.

<sup>5) «</sup>Ръшительно никого, такъ говоритъ напр., 6-е правило Халкид., собора ни во пресвитера, ни во діакона, ниже въ какую степень церковнаго чина, не рукополагати иначе, какъ съ назначеніемъ рукополагаемаго именно къ периви мли градской, или сельской, или къ мученическому краму, или монастырир. О рукоположенныхъ же безъ точнаго назначенія соборъ опредълиль поставленіе ихъ считать недъйствительнымъ».

<sup>6)</sup> Лаодик. соб. пр. 15: «пром'я п'явцевъ, состоящихъ въ клир'я (хачочкой радрост), не должно внымъ н'якоторымъ п'яти въ церкви».

<sup>7)</sup> **Правило** 17.

риковъ изъ клирового сословія могуть служить тё церковния правила, въ которыхъ приговоръ "изверженія" прямо выражается словами: "исключить или извергнуть изъ клира" (см. напр., Апост. пр. 31 и 62; 1 Всел. соб. пр. 1 и 2).

- 4) Причисление из разряду міряна составиям дальныйшую черту наказанія, изв'єстнаго подъ именемъ "изверженія". Апостольское 62 правило, угрожая лишеніемъ сана клирику, отрекающемуся поть имени служителя церкви", замичаеть: "аще же покается таковый: да будеть принять, яко мірянина". Отцы Трульскаго собора постановили: "оказавшіеся виновными въ преступленіяхъ, противнихъ заповъдянъ, и за сіе подвергнутие совершенному извержению изъ своего чина и съ состояние міряно изънанные... аще, приходя въ раскаяніе, отвергають грвуь, за который лишились благодати, да стригутся по образу влира. Аще же не ножелають того, да растять власы подобно мірянамъ" (21 мр.). Не трудно видеть, что соборь поставляеть въ данномъ случав въ тесную нераздельную связь лишение сана съ обращениемъ въ сословіе мірянъ, что изверженные клерики даже не вившнему виду своему начень не отличались отъ мірянь. Не мене ясно говорить объ этомъ и Васнаїй Воликій въ своемъ каномическомъ пославін къ Анфилокію, епископу Иконійскому: "діаконъ, по привятін діаконства, соблудившій, хотя должень извержень бити оть діаконства, но, по низведении на мисто мірянь, да не стлучаєтся оть пріобщенія" и т. д. (пр. 3). Здёсь опять наглядне сважавается два момента въ судьов наказываемаго клирика-лишение сана съ причисленіемъ къ разряду мірянъ.
- § 16. Положеніе, какое занимали изверженные клирики въ обществъ върующихъ, отношенія, въ какихъ находились они со времени изверженія къ прочимъ членамъ церкви, могутъ быть представлены въ слъдующемъ видъ: прежде всего, изверженные клирики совершенио уравнены были въ правахъ съ прочими членами церкви, принадлежащими къ мірскому сословію, принимали въ духовныхъ благахъ церкви точно такое участіе, какое дозволялось всъхъ вообще мірянамъ. И прежде всего они могли совершенно свободно приступать къ святьйшему таниству евхаристів на разу

съ прочини пірянами. 3-е правило св. Вясилія Великаго говорить: діаконъ, по принятім діаконства, соблудившій и за то изверженный, по низведении на м'есто мірянъ, да не отлучается от пріобщенія, дабы не истить дважды за едино". И если такинъ образомъ изверженнымъ клирикамъ дозволялось пользоваться этимъ височайшинъ изъ духовныхъ благъ, то твиъ болве они могли участвовать въ другихъ благахъ, которыя предлагаетъ перковь всемъ вообще своинъ членамъ. Сюда принадлежитъ участіе въ молитвахъ, церковныхъ, богослужении и приношенияхъ. 25-е Апостольское правило, поволевая извергать изъ сана техъ клириковъ, кои будутъ уличены въ нарушеніи клятвы, въ татьбів и т. д., ясно запрещаеть лишать ихъ въ то же вреия церковного общенія, чтобы "не истить дважды за едино". Подъ "общеніемъ" же здёсь разуивется вся вообще совокупность правъ, присвоенных въ церкви мірянамъ, вся сумма духовныхъ благъ, на пользованіе которним они нивость право. Значить, каприки, изверженные и поступившіе въ сословіе мірянъ, моган пользоваться всеми вообще духовными благами, а савдовательно и принимать участіе въ молитвахъ церковныхъ, приношеніяхъ и т. д. Что каспется далье езаимных отношений кежду изверженными клириками и прочим мірянами, то они были совершенно свободныя. Ни техъ, ни другихъ церковь не стесняла въ этомъ отношения своими предписаниями, и предоставляла похную свободу. Исключеніемъ въ этомъ случав было то обстоятельство, когда лишенный сана клирикь, игнорируя наложенное на него наказаніе, продолжаль священнодійствовать. Въ этомъ случав мірянамъ вмінялось въ обизанность прекращать съ изверженных всякія сношенія; ибо своими сношеніями они могав поддерживать и усиливать въ таковыхъ противленіе, ибкоторымъ образомъ подкрвилять ихъ въ неповиновении церкви и такимъ образомъ принимать косвенное участіе въ ихъ преступленіяхъ и дълаться виновными. Такая же точно свобода предоставлялась и членамъ клира въ ихъ взаимныхъ отношеніяхъ съ изверженными. 11 Апостольское правило угрожаеть изверженіемъ изъ сана тому, .кто, принадлежа къ клиру, съ изверженими отъ клира молитися будеть"; но это не означаеть, чтобы священнодъйствующіе не

участвовали вивств съ изверженными даже въ такой молитев, въ которой эти последніе принимають участіе, какъ простые міряне. Неть, правиломъ этимъ запрещается, по толкованію Зонари и Аристина, только "священнодъйствовать или служить вивств съ изверженными". Это можетъ случиться тогда, если бы клирики допустили къ священнослуженію вивств съ собою лишонныхъ сана, или решились бы служить съ ними сами, когда бы они дерзостью, вопреки запрещенію, позволили себе священнодъйствіе.

§ 17. Обращая вниманіе на законодательство перкви, им убъхдаемся, что "извержение опредълялось не на время, а навсенда, что лишенный сана клирикъ не быль возстановляемъ въ своемъ прежнемъ достоинствъ, не смотря ни на глубокое, искреннее раскаяніе съ его стороны, ни на исправленіе живни. Апостольское 62 правило, говоря объ изверженін изъ сана клирика, отрекшагося отъ ниени служителя церкви, замёчаеть: "аще таковый покается: да будеть принять, яко мірянинь". Значить, раскаяніе не почиталось въ древности достаточнить основаниемъ для возстановленія виновнаго и возвращенія ему прежней должности. Еще ясиве и пряжве говорить объ этомъ Василій Великій, когда, изъясняя причины того, почему діаконъ, впавшій въ грахъ предюбодванія, долженъ быть только извергаемъ, а не отлучаемъ вивств съ темъ отъ пріобщенія, замічаеть: "ибо находящіеся въ чині мірянь, бывъ извержены отъ мъста върныхъ паки прівилются на мъсто, съ котораго ниснали. А діаконъ подвергается наказанію изверженія, продолжающемуся навсегда. Итакъ, церковь ограничивается лишь единывъ наказаніевъ, поелику не возвращается ему діаконство" (пр. 3). Ту же инсль выражаеть и VI Вселенскій соборь, когда говорить: "оказавшіеся виновими въ преступленіяхъ, противныхъ правиламъ, и за сіе подвергнутые совершенному и есегдаминему изверженію изъ своего чина, аще отвергають грвув"... и т. д. (пр. 21). Въ связи съ такитъ характеронъ наказанія стоитъ правило, по которому за изверженіемъ одного всегда следовало навначеніе на его м'єсто другого, болье достойнаго, и для навергаеимкъ изъ сана клириковъ подыскиваемы были преемники или намъстники. Отцы собора Двукратнаго, напримъръ, говорять: "над 1e-

жить прежде привести къ концу законное изследованіе вины, за которую епископть имееть быти удалень оть епископства и тогда уже, по его низложении, возвестии на епископство другато вмисто его (16 пр.)". Лишая епископскаго достоинства техъ, кон оставляють свою енархію и более шести месяцевь проживають безь всякой нужды въ другомъ месть, тоть же Двукратный соборь прибавляеть: "на мисто низложенного возводити другато вмисто его (ibid)". Такинъ образомъ изверженіе порывало все связи между клирикомъ и его прежнею должностію, и эта последняя почиталась свободною и могла быть занята другинь 1).

- § 18. Изверженіе, имъя своею существенною чертою безповоротное лишеніе служебныхъ правъ и прениуществъ, допускало нъкоторое разнообразіе формъ, смотря потому, весь ин, такъ сказать, корнусь правъ разрушанся наказаніемъ, нли же пораженію подвергались только нъкотория стороны въ этомъ корпусь. Отсюда, кромъ полнаго изверженія,—этой первой, тягчайшей и вибсть съ тъмъ самой обыкновенной формы, унотреблялось иногда изверженіе не полное. Виды онаго суть слъдующіе:
- 1) Лишеніе навсенда права священноднійствія причень священний сань и вийшвія права чести оставались неприкосновенными. "Это наказаніе, по словань Бингана, занинало среднее ийсто нежду низложеніень и запрещеніень 1, т. е. оно было снисходительнію изверженія, как'ь наказаніе, не простиравшее своихь дійствій на ийкоторыя права и преимущества священнаго сана и на самый сань, и вь тоже время строже запрещенія или отлученія

<sup>1)</sup> Нашей высан, а равно и приведенных правиламъ, повидимому, противоръчать слудующия выражения, встръчающияся въ опредъленияхъ собора Антіожійскаго: «таковому (изверженному) отнюдь не позволяется надежду возстановления въ прежий чинъ инти (4 пр.); таковый по извержении отнюдь не можеть допущень быти до служения, ниже паки воспріяти прежиюю свою честь (5 пр.); да не имъсть онъ надежды возстановления (12 пр.)». Но эти правила витиоть въ виду дъйствительные и возможные случаи возстановления клирама по зпелляціонному суду (см. самыя правила), и, следовательно, при несправодлявомъ наказаніи его инящею инстанцією.

orig. Eccles. vol. VIII, c. 4. § 1.

(см. отлученіе клириковъ), потому что правъ священнодъйствія ово лишало навсенда.

Въ церковномъ законодательствъ ин находинъ не телько следи существованія в употребленія такого навазанія, но в ясное подтверждение всего сказаннаго нами о сущности и характеръ его. Соборъ Анкирскій, осуждая техь изъ пресвитеровъ, "которые идоножертвовали, но потокъ возобновили подвигь за въру", закъчаетъ: "да не лишаются они чести съдалища, но да не имъють власти совершати приношеніе, пропов'ядивати и вообще священияческое что-лебе действовати (пр. 1). Точно также отнесительно діаконовъ, приносивникъ жортви идолякъ, потокъ съ поливить самоотверженіемъ и мужеотверь выступившихъ на подвить страданій за Христа, тотъ же соборъ Анкирскій опреділить: "присвоеннув имъ честь вийги, не престати имъ отъ всякате священияго служенія, оть возношенія кувба и чаши, и оть возглашенія коленій. (пр. 2). Пресвитеръ, по немъдълю вступивній въ бракъ неправильний, т. о. несогласний съ периовными постановленіями отновительно этого предмета, можеть, по определению св. Василія Ве-HERBIO, HOALSOBETECH . TOILED HOCCHTODCKEND CEARLEMONL", HO HEпроменно должень удержаться оть прочить действій просвитерскихъ" (27 пр.) 1). Равно также и діакону, посквернившенуся устани и исповедавшену, что грекъ его далее не простерся " прещается только священнослужение, но 70 правилу Василія Великаго; "но причащатися св. Таниъ съ діаконами да сподобится". B'S CHIV TOPO Me HPABHIA.

Разсматриваемое наказаніе примінялось въ тіхъ случаяхъ. когда совершенный клирикомъ проступокъ самъ по себі принадлежаль къ числу тяжкихъ, не на стороні виновнаго находились какія-нибудь извиняющія обстоятельства. Такъ, вступленіе пресвитера въ незаконный бракъ, о которомъ говорить Василій Великій въ своемъ 27 правилів, было преступленіемъ въ сущности весьма важнымъ, не поелику оне совершилось по неселденню, то онъ по-

<sup>1)</sup> Это опредъление почти съ буквальною точностию новтороно и подкасрадено VI Вселенскимъ соборомъ (см. пр. 26).

читаеть несправедливымь подвергать таковыхъ полному изверженію. Равно также принесеніе пресвитерами жертвъ идоламъ было одно изь тяжкихь преступленій, но такъ какъ они послів своего паденія "возобновили подвигь за віру". т. е. снова добровольно подверглись страданіямъ за Христа ди при томъ не по ухищренію нъкоему, но по истинъ" (Анкир. соб. пр. 1), -- то отцы Анкирскаго собора, принявъ это во вниманіе, сиягчають наказаніе. Иногда церковь прибъгала къ этому наказанію въ интересахъ церковнаго единства и съ целію возстановить мирь, нарушенний капвин-нибудь печальными явленіями въ среда христіанъ, наприм, расколомъ и т. под. Часто случалось, что чрезъ кроткое, снискедительное обращение съ влиривани, отпавшини иъ ереси вли расколу, она дотела облеганть для нихъ переходъ въ недра христіанства, поколюбать опорн враждебной христіанству сторони. Имъя это въ виду, ока не ръшалась подвергать клириковъ, виновных въ отступленін отъ церкви, всей тажести церковных наказаній, а подвергала ихъ наказанію среднему --- болье снисходительному, чемъ "извержение" и более отрогому, чемъ "от-. "ЭНЭРУК

П. Запрещеніе нъкоторых частных священнодыйствій. Это навазаніе употреблялось въ токъ случав, когда совершенный клириковъ ноступокъ не могъ бить примиренъ съ дальнъйшимъ отправленіемъ изв'ястнаго священнодійствія, и служиль и вкоторого рода препятствіемъ къ такону откравленію. Такъ, по взгляду древней церкви, плотские грахи препятствовали совершению таинства овхаристін; поэтому клирикамъ, виновнымъ въ нарушенія цъломудрія, совершеніе литургін запрещалось, а прочія священнодействія дозволямись. "Пресвитерь", говорится въ 9 правиль Неожесарійскаго собора, "аще согрішивъ тілонъ произведенъ, н исповъдуеть, что согръшиль прежде рукоположенія, да не священнедъйствуеть (ні просфереть), сохрання прочіл преннущества ради другихъ добродетелей". Далее, злоупотребление известнымъ свяпоннослужебныть правонь также служило иногда поводонь и основаність для лишенія этого права. Соборь Антіохійскій, воспрещая дорожископанъ рукополагать пресвитеровь и діаконовъ безь согласія на то мъстнаго енискона и повелъвая имъ ограничиваться поставленіемъ только низшихъ клириковъ, замъчаетъ: "кто дерзнетъ преступити сіе опредъленіе, то да лишится и тоя чести, которую имъетъ" (10 пр.), т. е. да лишится права поставленія и низшихъ клириковъ.

III. Смющение на низшую степень церковной ісрархіи. "Діаконъ", говорится въ 10 иравиль собора Неокесарійскаго, "аще впадеть въ гръхъ, (разумьется гръхъ любодьянія, совершонный до рукоположенія— срав. 9 прав. того же собора): да низведень будеть ез чина простаю служителя церкои". Точно также себоръ Трульскій сдылаль сладующее постановленіе относительне епископовъ, дерзающихъ, вопреки запрешенію, "всенародно учите во иномъ града, не принадлежащемъ ену": "таковый да престанеть оть епископства и да совершаеть дала пресвитерства (20 пр.)". Въ чемъ, спращивается, существо наказанія? и какъ примирить означенняя правила съ 29 правиломъ Халкидонскаго собора, гдъ спазано: "епископа низводити на пресвитерскій степень есть святотатство. Аще же накая праведная вина отстраняеть его отъ епископскаго дъйства: то не должень онь занимати и пресвитерскаго мъста".

Какъ о существе разсиатриваемаго наказанія высказаны толковниками и канонистами не одинаковые взгляды, такъ и способы
примиренія означенныхъ правиль указаны различню. Зонара въ
своемъ толкованіи на 20 правило Трудьскаго собора говорить, что
"въ правиль Халкидонскаго собора говорится объ изверження законномъ или незаконномъ; а здъсь епископъ, какъ не допустившій
граха, возбраняющаго священство, получаетъ наказаніе, соотвътствующее паденію, престаеть от епископства и низводится
на мысто пресвитера". Аристинь въ своемъ толкованіи высказываеть сладующее: "епископъ, учащій всенародно, долженть престать оть епископства и должень низведенъ быть на масто пресвитера и совершать, что свойственно сему мысту. Замать,
что и епископь иногда низводится на масто пресвитера; ибо 29
правило Халкидонскаго собора прямо называеть святотатствомъ низводить епископа на степень пресвитера, и считай настоожщее

правило исключением из того общаго правила". Вальсанонъ и архимандрить Іоаннъ въ общемъ соглашаются съ возгрвніемъ Зенары; но къ этому делають некоторое добавление, особенно драгоцівнюю для даннаго случая (о сомъ ниже). Изъ западныхъ канопистовъ Моринъ (exercitat. ecclesiast. I. II, exerc. XV) въ Халкидонскомъ правиль видить изверомение, въ Трульскомъ --временное запрещение. Коборъ но соглашается съ Мориновъ относительно последияго (онъ видить туть извержение) и становится на точку врвнія Зонары и Вальсанона 1) ...

Оставляя въ сторонъ полемику и принимая въ соображение все сказанное другими относительно разсиатриваемаго предмета, мы склонны установить такой выглядь на сущность названнаго наказанія и способъ примиренія вышеозначенныхъ правиль Трульскаго и Халкидонскаго соборовъ. Подъ смищением на низицио степень чина, какъ наказаніемъ, должно разуметь не изверженіе изъ сана, не смвну сана высшаго на нижній, ибо, какъ справедливо замьчаеть архимандрить Іоаннь, "священство не составляеть только церковной должности или одного личнаго достоинства, которое, по обстоятельствамъ, могло быть отнято у кого-вибудь... во всъхъ степеняхъ священной ісрархіи одно и тоже таинство священства, разделяемое только въ правахъ и действіяхъ священнослуженія" (Оп. к. ц. законов. II, 318 стр.); подъ смпъщением должно разумъть одно только вившнее поставление одного на мъсто другого, высшаго на мъсто незшаго, не касаясь существа священства, нначелишение власти и чести, присвоенной высшему сану, напр., епископскому, и поставление въ рядъ подчиненныхъ священнослужителей, причемъ существо священства не затрогивается (ср. Вальсан. и арх. Іоанна, ibid.); права священнодействія сохраняются, хотя за отръшениемъ отъ висшей должности и остаются безъ привъненія. Наказанный такимъ способомъ занимаеть тоже положение, какое

<sup>1)</sup> Г. Суворовъ, въ своемъ изследованія о Церковныхъ наказаніяхъ · etp. 241) объявляеть «запутанными и сбивчивыми объясненія Зонары н Вальсанова, а равно и Кобера, и говорить, что прямъй и проще другихъ отвъчаеть на вопросъ Аристинъ, по инвино котораго канонъ Трульскій **относится** въ нанону Халкидонскому, какъ исилючение въ общему правилу». Digitized by 1200gle

<sup>«</sup>XPHOT. 4TEH.», N 5-6, 1887 r.

по 8 правилу 1 Вселенскаго собора долженъ быль занять опископъ нвъ новаціанъ въ такой опархін, гдё ость на лицо православный епископъ (последній удерживаеть епископское достоинство, а первий пользуется только пресвитерского честью); или тоже положение, какое указаль соборь Анкирскій новопоставленникь епископакь, непринятымъ своею епархіею и поселившимся въ чужой: , аще таковне восхотять съ пресвитерами сидети, не отнивати отъ нихъ сея чести" (18). При такомъ пониманіи діла устраняется и кажущееся противорьчіе правиль. Соборъ Халкидонскій говорить объ извержение изъ сана енископскаго и предоставление веновному права священнодъйствія по просвитерскому чину, справодинво затвчая, что вще некая праведная вина отстраняеть его оть еписконскаго действа, то не должень онь занимати и пресвитерскаго места" (29 пр.), т. о. осин онъ нодостоинъ отправлять священнодъйствія въ енисконскомъ санъ, то не можеть дълать этого и по пресвитерскому чину. Соборъ Трульскій (20 пр.), укаляя только права чести епискона и не касалсь его правъ священнослужебныхъ, навагая наказаніе въ симоль, нами разымененномъ, нисколько не сталь въ противоръчіе съ соборомъ Халкидонскить.

## IV. АНАӨЕМА ИЛИ ИСКЛЮЧЕНІЕ ИЗЪ ЦЕРКВИ ').

§ 19. Анасена поражала весь корнусъ правъ и духовныхъ благъ, пріобрѣтаемыхъ со времени крещенія и лишала виновнаго:
1) если то былъ клирикъ, правъ спеціальныхъ и особенныхъ, присвоенныхъ священной должности; правъ и благъ, присвоенныхъ всѣмъ членамъ церкви, и лишала самаго званія члена церкви со всѣми послѣдствіями его сопровождающими. Наказанный анасемой становился въ собственномъ смыслѣ какъ явычникъ и мытарь (Мате. XVIII, 17) и, будучи удаленъ отъ церкви, подпадалъ подъ власть сатаны,

<sup>1)</sup> Слово «внасена», вошло въ законодательный языкъ древней церкви взъ св. Писанія. Здёсь оно довольно часто встрёчается и всегда унотребляется въ одномъ смыслё, въ смыслё совершеннаго уничтоженія, искорешенія, истребленія чего-вибудь, или кого-вибудь, Кн. Числъ XXI, 3; Кв. Судей I, 17 Рамл. IX, 3.

подобно коринескому трышнику, наказанному ап. Павломъ. Отсюда древняя церковь смотрыла на это наказаню, какъ на смертную казнь для души <sup>1</sup>) и прибытала къ нему только въ самыхъ крайнихъ случаяхъ, при недыйствительности другихъ мыръ исправления.

1. Лишеніе правъ особенныхъ, клиру принадлежащихъ. Лишение этого рода влекло за собою потерю: а) правъ сана и должности, правъ священнослужебныхъ и административныхъ, b) потерю нравъ чести, иначе говоря, виновный и анасемой наказанный быль извергаемь изъ сана и исключаемь изъ клира. Все это можно видеть изъ церковныхъ каноновъ. 3-й Вселенскій соборъ, разсуждая о интрополитахъ, приложившихся къ отступническому сонинщу, или наибренныхъ приложитися", заибчаеть: таковый, яко отнынь соборомь отъ всякаго церковнаго общенія уже отверженный и недействительный, отнюдь не можеть противъ епископовъ своея области что-либо делати" (1 пр.), лишая такимъ образомъ ихъ правъ административныхъ. Тотъ же соборъ объявляетъ недействительными всв вообще распоряжения по службь, дълаемыя анасематствованнымъ Несторіемъ и его сообщинками, причемъ освобождаетъ клиръ и народъ отъ всякой зависимости и подчиненности таковынъ епископанъ. "Аще нъкоторынъ, говорить онъ, изъ принадлежащихъ въ клиру въ кажденъ градъ, или селъ, Несторіемъ и его сообщниками возбранено священство за православное мудретвованіе: таковымъ дали мы право воспріяти свою степень. Вообще повелъваемъ, чтобъ единомудрствующіе съ православнымъ и Вселенскить соборомъ члены клира, отнюдь никакимъ образомъ не были подчинены отступившить, или отступающить отъ православія энисконавъ". Соборъ Антіохійскій, отчуждая или отлучая соверценно отъ церква клириковъ, совершающихъ наслу вивств уделми, вопреки постановлению 1 Вселенского собора, разъясняеть, то таковых (отчуждаемых отъ церкви), соборъ отръщаеть отъ вищеннослужения, по ихъ извержени изъ священства. Изверженные е лишаются и вившиня чести, каковыя были они причастим по зятому правилу и Божію священству" (1 пр.; см. и Каре. соб. 19).

<sup>1)</sup> Письмо Кипріана из Помпонію о дівственницяхь, стр. 27, по р. пер. :сьмо Іеронима 14 из Идіодору, т. 1, стр. 40.

- 11. Лишеніе правъ общихъ или всёмъ членамъ церкви принадлежащихъ. Что исключенію изъ церкви предшествовало отлученіе отъ общенія, это видно изъ следующаго замечанія собора Антіохійскаго: "Всё дерзающіе нарушати определеніе собора, въ Никев бывшаго, о святомъ празднике спасительныя пасхи, да будуть отлучены отъ общенія и отвержены оть церкви" (1 пр.). Этого рода лишеніе простиралось на следующія права:
- а) Право причащенія. Право это, какъ ин знаемъ, принадлежало къ числу самыхъ высокихъ и драгоцъннъйшехъ правъ христіанина. Таниство Евхаристін составляло самов висшев и самов дорогое благо въ ряду другихъ духовныхъ благъ, которыя предлагаеть церковь своимъ членамъ. Вследствіе особенной важности в святости этого таинства, церковь съ особенною осмотрительностью допускала до пользованія оннив даже членовъ своихъ. Какъ же моган удержать за собою право причащения тв, кои совершение отсъкались отъ тъла церкви и вивсть съ тъпъ лишались всъхъ и всяких правъ? Допускать исключенных изъ церкви къ причащенію, — не значнію ин, вопреки запов'я Спасителя, давать святая псомъ" (Ме. VII, 6)? Вотъ почему въ церковномъ законодательствъ им не встръчаемъ никакихъ спеціальнихъ предписаній относительно этого предмета; церковь не видъла надобности начоиннать объ удаленів анаосматствованных отъ тавиства Евхаристів. такъ какъ это понятно и очевидно само собою.
- b) Право участія въ молитвахъ церковныхъ. Извъстно, что даже согрѣшающіе члены церкви были лишаемы этого
  права; тъмъ болѣе пользованіе имъ не могло быть дозволено ли
  цамъ, отлучаемымъ совершенно отъ церкви. Запрещеніе въ данном
  случав простиралось не только на молитву съ върными и "купно
  стояніе", но съ оглашенными и припадающими. Можно думаті
  что они теряли даже право слушанія въ церкви слова Божія
  проповъди; самый входъ въ храмъ былъ загражденъ для нихподобно кающимся первой степени—плачущимъ. По крайней мърЛаодикійскій соборъ 6 своимъ правиломъ запрещаетъ "понуска
  еретикамъ коснъющимъ въ ереси, входити въ домъ Божій". Арх

мандрить Іоаннъ въ своемъ толкованіи на это правило замівчаеть: "если своихъ членовъ, православныхъ въ вірів, но согрішившихъ, церковь отлучаеть отъ своего общенія и отъ своихъ храмовъ на боліве или меніве продолжительное время; тімть боліве неприличнить церковь признала допускать въ свои священныя собранія еретиковъ... Отлучая ихъ отъ общества своихъ вірныхъ членовъ, церковь вийсті отлучаеть ихъ и отъ своихъ храмовъ и молитвъ".

Ш. Лишеніе правъ званія христіанина или члена церкви. Потерею указанных выше благь и правъ не исчерпывается, да и не можеть исчершиваться весь объемъ разсиатриваенаго наказанія. Такинъ лишеніснъ, какъ мы знасиъ, подвергались н многіе изъ согращающихъ христіанъ, которые, во время несенія наказанія, тімъ не меніве почитались еще членами церкви. Совокупностію перечисленных лишеній опредъляется объемъ отлученія отъ общенія церковнаго, а не объемъ испаюченія изъ церкви или анаеемы, какъ более тяжкато и строгато наказанія. Отсюда последнее наказаніе необходимо должно им'ять такія черты, какихь ніть у предыдущаго, должно заключать въ себъ такія лишенія, какихъ не влекло за собою простое и обыкновенное отлучение отъ общения. Такая особенность дъйствительно заключается въ лишенін анасематствованнаго даже самаго званія члена церкви, въ поставленіи его въ тв же отношенія, въ какихъ находились язычники и мытари. "Отнетаемъ и анасемствуемъ, говорять отим Трульскаго собора, вськъ, которыхъ они (соборы) отметали и анаоемствовали: яко враговъ истины... Аще же кто-либо изъ всехъ не содержить и не прісилеть више реченнихь догиатовь благочестія, тоть да будетъ анасема, и отъ сословія христіанскаго, яко чуждый, да будеть исключень и извержень" (Пр. 6 Всел. соб. 1). Этого рода лишение влекло за собою нотерю следующихъ правъ и благъ:

а) Право всякаго вообще редигіознаго сношенія какъ съ церковію, такъ и съ от дёльными вёрую щими. Смотря на отлученняхь, какъ на чуждыхъ себё, церковь не позволяла принимать отъ нихъ никакихъ даровъ и приношеній ни для богослуженія, ни для содержанія своего. "Епископа или пресвитера, пріявшихъ жертву еретиковъ (а еретики были исключаемы

изъ церкви), Апостол. 46 пр. повелъваетъ извергати", замъчая при этомъ: "кое бо согласіе Христови съ веліаромъ; или кая часть върному къ невърнымъ". Точно также Лаодикійскій соборь запрещаетъ "принимати праздничные дары, посылаемые отъ еретиковъ" (37 пр.).

Относясь такъ строго къ отлученнымъ, сама Церковь въ тоже вроия и върнымъ члонамъ своимъ пролиисывала но имъть ничего общаго съ такими людьми, дабы не заражались и върные бользнью (Вас. В. 84, 85). Такъ, върующить воспрещалось молиться вивств съ отлученными въ храмахъ. "Епископъ или пресвитеръ и діаконъ, съ еретиками молившійся токмо, говорится въ 45 Апост. правиль, да будеть отлучень. Аще же позволить имъ дъйствовати что-либо, яко служителянъ церкви, да будетъ изверженъ". Даже частная, домашняя молитва вивств съ отлученным была воспрещена, какъ то съ очевидностью открывается изъ 10 апост. пр. 1). (Ср. 2 Ант. соб.). Тъмъ менъе могло быть позволяемо върующимъ посъщать богослужение, совершаемое самини отлученными. Въ правидахъ Лаодикійскаго собора, подъ угрозою наказанія, запрещается вірнымі: "посвіцать для цівлей молитви еретическія кладонща, или такъ именуемыя у нихъ мученическія ивста" (9. см. еще 33); оставляти мучениковъ Христовыхъ ч отходить во лженучениканъ, которые, то есть, у еретиковъ находятся, нан сами еретиками были" (34), "принимати праздничные дары. посылаемые отъ еретиковъ, ниже праздновати съ ними" (37). Слевомъ, въ дъл религіознаго общенія отлучению отъ церкви ноставлены были буквально въ то положение, въ какомъ "язычники и мытари". Въ канонахъ церкви часто неставляются рядомъ язычники, іуден и еретики (отлученные), и относительно всъхъ ихъ дается одно предписаніе (для примър. смотри правила Апост. 65; Лаод. 37; 4. Всел. 14).

в) Право обыкновенных сношеній и жите йскаго общенія. Не признавая такого права за людьки, непринадлежащими къ церкви и въ частности за лидами исключенными изъ

<sup>() «</sup>Аще ито съ отлученнымъ отъ общенія церковнаго помолитоя, жотя бы то было въ домъ: таковый да будеть отлученъ.

церкви, а главное опасалсь худыхъ последствій, какія могли возникнуть отъ сообщества съ явными и упорными грашниками, еще апостолы вывыми своимъ последователямъ въ обязанность избегать этого сообщества. Такъ апостолъ Павелъ увъщевалъ коринелиъ "не примъщатися, аще нъкій брать именуемъ будеть блудникъ, или лихониоцъ, или идолослужитель, или досадитель, или ивлиниа, или хищникъ" (1 Корине. V, 11). Тотъ же апостолъ въ посланіи къ солунянамъ говоритъ: "аще кто не послушаетъ словесе нашего, посланіемъ сего назнаменуйте, и не примъщайтеся ему, да посрамится" (Ш 14). Точно также апостоль и евангелисть Іоаннъ Вогословъ говорить: "аще кто приходить къ вамъ и сего ученія не приносить, не прісилите его въ домъ, и радоватися ему не глаголите (т. е. не привътствуйте его): глаголяй бо ему радоватися, сообщается деловь его занив" (2 носл. Іоан. ст. 10-11). Правда въ канонахъ церкви им не встречаемъ какихъ-либо положительных предписаній касательно прекращенія обиденних житейскихъ сношеній съ отлученными; но въ практика это било. Восилій Великій въ одномъ изъ своихъ сочиненій говорить: "всё признають его (совершенно отлученнаго отъ перкви) достойнывъ преврзнія, не хотять иметь съ нимъ общенія ни въ жилиме, ни въ пище и ни въ чемъ 1). Можетъ быть правила потому и умалчивають о семъ, что наличныя отношенія въ родъ указанныхъ были признаны правильными, самыми безвредными для христіанъ и, какъ глубоко утвердившіяся въ практикв и обичаяхь того времени, не требовали на повторенія, ни санкцін. Только два рода ограниченія встрівчасять им въ церковныхъ правилахъ, это: относительне браковъ СР ОБОДНЕВИЕ ИЛИ ОТЛАННИЯМИ И ОТНОСИТОТРНО СВИДЕДОГРЯЯ НТР на судь. Касательно браковъ 6 Всел. соборъ прямо постановиль: \_не достоить мужу православному съ женою еретическою бракомъ совожуплятися, ни православной жене съ мужемъ еретикомъ соче-TARATHER. HOWVERL ODAR'S OGSBIRGTER HESAROHHING H, RAR'S таковый, расторгается (72); "ибо-ванвияють отны собора-не подобаеть сившивати несившаемое, ниже совокунцяти съ частью

Творен. Вас. В. въ р. изд. ч. VI, стр. 161.

Христовой жребій грішниковъ" (ibid; срав. также 4 Всел. 14; Лаод. 10, 31). Только подъ условіємъ обращенія въ нідра церкви браки дозволялись (тіже прав.). И здісь такимъ образовъ отлученные разсматриваются, какъ язичники и митари, и Халкидонскимъ соборомъ поставляются нодъ одну категорію ("не совокупляти бракемъ съ еретикомъ, или іудеемъ или явичникомъ" — 14 пр.). Относительно свидітельскихъ показаній на судів или обвиненій 2 Всел. соборъ постановиль: "не позволять еретикамъ приносить обвиненіе на православнихъ епископовъ по діламъ церковнимъ, разуміля подъ еретиками тіхъ, которые издавна чуждими церкви объявлены, равно и тіхъ, кои послів того анасемів предани" (6 прав.).

- \$ 20. Условія наказанія. Какъ въ обществахъ гражданскихъ опредъленіе самаго тяжельйшаго изъ наказаній всегда соединено бываеть съ некоторыми особенными условіями, такъ было и въ церкви Христовой въ древнія времена. Уже основатель христіанской церкви, узаконяя исключеніе изъ церкви, это, по выраженію блаженнаго Августина, "damnatio, qua poena in ecclesia nulla maior est"), самниъ ходомъ и характеромъ своей речи объ этомъ предметь ясно показаль, что этимъ наказаніемъ должно нользоваться съ особенною осторожностью и внимательностью, что къ нему следуеть прибегать только въ техъ случаяхъ, когда другія меры и способы обращенія грешника на путь истины и добра окажутся тщетными, безсильными. Изъ каноновъ церкви мы усматриваемъ, что,
- а) анасена изрекалась только за тяжкія преступленія, каковы, напр., ересь (1 Всел. 1 пр.), совершенное отпаденіе оть въры (П. Алекс. 4 пр.).
- b) Анаеемъ подвергаемы были только упорные, нераскаянные гръшники. Тажесть совершеннаго проступка не почиталась еще сама по себъ достаточныть основаниемъ для опредъления анаеемы. Церковь не подвергала этому наказанию тъхъ, которые хотя и совершили проступскъ самъ по себъ важный, при-

<sup>1)</sup> De correption. et gratia, c. 15.

ченили чрезь него большой вредъ церкви, но которые сознавали свою вину, съ раскаяніемъ и слезами молнли церковь о прощенів, и, безропотнымъ понесеніемъ тяжелыхъ покаянныхъ подвиговъ, высказывали готовность примериться съ церковью. Только упорство, нераскаянность, сопротивленіе грёшника вынуждали церковь къ этому крайнему средству. Нагляднымъ подтвержденіемъ этого служать правила Петра Александрійскаго. Всёмъ отпадшимъ отъ вёры и раскаявшимся онъ назначають такую или другую епитимію, смотря по степени вины, и только "совершенно отчаявшимся и нераскаяннымъ" изрекають приговоръ о проклятой смоковницё (4). Точно также Трульскій соборь, разсуждая о разныхъ видахъ вол-шебства и полагая то или другое наказаніе за оное, повелівають извергать нев церкви только "закоснівающихъ" въ волшебстві и не отвращающихся и не убісающихъ отъ таковыхъ пагубныхъ и языческихъ дізній" (61).

с) Ананематствованіе было предваряемо увъщаніями. Церковь, какь чадолюбивая матерь, не хотым пристунать къ тяжкому изъ всекъ наказаній даже и тогда, когда грешникъ открыто заявляль о своемъ нежеланіи исправиться, а старалась, такъ сказать, винудить у него сознаніе своей вини, чтоби иметь возможность наказать ого снисходительнее. Отсюда предварительное троекратное увъщание грвиника. Заповъдь Спасителя о нажазанін (Ме. XVIII, 15—17), замонідь апостола Павла: "еретика человъка не первокъ и второкъ наказаніи отрицайся" (Тит. III, 10) церковь примъняла въ дъль анасематствованія съ буквальною точностію. Соборъ Ефесскій трижди прививаль и увещевалъ Несторія и подвергь его заслуженному наказанію послів того, какъ онъ обнаружниъ поливещее упорство 1). Подобимъ образонъ отцы Халкидонскаго собора, прежде произнесения строгаго суда надъ Діоскоровъ, трижды увъщавали его и призивали въ судъ 2). 31 жиостольское правило, изрекая стротій приговоръ за церковный пасколъ, прибавляетъ: "и сіе да будеть по единотъ, и второтъ и третівив уващанім отв винскопа".

<sup>.,</sup> Eeaspis Ц. Ист. кн. I, га. 4.

танъ же кн. II, гл. 4.

\$ 21. Церковь усъкала своимъ духовнымъ мечемъ нъкоторихъ изъ своихъ членовъ не съ тою цълію, съ какою это дъланть общества гражданскія, осуждая кого-нибудь на смертную казнь. Послъдніе поступаютъ такъ по отношенію къ своимъ членамъ въ тъхъ видахъ, чтобы навсегда удалить ихъ изъ среды общества, и не дать возможности сему послъднему болье видъть ихъ, какъ подей зловредныхъ. Церковь удаляла отъ себя нъкоторыхъ съ тою цълью, чтобы довести ихъ до сознанія своей вины, раскаянія и исправленія, и за тъмъ снова принять ихъ въ свои нъдра.

Когда отлучение отъ перкви достигало своей цели, когда наказанный раскаявался и заявляль о своемь желанін снова следаться членовъ церкви Христовой, отъ которой быль отторгнуть за грахи, то церковь принимала его опять въ свои недра, и допускала къ участію въ такъ духовникъ благакъ, отъ которикъ сеъ биль удаленъ всявдствіе своего недостоинства съ одной стороны, и въ ждахъ исправленія съ другой. Если дело шло о приниреніи съ церковые сретиковъ и раскольниковъ, преданныхъ анасемъ, то непремъннимъ условіемъ принятія няъ било инсьменное свидътельствованіе о своемъ исправленіи и желаніи подчиниться церкви (1 Beel. 8 mp.), uporlarie canon epech (Maog. up. 7; 2 Beel. себ. пр. 7). Влиривовъ, отпадшикъ къ ереси и ивкоторое время находевшихся подъ проклятиемъ, церковь принимала уже не какъ клериковъ, а какъ простикъ пірянъ, и дозволята пользоваться инъ только теми благами, которыя составляли достояніе всель вообще върующихъ, пользующихся въ перкви полныть общениемъ. Впроченъ, въ нъкоторихъ случаяхъ и по особимъ обстоятельствамъ клирикамъ дозволялось пользоваться или всеми, прожде имъ принадлежавиния ісрархическими правами, или только ифкоторыми изъ нихъ. Первий Вселенскій соборъ сділаль такое постановленіе о новаціанахъ, изъявившихъ наміроніе присоединиться въ церкви иравославной. Да, по возложение на нихъ рукъ, пребываютъ въ влирь", (8 пр.). Итакъ гдъ, или въ селахъ, или въ градахъ. всь, обрътающіеся въ клирь, окажутся руконоложенним изъ нахъ однихъ: да будутъ въ тоиъ же чинв. Аще же таиъ, гдъ есть епископъ касолическія церкви, некоторые изъ нихъ приступять

въ церкви: явно есть, яко епископъ православния церкви будетъ нивти епископское достоинство: а именующися епископомъ у такъ называемыхъ чистыхъ (т. е. Новаціанъ) пресвитерскую честь имъти будеть: развъ заблагоразсудить иъстный епископъ, чтобы и тотъ участвоваль въ чести имени епископа. Аще же то ему не угодно будетъ: то для видимаго сопричисленія таковаго къ клиру, изобрътетъ для него мъсто или хорепископа, или пресвитера: да не будеть двухъ епископовь во градъ". Подобное же постановление сделаль и Кареагенскій соборь относительно принятія въ церковь клириковъ изъ донатистовъ: "ради мира и пользы церкви, и изъ саныхъ донатистовъ 'клириковъ, желавшихъ прінти къ касолическому соединению, примати въ своихъ стеценяхъ священства" (пр. 79). Отсюда же им видимъ, что подобная снисходительность дъявена была только "ради мира и пользы церкви"; т. е. церковь хотвла чревъ это облегчить переходъ отступникамъ въ нъдра церкви. Видя дружественное приняти церковью своихъ вожаковъ, обращающихся отъ ереси или раскола, сторонники ихъ сиблъе могли идти по этому нути, не опасаясь встретить отъ церкви холодность, а темъ болъе новое наказаніе.

И. Миловановъ.

. (Продолженів будеті).

## Mipt yeoumuxt no hoodpamehito II. Buprujia Mapoha 1).

Мысль о томъ, что будеть съ человъкомъ послѣ его смерти, всегда и всюду занимала людей. Человъкъ съ его безсмертной душой никогда не могь всецъло замкнуться въ предълы окружавшей его дъйствительности, стремился проникнуть въ область по ту сторону гроба, старался приподнять таинственную завъсу, скрывавшую его будущую судьбу, и силою своей мысли и воображенія питался такъ или иначе ръшить вопросъ объ участи, ожидавшей его послъ смерти <sup>2</sup>).

Въ Римъ надъ вопросомъ о посмертной судьбъ человъка задумывались и въ раннюю и въ позднъйшую пору существованія государства, задумывались и сравнительно простые люди, какъ видно

<sup>1)</sup> Въ настоящей статьй денаются семини на следующія наданія: Р. Uergilii Maronis Bucolica, Georgica et Aeneis, nunc cum veris commentariis... Servii Honorati summa cura editis etc., Basileæ, 1551; P. Vergili Maronis opera, ill. A. Forbiger, 1872 — 75; Publii Virgilii Maronis Aeneis, ill. G. Gossrau, 1876; Vergil's Gedichte, erkl. von Th. Ladewig (Erstes Bändchen, 1865, zweites — 1881); P. Virgilii Maronis Opera, par E. Benoist, I, 1876; Appendix Vergiliana, rec. et prolegomenis instruxt O. Bibbeck, 1868; Th. Oesterlen, Studien zu Vergil und Horaz, 1885; I. Bittner, Quomodo Virgilius loca inferna animarumque conditionem descripserit, 1869; I. P. Ploner, Vergils Darstellung der Unterwelt und der Bewohner derselben, 1874; F. Piper, Virgilius als Theolog und Prophet des Heidenthums in d. Kirche, 1862; G. Byace. Рим. религія, перев. Корсакъ, 1878; L. Preller, Röm. Mythologie. 1881—83. Другія сочинскія, не относящівся пряко къ тема статью, но виданнівся въ веду по тому или другому частному вопросу, будуть указаных въсюємъ масть.

<sup>2)</sup> Срав. *Шрадеръ*, Сравнят. языковъдъніе и первобытная культура, мерев. съ нъм., 1886, стр. 467 и сяъд.

наь оставленных ими эпитафій 1), и дица высоко образованныя 2). Но до времени Августа, на сколько по крайней мірів можно судить по сохранившимся памятникамъ римской письменности и литературы, ни одинъ римлянинъ не изобразиль судьбы, ожидающей человіна за гробомъ, въ цільной и полной картинів. Этоть пробіль отчасти воснолниль Виргилій, который вообще сділаль очень много для изученія религіозныхъ воззрівній соотечественниковъ. Его описаніе загробнаго міра скоро сділалось популярнымъ въ Римів и потому можеть быть признано характеризующимъ эсхатологическіе взгляды многихъ римлянь той поры.

Наиболее полное, хотя не всегда ясное и свободное отъ противоречій 3), описаніе загробнаго піра сделано Виргиліенъ въ шестой книге его Эненди 4). Здесь поеть изображаеть своего героя сходящинъ въ пренсподнюю и подробно описываеть все, что онъ видель и слышаль танъ. Отдельныя указанія на подземний піръ, его обитателей и ихъ жизнь находятся также въ другихъ книгахъ эпоса 3). Но имель о загробновъ пірё занимала Виргилія и раньше. Поеть думаль о немъ и описываль его еще въ ту пору, когда составляль своего "Комара" 6), если только сохранившееся подъ



<sup>4)</sup> Некоторыя относящіяся сюда данныя ножно найти въ стать просесс. *Дроздова*: «Загробная жизнь по воззр. древ. рамл.», помещенной въ «Труд. в. ауж. ак.» за 1881 г.

<sup>2)</sup> Cpas. Lucr. De r. nat. I, 115 сжад., III, 842 см. и др.; Cic. Somn. Scip., Tusc. d. (особ. I, 16, 37, съ комментариемъ von Tischer—Sorof) и др.

<sup>3)</sup> Всядствіе недостаточной испости изложенія Виргилія, зависвищей между прочинь оть незаконченности его труда, взглядь поэта на накоторые частные пункты можно возстановить лишь съ приблизительной вароятностью, какъ это видно и изъ нежесладующаго очерка. Впрочемь авторъ не считаль удобнымъ въ журнальной стать указывать все недености Виргиліева описанія и вызванныя ими различныя попытий толкователей внести отчетливость въ это описание.

<sup>4)</sup> На мысль наобразить вдёсь состояніе душъ за гробомъ навело Виргилія отчасти то обстоятельство, что подобное изложеніе имѣлось въ Одиссев, которой онъ подражаль въ первыхъ шести княгахъ своего эпоса, отчасти желаміє представить славную судьбу Рима и возвеличить родъ Юлієвъ (срав. Acn. V, 737 и примъч. Сервія). Витсть съ патріотической и династической вдесй Виргиліснъ могли руководить и чисто правственныя соображенія.

<sup>5)</sup> Очень важно мъсто въ VIII, 666—670.

<sup>•)</sup> Culex, v. 211 sqq.

этимъ названіемъ стихотвореніе дѣйствительно наинсано Виргиліемъ, что не лимено вѣроятія '), я затѣмъ свои "Георгики" '). За-ключающіяся въ этихъ произведеніяхъ детали могутъ служить не-излишениъ дополненіемъ къ той картинѣ загробнаго міра, которую далъ Виргилій въ своемъ эпосѣ, тѣмъ болѣе, что самъ поэтъ, пиша Эненду, какъ кажется, припоминалъ очеркъ загробной жизни, сдѣланный имъ въ Георгикахъ ').

Следуя почти общему инанію соотечественниковь <sup>4</sup>), Виргилій поместиль загробный мірь въ недрахь земли. Земля служила у римлянь въ старину местомъ погребенія усонщихь; она же принимала вь себя различныя семена, изъ которыхъ потомъ развивались всякаго рода растенія. Отсюда естественно проистекло представленіе о недрахь земли, какъ месте пригодномъ для жительства почившихъ <sup>5</sup>), и о некоторомъ особенномъ отношеніи мхъ къ божествамъ земли. Подъ землей поместиль и Виргилій міръ всёкъ почившихъ людей, очевидно, раздёляя то верованіе древности, по которому на небё, недоступномъ для обыкновенныхъ смертныхъ, имеють жилище только боги и полубеги, для всёкъ же умершихъ додей местомъ обитанія служить подземное царство.

Входъ въ это царство, по изображению римскаго поэта въ указанной книгъ его эпоса, находится около Авернскаго озера, къ съверу отъ Кунъ <sup>6</sup>), и представляеть собою огромную и глубокую цещеру. Вся иъстность, въ которой лежить пещера, своею обстановкою, а также своинъ вулканическинъ характеронъ, располагаетъ къ имсли о близости иного міра, отличнаго отъ міра живыхъ дю-

Digitized by GOOGIC

¹) См. 4 т. изд. Риббека, Proleg. рад. 18—22; 3-й т. изд. Форбигера. рад. XVII; Bähr, Gesch. d. R. Liter., I В., 1868, s. 643.

<sup>2)</sup> Georgica, IV, 453 sqq.

<sup>\*)</sup> Cpans. Aen. VI, 306-308 s Georg. IV, 475-477.

<sup>4,</sup> Срав. Буасье, 245.

<sup>5)</sup> Cpan. Cic. Tusc. disp. I, 16, 36.

<sup>6)</sup> Входъ въ подвенний міръ указывался впроченъ не въ одновъ этомъ мъсть. Срав. Georg. IV, 467; Асп. VII, 563; Preller, II, 145, такие «Реал. словарь класс. древн. по Любкеру, кад. общ. класс. енг., подъ словенъ Атррз. lacus. Изъ пещеры при названномъ сесръ также неходили удушлявам мецаренія, почему и явился вкллядъ на эту пещеру, какъ входъ въ пренегодимово.

дей 1). Самая пещера, къ которой примыкаетъ черное озеро и темная роща, также носитъ черты, придающія ей особый, таниственний и прачный характеръ. Изъ нея поднимаются вредныя испаренія, до такой степени гибельныя, что никакая птица не можетъ
безнаказанно пролетьть надъ нею 2). Чрезъ эту пещеру, которая
какъ бы самою природою была назначена служить входомъ въ нечальный міръ тіней, нибять сойти въ преисподнюю и Эней, согласно волів своего отца 3).

Обывновенному человъку нельзя безнаказанно проникнуть въ преисподнюю. Собственно сойти въ подземное царстве легко, входъ въ него открытъ днемъ и ночью; но возвратиться оттуда на землю крайне трудно. Это оказалось возможнымъ только для немногихъ, происшедшихъ отъ боговъ, мужей, притомъ всяъдствіе нъкоторыхъ особенныхъ причинъ и благопріятнихъ обстоятельствъ, именно: для Орфея и Поллукса, всяъдствіе благорасположенія къ нимъ боговъ, затъмъ—для Фесея и Геркулеса, по причинъ ихъ необычайной доблести 4). Поздиве это оказалось возможнымъ для Энея, какъ происшедшаго по матери отъ Юпитера 5), какъ героя, которему царь боговъ и людей оказиваль явное благоволеніе.

Схожденію Энея въ преисподнюю предшествовало однако исполненіе имъ двухъ <sup>6</sup>) характерныхъ условій, объявленныхъ ему Сибиллой или прорицательницей <sup>7</sup>) Деифобой, жрицей Феба и Просерпины <sup>8</sup>), могущественной царицы тіней. Лишь по выполненіи этихъ условій Эней могь увидіть недоступное для живыхъ людей под-

<sup>1)</sup> Cpass. Ploner, 4; Bittner, 2.

<sup>2)</sup> Aen. YI, 237 — 241. Conf. III, 386, 441 — 442; Y, 732; YI, 106. 201; Lucr. De rer. nat. YI, 741 sqq.; Cie. Tusc. I, 16; Gossrau въ VI, 242 в особенно III, 442, в Benoist въ Georg. IV, 493.

<sup>\*)</sup> VI, 106 ca.; V, 731 ca.

<sup>4)</sup> VI, 119—131, 392—394; cf. Georg. IV, 453 sqq. Выла также въ подвенномъ царствъ, не исключая тартара, ирица Гекаты Сибила, какъ объ этомъ сама она говоритъ въ VI, 564—565, 582.

<sup>5)</sup> VI, 123.

Погребение Мисена не виздо значения при этомъ: его похороны требозадись двинь въ виду того, что говорится въ VI, 328.

<sup>7)</sup> Vanicek, Etym. Wörterb. d. lat. Spr., 1881, s. 297; Preller, I, 800 m gp.

<sup>\*)</sup> VI, 35, 118.

земное царство 1). Онъ долженъ былъ добыть съ одного дерева въ Авериской рош'в посвященную Гекать волотую в'втвь, безъ которой нельзя сойти въ преисподнюю и которой онъ легко могь завладъть, если только судьбою было назначено ему постить подземный мірь 2). По указанію Сибиллы и при ближайшемъ руководствів своей натери Венеры, пославшей ему въ путеводители посвященныхъ ей голубей 3), онъ нашолъ искомое дерево съ волотою вътвію, безъ труда словиль ее и взяль съ собою 4), чтобы ею проложить себъ путь въ Оркъ 5) и затвиъ принести ее въ даръ Просерпинъ 6). Дальше, Энею надлежало принести унилостивительную жертву подземныть божествань, что онь также исполнить, вывств съ своим спутниками, при содъйствін Сибили, у входа въ упомянутую више пещеру при Аверисковъ озеръ 7). Это жертвоприношеніе, повидымому, начавшееся, согласно обмужю, въ полночь, окончилось къ наступленію следующаго дня <sup>8</sup>). Около того же времени Геката дала понять, что жертва Энея принята и входъ для него въ преисподною открыть. "Застонала земля подъ ногами, задрожали покрытые явсомъ горине хребты, во мракв (пещеры), казалось, раздавался вой (стигійскихъ) псовъ" 9), спутниковъ Гокаты. Приближалась богиня, чтобы открыть герою входъ въ ся царство. Тогда Сибилла вельна спутникамъ Энея, помогавшимъ ему при жертво-

<sup>1)</sup> VI, 154-155.

<sup>2)</sup> VI, 140 cabg.; cpas. 409.

<sup>3)</sup> YI, 190.

<sup>4)</sup> Сравненіе стеховъ 211, 406—407 и 636 наводить на такую мысль: не вручиль ли Эней добытой виъ вътви Денеобъ, которая и несла ее во время путешествія по подземному парству до момента, указаннаго въ ст. 636?

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cpas. VI, 140 x 406-407.

<sup>6)</sup> VI, 636. Срав. Preller, II, 75, Anm. 1. Денеоба съ своей стороны вапаслась снадобъемъ протявъ ярости Цербера, какъ видно изъ 419—421.

<sup>7)</sup> VI, 153—154, 243—254; cf. 38. Срав. V, 735—736, гдъ Анхият говоритъ Энею, что Сибилла кровію привосенных террять откроеть ему доступь въ Оркъ.

<sup>\*)</sup> VI, 256-257; cf. III, 91-92.

приношеніи, отойти прочь и даже совстить покинуть рощу 1), а Энея пригласила обнажить мечь 2) и пуститься наконець въ столь желанный для него, хотя и трудный 3), представлявшій, какъ оказалось, много страшнаго для человёка, путь. Замётивъ Энею, что теперь потребно мужество, она ринулась въ отверзстую пещеру. За ней, не отставая, послёдоваль Эней.

Таковы были условія и обстоятельства, при которыхъ совершися довольно исключительный случай вступленія живого человіка вь міръ умершихъ, въ царство тіней. Какъ вступають въ этотъ міръ окончившіе свое земное поприще люди, Виргилій не говоритъ. Но путь ихъ въ подземное царство отчасти 4) можеть быть воспроизведень на основаніи указаній поэта, а также расперядокъ этого царства, расположеніе и особенности его отдільныхъ частей.

Первая, раньше другихъ бросающаяся въ глаза, особенность подземнаго міра есть тоть полумракъ, въ который погружонъ названный міръ, за исплюченіемъ лишь одной его части—Елисія, а равно и ведущая въ него Авериская пещера. Этоть полумракъ похожъ на тоть полусвъть, который наблюдается въ лъсу, когда черная ночь лишаеть предметы ихъ естественнаго цвъта и когда одна лишь луна, притожь заволакиваемая облаками, бросаеть на лъсную дорогу слабый, невърный и колеблющійся свъть в). При

<sup>1)</sup> Основаніе такого распоряженія заключалось, повиданому, какъ въ томъ, что смутники Энея, въ противоположность самому герою, заручившемуся полотово вътвію, не могли вынести присутствія божества, такъ и въ томъ, ито мить не было дозволено и не предстояло сходить въ преисподнюю.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Выргилій, какъ можно догадываться, вносить указанную подробность въ вой рязекавъ отчасти потому, что и Одиссей при подобныхъ обстоятельгвахъ также обнажиль меть, главнымъ же образомъ потому, что обнажить 
ечъ былю естественно при вступленіи въ тавиственный и страшный Оркъ. 
ружіє въ рукахъ могло придать бодрости Энею, котя иной, матеріальной 
развых одно не могло принести и не принесло, какъ видно изъ ст. 291 сл.

<sup>3)</sup> **VI**, 135.

<sup>4)</sup> Эней встритать тини умершихь уже на берегу подземныхь рикь. Путь ней до означенного пункта не указань, хотя о немь можно догадываться.

только пещеру.

кажется, не одну только пещеру.

кажется, не одну только пещеру.

кажется, не одну только пещеру.

думесть побуждають съ одной стороны выраженія въ ст. 269, съ дру
то, что въ непосредственно предшествующемъ стихъ 267 говорятся о саligo

рав. Schustz, Lat. Synonymik, 1879, № 324), которою окутано вообще

«Хрыст Чтен.», № 5—6, 1887 г.

мерцаніи такого полусвіта, предъ вступающимь въ міръ тіней открывается слідующая картина.

У преддверія Орка ')—Печаль <sup>2</sup>), истительныя Заботы (т. е. олицетворенныя мученія совъсти), бавдные Недуги, печальная Старость, Страхъ, на зло склоняющій Голодъ, безобразная Нужда, Сперть и Трудъ; далье—Сонъ, братъ Сперти <sup>2</sup>), и Злорадованія сердца; у самого входа въ Оркъ <sup>4</sup>)—спертоносная Война, Евченидн <sup>2</sup>) и безупная Распря, съ кровавыми певязками въ волосахъ изъ змъй. Въ срединъ пространства предъ входомъ въ преиснод-

подвенное царство, за указанные всилюченіемъ. Далве срав. стяжи 340, 452 — 454 (съ замъчаніями Госерау), 462 (съ его же замъчаніями), 477 съ номиситарісмъ Форбигера), 534, 545 (съ неиспеніемъ Ладевига), 574, 578 (срави. слова Сервія къ указанному стиху, рад. 538 по базел. изд.); Georg. 1V, 497.

¹) Совершено ясно и не подлемить сомивнію, что повть, желая—въроятно—сдальть нагляднымь свое описаніє пременодией, сравниваеть ее съ домон(римсини») и отдальных части са навываеть терминами, употреблявнивнися у
римлянь для обозначенія частей и принадлежностей дома. Но относительно
подробностей Виргялієва наображенія преддверія Орка возможно и есть много
недоуманій, веледствіе неясности этого наображенія. Авторъ настокщаго
очерка ограничивается дока восирониведеність газвных пунктовъ Виргилість
описанія. Относительно употребляемых поэтомъ терминовъ, каковы vestibulum, fauces и проч., сравн. Handbuch d. R. Alterth. von Marquardt und
Mommsen, VII, 219—223. 240; Das Leben d. Gr. und R., von Guhl und Komer.
1862, II, 81; Pompeji in seinen Gebäuden etc., von Overbeck, 1856. s. 189:
Dictionnaire des antiquités romaines etc., par. Rich, trad. p. Chéruel, 1861, s.
v. vestibulum и faux.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Виргилій указываеть у входа въ Ориъ веська пригодное мъсто для божествъ душевныхъ и ензическихъ недуговъ человъка, которые рано или поздно приводятъ его къ смерти. Здёсь же помъщены другія божества, доставляющія мертвы Орку или просто имъющія сходство со смертію (срав. Gossrau Excursus ad l. VI, рад. 326). Въ нижеслідующемъ изложенім вельти существа приводятся въ порядкі Виргилієва описанія, хотя полиой постепенности въ означенномъ описаній, повидимому, вітъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сву дано здёсь мёсто исплючительно всяёдствіе признававилелося древнами его сходства со смертью.

<sup>4)</sup> Que antea commemoravit poeta, in vestibulo conspiciebantur; nunc pergit ad ea, que in ipso limine Orci apparent huic vestibulo opposito, advers (Forbiger).

в) См. Bittner, 3, прим., и помментарій Госсрау.

ноо ') находится громадный и тенистый вязь съ вековыми сучьями, подъ каждымъ листомъ котораго привитають пустия Сновиденія. Кроме того, у дверей ') Орка имеють местопребываніе многіе чудовищные звери, кентавры, двуформенныя Скилы, сторукій Бріарей, страшно шипящая гидра лернейская, извергающая изъ себя пламя Химера, Горгоны, Гарпін и фигура тремейльной тени, т. е. Геріонъ '). Эти страшилища не суть впрочемъ существа съ подлинных теломъ, какими представляла ихъ мнеологія. Это—лишь тени теломъ, какими представляла ихъ мнеологія. Это—лишь тени теломъ, какими представляла ихъ мнеологія. Это—лишь тени теломъ дейставляющія не больше какъ образы или тени ихъ прежнихъ действительныхъ тель ').

По ту сторону описаннаго входа въ Орвъ <sup>5</sup>) предъ вступающить въ неследній открывается дорога, которая по роще <sup>6</sup>) ведсть въ подземнымъ рекамъ: Ахеронту, Коциту и Стигсу <sup>7</sup>), за которыми начинается подземное царство въ собственномъ симсле слева. Первая изъ названныхъ рекъ есть Ахеронтъ, следующая за ней-Коцитъ, последняя и ближайная въ Орку—Стигсъ <sup>8</sup>). Вирочемъ оне текутъ не отдельно и независимо одна отъ другой, но, пови-

Digitize 43 & Google

<sup>1)</sup> Въ ст. 282 поэть возвращается, повидимому, из описанію того маста vestibuli, поторое опъ отчасти описаль въ ст. 278.

<sup>2)</sup> Здесь опять, кажется, дополняется сказанное въ ст. 279.

<sup>3)</sup> YI, 273-289.

<sup>4)</sup> YI, 292-294.

<sup>3)</sup> Означенный входъ въ Ориъ не есть однако последняя граница его. Ориъ въ собственновъ и тесновъ симске, какъ местопребывание человеческихъ кумъ, начинается уме по ту сторону подземныхъ водъ.

<sup>6)</sup> VI, 386.

<sup>7)</sup> Изъ сопоставлени VI, 134, 295 слъд., 323, 369, 374, 416 и Georg. III, 37—38, 1V, 478—479 слъдустъ, что въ представлени Виргили ръни Копитъ г Стигсъ мемящее съ чертами, довольно существенно отличающими ихъ отъ Ахеронта. Относительно двухъ первыхъ рънъ довольно харантеристичны т. 323 и 369, гдъ говорится о Сосуті stagna и Stygia palus, причемъ, конечно, иъстея въ виду ихъ медленное теченіе. Относительно всъхъ вообще подсиныхъ рънъ см. Forbiger иъ ст. 295.

<sup>\*)</sup> Что Выргилій представляль себё названных ріки текущими именно въ вкомъ порядків, это выдно, кажется, изъ сопоставленія ст. 295—298, 323, 19, 374—375, 385. Нужно однако сказать, что выраженія поэта недостаточно им.

диному, взаимно связаны (1), почему и вода во всёхъ ихъ болье или менте мутна и илиста. Главитейшая разница между ним состенть въ томъ, что Ахеронтъ бурно катитъ свои волны, тогда какъ Коцить и Стигсъ текутъ медленно и тихо. Вступающе въ подвемное царство должны переправиться чревъ всё названия ръки (2), при посредстве охраняющаго ихъ Харона, старика (крыкаго впрочемъ) съ неподвижными огнениями глазами (2), съ большой вседокоченной съдой бородой. Онъ, хотя и богъ, исполняеть всё обязанности перевощика, самъ работая на свеей темной лодкъ местомъ, веслами и парусами (1).

На берегу—насса теней <sup>5</sup>). Ихъ такъ много, какъ много бываеть осенью листьевъ на земле или птицъ на материке, собирающихся лететь въ теплие края. Здёсь видин матери, мужья, мальчики, девушки, юноши, герои. Каждому кочется скорее других перебраться на противоположный берегь, къкоторому вейсъ любовым простирають руки; каждый молить Харона о скорейшей переправъ Мрачный перевощикъ, по своему выбору, принимаеть въ лодку то техъ, то этихъ; некоторыхъ же прогоняеть прочь и не допускаеть даже на песчаный берегь <sup>5</sup>). Перевозять онъ лишь погребенныхъ, оставляя непогребенныхъ на этой сторонъ. Последню покидають берегь <sup>7</sup>). Они переступають его и переправляются

<sup>1)</sup> Виргилій примо говорить это объ Ахеронть, который отпет Сосуto (= ir Cocytum (eructat harenam (v. 297). Отчетливо представить связь всёмъ назвавных рамъ, руководствуясь Виргиліемъ, врядъ ли возможно. Срави. замъчані Сервія из ст. 295—297 (стр. 516 баз. изд.) и Bittner, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Это—довольно правдоподобный, кажется, выводь изъ наложения Виргилів Во всякомъ случай о Виргилій пельзя сказать, вийсті съ Виттиеромъ (рад. 5 что онъ modo de Acherontis trajectu agit. Вирочемъ назнанный инслийдовател ийсколькими строками ниже противоричить себи.

<sup>3)</sup> Flammei omnes deorum oculi, cf. V, 648 (Gossrau).

<sup>4)</sup> VI, 302, 320 (срав. поясненіе Форбигера въ ст. 320).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Такъ, по крайней мъръ, было тогда, когда Эней подошелъ иъ берет. Но можно думать, что, на взглядъ Вяргилія, такъ почти воегда бывъесть: ос бенной смертности въ описываемое поэтомъ время не било.

<sup>6)</sup> Cr. 315-316.

<sup>7)</sup> Ст. 319—320; срав. 316, 330, 375, 384. Эней встратиль Падинура в видимому, не на самомъ берегу.

чрезъ глухо шумящія воды подземныя или послів того, какть имъ будеть возданть послівдній долгь и кости ихъ успоколтся въ могиль 1), или—если это не суждено имъ—по истеченіи ста літть 2). Сто годовь блуждають и летають они около берега, и лишь по окончаніи этого періода допускаются къ переправів 2). Состояніе, которое они переживають въ продолженіе указаннаго времени, доводьно тяжелое. Объ этомъ можно судить по той радости, которую ощутиль Палинуръ, когда узналь о предстоящемъ возданніи ему погребальных почестей, за которымъ должно послівдовать и его вступленіе въ жилища Орка 4). Это видно также изъ стремленія тіней перебраться чрезъ подземныя воды 1) и изъ того, что по сю сторону подземныхъ рівкъ онів "блуждають" безцівльно и печально 4).

Лишь твии усопшихъ могутъ подьзоваться додкой Харона 7). Правда, Харонъ дозволилъ некогда переправу чревъ подзединя реки живытъ героявъ, именно Геркулесу, Оесев и Пириеов; но открывшіяся потовъ особыя цёли, которыя побудили названныхъ героевъ сойти въ преисподнюю, и полученное Хароновъ наказаніе за пропускъ Геркулеса, научили его осторожности. Поетому, заметивъ Энея, направлявшагося къ переправе, и по его вооруженію заключивши, что и онъ съ какивъ-то особеннывъ, коварнывъ умысловъ кочетъ проникнуть въ подземное царство, Харонъ сначала съ гивновъ остановилъ сына Анхиза, и только предъявленіе золотой вётви, доказывавшей благонамеренность Энея и его, основанное на воле боговъ, право сойти въ преисподнюю, заставило Харонъ смятчиться. Съ удивленіемъ взирая на предназначенный для Про-

<sup>1)</sup> CT. 328; epan. 378-380.

<sup>2)</sup> Допустать такую деленку, хотя она и не выражена у поэта, побуждаеть юпоставляете вышеуказанных стиховъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ст. 327—330. De his centum annis, quos dixit Virgilius, nihil est aliunde отим, говорить Госерау. Срав. заимчанія Ладевита и Форбитера из указ. ст.

<sup>4)</sup> Cx. 382-383.

<sup>·)</sup> Ст. 314, 365 слад.

<sup>6)</sup> CT. 329, 333, 340.

<sup>7)</sup> Cr. 390-391.

серпины даръ, котораго енъ давно уже не видалъ і), Харонъ, предъ приходомъ Энея уже отваливній било отъ берега, опать приблизилъ лодку къ берегу. Прогнавъ сидъвнія въ ней тъня, онъ, въ замънъ ихъ, приняль Энея съ его спутницей и переправилъ на ту сторону <sup>2</sup>). Эней приближался къ жилищамъ усопшихъ.

На берегу по ту сторону подземныхъ водъ находится пещера Цербера, громаднаго и страшнаго адекаго иса съ тремя настяне и съ змѣями вмѣсто шерсти, охраняющаго входъ въ самый міръ тѣней. Мѣста, населенныя тѣнями, начиваются близъ его пещеры <sup>3</sup>). Уже въ ближайшемъ къ берегу пространствѣ слышенъ доносящійся плачъ и крикъ. Это—плачъ дѣтей, отерванныхъ преждевременной смертью отъ материнской груди и не вкусившихъ всей сладости жизни. Они занимаютъ въ Оркѣ ближайшія къ его входу мѣста <sup>4</sup>). Дальнѣйшія пространства этого перваго отдѣленія Орка заняти душами вврослыхъ людей, которыя такъ же, какъ и дѣтскія души, преждевременно разстались съ свойми тѣлами, по волѣ ли судьбы, вли про собственной винѣ. Но въ то время, какъ тѣни безвременно умершяхъ дѣтей, вступившія въ Оркъ, остаются при его входѣ, всѣ другія тѣни предстаютъ предъ Миносокъ и получаютъ своє мѣста по суду <sup>3</sup>). Когда жребій опредѣлють составъ суда, пред-

<sup>1)</sup> Срав. замъчанія Форбигера и Госсрау въ ст. 409.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ст. 415—416 срави. съ Georg. IV, 478—479.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Срави. ст. 425—426.

<sup>4)</sup> Почему Виргилій нависами датима это масто, немаластно. Сервій, повидимому, въ объясненіе такого недоуманія, замачаєть: quis de prima hi surrepti sunt vita (стр. 527 базел. изд.). Это объясненіе такъ же не достаточно и не мотивировано, какъ и объясненіе Ладевига, который, говоря о суда Минесса (ст. 431), прибавляєть: Von dieser Prüfung sind die Seelen der unmündigen Kinder befreit; sie bleiben darum in der Abtheilung, welche vor dem Gerichtshofe liegt. Впрочекъ объ втомъ предмета еще будеть поводъ говорить при карактеристика Виргилісныхъ представленій о загробной живик людей.

<sup>3)</sup> Суду Миноса (какъ нушно думать, нежду прочинь, въ виду указываемой Виргилість общирной соеры дъйствія Радананса) подлежали не только
умершіс, умонянутые въ 490 стихъ, но и означенные въ дальнъйшихъ стикакъ (срав. слова форбитера иъ 431 сл.). Принимая же въ соображеніе все,
что говорится Виргилість о распредъленія душь по разнынъ отдъламъ подземнаго міра, можно—далье— предполагать, что въдънію суда Мяноса подлежали и всь прочія души. Но у Виргилія нъть прямыхъ указаній на это. Поэту

свдатель последняго Минось призываеть тени, изследуеть ихъ жизнь и проступки и опредъляеть, какое мъсто должни онв занять въ отделеніи Орка, назначенномъ для всёхъ, укершихъ прежде времени 1). Такить образомъ, на основании ръшения подземнаго суда, пространство, ближайшее въ занимаемому детскими тенями, занимають осуждение на смерть по ложному обвинению, а сабдующее за нивъ-души людей, которые сами лишили себя жизни, впрочемъ не подъ давленіемъ вакого-либо совершоннаго ими преступленія, но единственно потому, что жизнь имъ опротивъла, что они возненавидели жизнь съ ея бедностью и тяжкими трудами 2). Не вдалекъ отседа разстилаются, такъ называемыя, юдоли слезъ, ноля или пространства, окружонныя з) тынистымы миртовымы лысомы 4). Здесь находятся мужчины 6) и женщини, умершія нев-за любви 6). Объятыя своей кручной, тени бродять или въ "поляхъ плача", дающихъ имъ возножность уединиться, или по тропинкамъ миртовыхъ рощъ. Здёсь Эней увидаль Федру, которая некогда изъ-за

не было суждено наложить последнюю руку на свое произведение, а съ темъ вивств договорить не досказанное и раскрыть оставшееся не выясненнымъ.

¹) Виргилій не говорить, на всегда ян остаются діти въ этомъ первомъ, 
«промежуточномъ», какъ называють его (Буасье, 233), отдъленіи преисподмей (срав. Gossrau къ VIII, 670), или же со временень оставляють его. 
Вітпет, р. 10, замічаєть: Sua sponte animum nostrum subit cogitatio, num melioris quando sortis animae hic versantes participes futurae sint. Quamquam Virglius non satis subtiliter hunc locum tractans, num anuis fatalibus expletis ad 
Elysium perventurae sint commemorare omisit, tamen menti poetae repugnare 
hoc non videtur. Въ пользу втого минія можно привести довольно віскія соображенія, какъ теоретическія, такъ и основанным на указаніяхъ поэта и на 
сравненіи такихъ мість, какъ ст. 477 слід. и 660, о ченъ будеть річь 
дальше. Однако нужно замітять, что если поэть дійствительно смотріль на 
означенное отділеніе Орка, какъ на посредствующее, то своего взгляда онъ 
вослідовательно не выдержаль. Си. Буасье, 239, объ Анхизъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ ет. 437 непрямо выраженъ, повидимому, и мотивъ, по которому эти люди покончали съ собой.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Орав. комментарій Форбигера къ ст. 442 слід. и Bittner, 8. .

<sup>4)</sup> Ст. 443, 473. Миртъ посвященъ Венера и потону умастенъ около сатрі Jugentes. Срав. Bucol. VII, 62.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cpas. 473-474.

<sup>6)</sup> Ceterum non solos miseros amantes ibi versari, docet qui sequitur nominum index, quod iam Wagnerus adnotavit (Forbiger).

дюбви къ своему паснику лишила себя жизни, — Прокриду, которая, подъ вліяніемъ любви и ревности, послѣдовала за своикъ супругомъ, отправившимся на охоту, и была имъ нечаянно убита, — Эрифилу, которая погубила мужа, прельщенная ожерельемъ, и за это нарушеніе супружеской любви сама поплатилась смертью отъруки своего сына, — Эвадну, которая такъ предана была своему мужу, что дала себя сжечь виъстъ съ его трупомъ, — Пасифаю, которая нъкогда воспламенилась противоестественной страстью къ бику и родила Минотавра, — Лаодамію, которая, изъ привязанности късвоему супругу, не хотъла пережить его, — Кениду, смерть которой, хотя и косвенно, зависъла также отъ любви 1). Здъсь же увидаль Эней и Дидону, блуждавшую по лъсу съ свъжей раной въ сердцъ.

Дальнъйшія и вибсть последнія въ этомъ отделеніи Орка пространства заняти мужами, прославившимися на войнь <sup>2</sup>). Здёсь попались Энею на встречу три знаменитихъ героя войны семи противъ Онвъ: Тидей, Пареенопей и Адрастъ. Здёсь увидалъ онъ великое множество троянцевъ, павшихъ въ сраженіи, въ томъ числе Главка, Медонта, Оерсилоха, трехъ сыновей Антенора, Полифета, жреца Цереры, и Идея, возницу Пріама. Заметивъ Энея, соотечественники въ большомъ числе обступили его сирава и слева и, не довольствуясь темъ, что разъ увидели его, выражали желаніе постоянно быть съ нимъ. Тамъ же нашоль Эней Денфоба, сына Пріамова, съ которымъ и бесёдоваль <sup>3</sup>). Туть же находились данайскіе вельможи и войска Агамемнона <sup>4</sup>).

форбигеръ, уноминувъ о томъ, какъ Саепіз была превращена въ Сеспеця, а Саепеця по смерти опить въ менщину, продолжаетъ: Quid autem hic sibi velit inter infelici amore perditas minus clarum est. Но нвъ разежава Овидія въ Мес. XII, 196 слъд. можно, камется, вывести ваилоченіе, что не будьтого саята, о которомъ говорится въ Мес. XII, 197—198, Кенида никогда не была бы превращена въ юношу, а слъдовательно и не умерла бы прежде времени (Мес. XII, 459 слъд.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ст. 477 сл. Ploner, 7—8, считаеть эти пространства частию кодоля слекь, lugentes campi. Но въ текстъ нътъ, кажется, основания для такого въгляда.

<sup>3)</sup> Or. 494 ca.

<sup>4)</sup> Or. 489 car.

На границѣ ¹) пространствъ, занятыхъ героями военной доблести, дорога, идущая по подземному міру ²) и доселѣ единственная ²), раздѣляется на двѣ. Изъ нихъ лежащая вправо идетъ къ стѣнамъ Плутона и въ Елисій, а лѣвая направляется къ Тартару. Твердыни Тартара, а также и наружныя постройки дворца Плутона, видны уже почти съ самаго распутія ¹).

Тартаръ, если разсматривать его со стороны пути, ведущаго въ Елисій, представляеть видъ обширныхъ построекъ в), расположенныхъ у скалы б), окружонныхъ тройной ствной и опоясанныхъ, вивств съ ствной, Флегесонтомъ, огненной ръкой, въ ивдрахъ свовить съ шумомъ катящей громадные камни. Входомъ въ Тартаръ служатъ массивныя ворота съ вереями изъ крвикой стали 7),—

<sup>1)</sup> Срави, ст. 540 и 547.

<sup>2)</sup> По ней савдоваль и Эней съ Денеобой.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Это видно изъ ст. 540; срав. 295.

<sup>4)</sup> Такое представленіе можно, камется, не безъ въроятности освовывать на токъ, что Эней увидаль Тартаръ съ его вившией стороны и въ его вившинихъ очертаніяхъ сряду же послё того, какъ простился съ Денеобонъ бливъ распутія (срав. 547 и 548 елід.) и что его спутвица врядъ ли не одновременно могла усмотріть стіни Плутонова дворца (ст. 630 елід.). Судя но ходу Виргилієва разсказа, Эней вскоріз по вступленів на путь, ведущій въ Елисій, увиділь въ стороніз Тартаръ, услащиль неходящій изъ него стопъ, остановился самъ (ст. 559), остановиль и свою спутвицу, и попросиль сообщить ему свіддінія объ этомъ місті адскихъ мукъ. Требуемыя свіденія опъ получиль во время остановин (срав. ст. 559 и 629 сл.). Сряду же по окончанія своего сообщенія Сибилла замізтила, что она видить стіны Плутонова дворща. Такинъ обравонъ Эней увиділь Тартаръ, а Сибилка могла замізтить дворещь Плутоновь (за которымъ находился Елисій) одновременно, и вменно бливъ міста разлуки съ Денеобомъ.

<sup>252.</sup> Magebure принимаеть moenia lata sa eine ausgedehnte Burg. Предверь также представляеть Тартаръ, какъ Burg. Биттверъ видию держится того же помиманія, когда закъчаеть: Tartarus quoque (какъ и первое отдъленіе Орна) domui, imo vero carceri comparatur. Форбигеръ вапротявъ говорить: moenia non tam domum, aedificium significare videntur, triplici muro septum, quam potius illud ipsum spatium non teetum, quod triplici muro circumdatum et munitum est. По поводу эпитета lata Сервій (стр. 538 указ. изд.) говорить:

Срав. Форбиг. къ ст. 548.

<sup>7)</sup> Columnae въ ст. 552 означаютъ postes по толкованию Гейне и Форбигера,

твердиня, сокрушить которую не въ силахъ ни люди, ни самие небожители. Здёсь стоить высоко подникающаяся желёзная башня, входъ въ которую дненъ и ночью, не симкая глазъ, стережеть Тисифона, самая страшная изъ Фурій 1). Она облечена въ окровавленную паллу. Извнутри слишатся стенанія, звуки тяжкихъ ударовъ и бряцаніе желёзныхъ цёней.

Внутри находится судилище Миносова брата, Радаманов <sup>2</sup>), владыви этого страшнаго царства. Радаманов не изследуеть того, виновны или невинны приводимыя къ нему души <sup>2</sup>), такъ какъ это изследованіе раньше уже произведено Миносомъ и на основаніи его преступныя души, являющіяся къ Радаманоу, неизбежно должны попасть въ Тартаръ <sup>4</sup>). Деятельность Радаманов обращена къ иному. Онъ, прежде всего, выслушиваетъ признанія грешнековъ <sup>5</sup>), делаеть выговоры сознавшимся въ преступленіяхъ и принуждаеть къ сознанію не желающихъ сознаться <sup>6</sup>), причемъ, въ

<sup>1)</sup> Форбигеръ из ст. 556 заихчаетъ: servat, custodiam exercens. Госсрау въ приизчани из указанному стику такие говоритъ, что здась зеrvat разносильно сиstodiam exercet. Но въ приизчани из ст. 566 Gossrau, ивно противорача себа, дастъ понять, что подъ custodia нелья разумать Тиснеому, нотому что она flagello quatit sontes. Думается, что сурія можетъ совителять оба обязанности. Тамъ не меньше слова Госсрау: ч. 555 ясц. еt 570 ясц. роста весиндія сигія debebat inter se exacquare не лишены доли основательности.

<sup>3)</sup> Судилище Радаманев находится, должно быть, близь того изств., гдз сидить Тисноома; иначе Фурія не могла бы одновременно исполнять тэхъ своихъ обязанностей, о которыхъ говорится въ ст. 555—556 и 571—572.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ ножео, кажется, думать на основаніи ст. 567 сл. Относительно одного частнаго вопроса, возникающаго при чтеліи ст. 566 и слъд., Госерау замъчаеть: quum tantis curis impli custodiantur, recte desideramus seire, qua vi cogantur ad Radamanthi tribunal adire.

<sup>4).</sup> Лишь при такомъ пониманіи области віденія Миноса и Радаманов достаточно разграничиваются. Что же касается неясности, безепорно иміжющейся въ изложеніи Виргилія, то она, какъ и многія другія, вполит объясняєтся такъ, что поэть не усийль отділать своего труда.

си. замъч. Форбитера иъ ст. 567.

<sup>6)</sup> Такимъ обраво мъ у преступниковъ вынущается наконецъ сознание въ преступленияхъ, совершонныхъ или на земяв,—сознание, не сдължищое мин во время вемной живни въ надеждв на безнаказанность, каковая надежда топерь оказалась однако тщетною.

последненть случать, прибъгаеть къ пытканть. Затънъ, смотря по степени и характеру вины гръшниковъ, онъ опредъляеть родъ и итру ихъ наказанія. По произнесеніи этого окончательнаго приговора надъ преступными душами, последнія бичуются истительницей—Тисифоной 1) и препровождаются въ итста мученія или Тартаръ въ тесномъ смысле слова, куда оне вступають чрезъ отвервающіяся предъ ними съ страшнымъ скриномъ адекія врата.

Ужасно это место адекихъ мукъ! При вратахъ, съ внутренней ихъ сторони, находится гидра, чудовище съ пятьюдесятью открытыми пастями. Дальше — глубовая пропасть. Она не бездонна 1), но по своей глубинъ кажется бевдною: разотояніе отъ ея верха до низу вдвое больше разстоянія земли отъ неба. На днв этой великой пропасти (если смотрыть въ нее сверху) ворочаются титаны, дети Земли, низвергнутые въ Тартаръ молніею Юпитера. Здёсь же <sup>3</sup>) видёла Сибилла, которую когда-то сама Геката провела по Тартару 1), обонкъ Алондовъ, которие некогда задущали свергнуть владыку неба Юпитера. Въ Тартаръ же видъла Сибилла Салионея, который, во время своей земной жизни, дерзнулъ ставить себя на равить съ Юпитеронъ и теперь несетъ ва это жестокое наказаніе. Онъ некогда разъевжаль по Греціи на колесницъ съ факслами, желая производимымъ колесницею и конями стуковъ подражать грому, а севтовъ факеловъ-полніи Зевса! Въ Тартаръ онъ дъласть тоже самое, и въ этомъ непрестаниомъ, безнокойномъ, безпъльномъ и нельномъ подражания состоить его казнь. Здёсь же, кроме преступниковъ противъ Юпитера, находятся преступники противъ другихъ божествъ <sup>5</sup>). Это — Титій, оскорбившій Латону и посему низвергнутый въ Тартаръ, гдф гро-

<sup>1)</sup> Ubi sententia dicta est, continuo exsequitur Tisiphone et sontem flagello caedit, ut apud Romanos mos erat cum, qui mortis erat damuatus, antequam supplicio afficeretur, flagello servum, fustibus liberum caedere (Gossrau).

<sup>2)</sup> Cpas. er. 581.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ какъ преступленіе Алондовъ сходно съ преступленіемъ Татановъ, то и они въродтно находятся in imo fundo.

<sup>4)</sup> Cpas. cr. 565, 582, 585, 596.

<sup>5)</sup> Сибила называеть, вароятно, лишь накоторых выдающихся или более извастных безбожниковь.

мадный коршунъ безпрерывно клюеть его внутренности, которыя безпрерывно же обнованются и выростають, на горе Титія. Затвиъ - Лапион Иксіонъ и Пирноой, изъ которыхъ первый покусился на любовь Юноны, а второй предприняль похитить изъ Орка Просерпину. Ихъ муки заключаются, во-первихъ, въ мукахъ страха, такъ какъ названные грешники помещены подъ скалой, которая воть-воть обружится на нихъ и которая даже нохожа на надающую, - во-вторыхъ, въ мукахъ постоянно раздражаемаго н неудовлетворяемаго голода 1). Тамъ же седеть Оссей, вийсти съ Пириссень покусивнійся похитить Прозерпину 1). Кром'в преступниковъ противъ личности боговъ, здёсь заключены лица, навлекmia ha ceda rady ockoddienient mecte doronogrenia 3). Be tome числь Флегій, отець раньше упомянутаго Иксіона, некогда поджегшій храмъ Аполюна въ Дельфахъ <sup>4</sup>). Далее, "здесь въ заключенін ждуть своей кары тв, которые во время (своей земной) жизни нетали ненависть къ братьянъ, оскорбили родителя, обманули кліента 1) — (ждуть кари тв), которые одни услаждались пріобретеннии богатствами, не делясь ими съ своими (близкими), и таковыхъ грешниковъ всего больше, -- (ждутъ) убитие за предободъяніе, принявшіе участіе въ нечестивыхъ войнахъ и не побояв-

<sup>1)</sup> Къ соображению, указанному Ладевигомъ въ доказательство мысли, что въ ст. 603—607 Виргилій говорить о мукахъ Тантала, можно бы прибавить следующее: если въ этихъ стихахъ, какъ и въ предшествующихъ двухъ, говорится о мученихъ Иксіона и Пирнеол, то муки якъ были бы двойных; между тъмъ и Салмоней и Титій терпить ординарныя муни. Но срави. Ploner, 10. Что же касается соображения Ладевига, то оно не убъдительно: въдъ и выше названные грашники древникъ римлянамъ были хорошо извъстны, и однако поэтъ называетъ ихъ по именамъ.

<sup>2)</sup> Ct. 617-618

<sup>3)</sup> Изъ проступниковъ этой категорів Виргилій называєть одного Флегія, конечно, потому, что посладній могь служить типичных представителень всахъ подобныхъ ему грациниювъ. Руководясь такъ же соображеніемъ, опъ назваль одного Катилину въ VIII, 668—669. Срав. Oesterlen, 4—5.

<sup>4)</sup> Cr. 618 ca.

в) То обстоятельство, что преступленія противъ нліситовъ упоминаются въ связи съ грахами противъ родителей и братьсвъ, достаточно объясимется изъ отношенія иліситовъ въ pater familias. Си. Marquardt und Moznmsen, VII, 196 слад.

шісся нарушить вірность своимъ господамъ" 1). Много разнаго рода преступниковъ заключено въ эту темницу. "Этотъ за деньги продаль свое отечество и поставиль надъ нимъ могучаго поведителя,—подкупленный, установиль законы и отміниль ихъ; этотъ ворвался въ покой своей дочери и вступиль въ недозволенную связь; всй осмінильсь на ужасное злоділяніе и достигли того, на что деранули" 2). По мнінію Сибилы, нельзя обнять всі безконечные види преступленій, которыя привели грішниковъ въ это ужасное шісто; невозможно исчислить и всі названія ожидаемыхъ или уже претерпівваемыхъ ими мукъ 3).

A. Carobs.

(Oxonnatie embyems).

<sup>1)</sup> Cr. 608-614.

<sup>2)</sup> Cr. 621-624.

э) Ст. 614—615, 625—627. Относительно видовъ напазаній срав. 616 62J, 739 слад., VIII, 668—669.

## Очеркъ развитія религіозно-философской мысли въ Исламъ.

(I podoancenie 1).

## ГЛАВА ІІ.

Місимы. — Возникновеніе шінтотва. — Причины приверженности шінтовъ къ
Али. — Обоготвореніе персами домосульманской вноки євонкъ царей и обоготвореніе Али и его потомковъ персами-мосульманами. — Насл'ядственность власти и божественное право у персовъ. — Ученіе шінтовъ о Мегди, — Мессій мосульманскаго міра. — Возникновеніе этого ученія я его исторія. — Мугамиедъ
«сынъ Ханеовтанки». — Мухтаръ, «нам'єстникъ Мегди». — Возникновеніе учекія
о скрытомъ имам'я, — Мисъ арійской мисологіи о скрывшенся на время отъ
глазълюдей героф. — Али, сынъ Гусейна. — Сынъ его Мугамиедъ. — Младшій братъ
Мугамиеда — Зейдъ. — Абу-Мусликъ. — Ал-Мокамиа. — Шестой имамъ шінтовъ —
Диасаръ. — Седьмой имамъ — Муса. — Воськой имамъ — Али-Риза. — Девятый, десятый и одиннадцатый имамы: Мугамиедъ Али и Гасанъ. — Исчезновеніе двѣнадцатаго имама шінтовъ Мугамиедъ Али и Гасанъ. — Секты въ шінтетвѣ.

Секты, о которыхъ мы говорили до сихъ поръ, были опасными только для мосульманства, какъ религіознаго общества. Онъ не затрогивали государства, онъ оставляли его въ поков. Ихъ тенденціи были чисто религіозно-философскаго свойства. Вопросы государственные были имъ чужды, онъ держались отъ нихъ въ сторонъ 2).

Совству въ иномъ свътт являются секты, о которыхъ мы намърены говорить въ этой и слъдующихъ главахъ. Исходя изъ началъ общихъ мутадзилитамъ и морджитамъ, онт ръзко отличаются, однако, и своимъ характеромъ и своей дъятельностью отъ этихъ мирныхъ философскихъ толковъ, съ жаремъ отдававшихся разработкъ богословскихъ вопросовъ и устремлявшихъ все свое вниманіе исклю-

¹) Cm. № 1-2 «Xpmer. Чтенія».

<sup>\*)</sup> Dozy, op. cit., crp. 211.

чительно на философско-религіозную систему Ислама. Еть своимъ религіознымъ идеямъ онъ примъшивали политическія тенденція и приняли яркую политическую окраску. Онъ сдълались силой, съ которой пришлось считаться не только религіозному обществу, но и государству, и которая неръдко ставила правительственную власть почти въ безвыходное положеніе.

Это были— шівты и явившіяся на почві шівтства секти. При Османь, третьемъ халифі, мосульмане владіли уже полными и точными списками Курана, культь окончательно опреділился и установился, Исламъ дівлалъ блестящіе успіхи, владычество мосульмань быстро распространалось огнемъ и мечемъ, рекомендованнымъ самимъ пророкомъ орудіемъ проповіди его ученія, Исламъ грозилъ уже самому Константинополю, камъ вдругь въ самомъ Исламъ возникла ожесточенная распря изъ-за правъ наслідія властью. Она разділила поклонниковъ пророка на дві враждебння сторони и остановила на время ихъ побідоносное шествіе. Эти дві враждебння другь другу партіи были сунниты, приверженцы первыхъ трехъ халифовъ, Абу-Бекра, Омара и Османа, и шівты, противники трехъ первыхъ преемниковъ пророка и сторонники Али, затя и двоюроднаго брата Мугамиеда 1).

Такить образовъ основаність этого раскола въ Иславі, разділившаго его на два враждебные другь другу лагеря, биль династическій вопрось о наслідіи власти послі Пророка.

Послѣ смерти Мугаммеда Абу-Бекръ сталъ халифомъ въ силу избранія. Его благочестіе, симпатичный характеръ и укъ пріобрѣли ему иного сторонниковъ; они-то и ноддержали его во время выборовъ. Оппозиція, правда, била, но весьма не серьезная. Вольминство голосовъ оказалось на его сторонѣ и Абу-Бекръ былъ избранъ халифомъ. Послѣ него Омаръ и Османъ были выбраны въ халифы также своими сторонниками, составлявшими избирательное большинство. Никакихъ правъ на власть они не предъявляли, да и не имѣли ихъ. Во всѣхъ трехъ случаяхъ избраніе стояло въ прамой зависимости отъ большинства голосовъ. Имъ только и рѣша-

John. P. Brown,—The dervishes or Oriental spiritualism. London, 1868, 371—415,—подробная біографія Али.

лось діло, и никакого яснаго и положительнаго принципа престолонаслівдія, стоявшаго вий возраженій, не существовало. Сторонника Али яростно возставали противъ правъ на власть первыхъ трехъ халифовъ, правъ вполий признаваемыхъ суннитами. Они утверхдали, что всй права ихъ заключаются лишь въ ихъ избраніи, тогда какъ Али, какъ зять (мужъ Фатими, дочери Мугамиеда) и двоюродный братъ пророка (синъ Абу-Талиба, дяди Мугамиеда), имбетъ неоспоримое право на власть, вслідствіе двойного тіснаго родства съ пророкомъ.

Вто же быль правъ?

Ни тв, ни другіе.

Арабы не знали наследованія по праву первородства.

Такинъ образовъ права на власть Али кожно считать законными лишь весьма относительно. Аббассиды, подобно Али, вели свой родъ также отъ одного изъ дядей Мугаимеда. Итакъ, просъ ставится такинь образонь: ито биль старше Аббассъ Абу-Талибъ, отецъ Али 1)? Халифы Абу-бекръ и Опаръ, котя и происходили изъ одного рода съ пророкомъ, но несомивнио находились съ нимъ въ весьиа отдаленномъ родствъ. Не имъя никакихъ основаній считать ихъ за узурнаторовъ (какъ считають ихъ mieth), tak'd kak'd ohn enroto he anmane blacte, ha hen'd headsa смотръть однако же иначе, какъ на правителей, избранныхъ народною волею. Что же касается Оснана и Онейндовъ (Моавія и его потожки), происходящихъ отъ боковой линіи, инвинцей своимъ родоначальникомъ Косайя, то они, действительно, менее близки къ пророку, чъмъ Али и Аббассиды. При этомъ нельзя не заивтить, однако, что родство Али съ Муганиедомъ чрезъ Фатиму едва ли можеть давать ему право считаться претендентомъ на халефство, инфощенть наибольшія права, какъ это утверждають шінты, нбо въ такомъ случать Османъ, которато шінты, однако же, не признають законнымъ халифомъ, долженъ быль бы являться отнюдь не менъе Али основательнымъ претендентомъ въ калефы, какъ жена-

<sup>1)</sup> Вопросъ этотъ остается отпрытымъ. Камется, однако, что Абу-Талибъ былъ самымъ старшимъ изъ сыновей Абд-ал-Мутталиба, а Абдалка, отецъ Мугамиеда, самымъ меньшимъ.

тий носледовательно на двухъ другихъ дочеряхъ пророка, которыя притокъ же объ были старше Фатины, жены Али 1).

Шінты состояли главнымъ образомъ изъ персовъ, и въ безконечныхъ раздорахъ шінтовъ-персовъ съ сунинтами-турками ярче. чить гдв-либо, обрисовывается разница между свобедолюбивыми арабами и персами, привыкшими къ приниженности и рабству. Для нерсовъ выборное начало при избраніи халифовъ было чемъ-то совершенно непостижнициъ и невозножнымъ. Они до такой степени нядавна привнили къ строго опредъленной наслъдственности власти, что выкакихъ другихъ правъ на власть и не признавали. Мусанмедъ не оставиль после себя сына; ближайшимъ въ нему родственникомъ былъ зать его Али, --- следовательно, Али и его потомки и должны наследовать власть по смерти пророка. Вотъ исходная точка вранія нінтовъ. Исходя нев этого подоженія, мінты не признавали законными халифами Абу-Бекра, Окара, Османа и Омейндовъ. При этомъ, привыкнувъ сметреть на своихъ царей, какъ на божествъ въ человъческомъ образъ, они перенесли этотъ взглядь на Али и его потоиство. Безусловное подчинение имаку изъ семейства Али — воть основной догнать мінтетва. Верный этому принципу шінть можеть во всімь прочемь обязанностямь MOCYALMAHHA OTHOCHTLCA RARL OHL MOUSTL, MCHOMHATL MAN HO MCполнять ихъ, спасеніе его души обезпечено уже темъ, что онъ преклоняется предъ волей имама, т. е. законнаго вождя ислама 1), венущаго свой родъ отъ обоготворяемаго имъ Али, и отрицаеть завонность трехъ первихъ халифовъ и Омейндовъ. Имамъ для шінта составляеть все, — это Вогь, принявшій на время оболочку смертнаго. Когда возгорълась вражда между Али и Омейядами, персы сразу принкнули въ Али: прининая сторону побъжденнаго, возставали противъ побъдителей 3). Съ силою вырвалось наружу національное чувство! Перси не дупали вернуться въ своей прежней сухой и холодной религи, но, оставаясь мосульманами,

<sup>1)</sup> Scholl, op. cit., erp. 306.

z) O значенія слова «вими» см. примъчаніе ниже, № 21.

<sup>2)</sup> Lee Mahdi, depuis les origines de l'Islam jusqu'à nos jours, par James larmesteter, Paris, 1885, erp. 20.

**<sup>■</sup>** X PROT. ЧТЕН.», № 5—6, 1887 г.

они перешли въ дагерь враждебный ихъ побъдителянъ-арабанъ. При этомъ въ глазахъ ихъ Али имълъ всё права на власть после пророка, какъ зать его и двопродный братъ. Ворясь за права на власть Али, персы боролись за дорогой икъ принципъ наследственности власти и темъ самымъ за божественное право.

Весь династическій вопрось у персовъ держался на божественномъ правъ, принципъ, общемъ всъмъ арійскимъ племенамъ въ нервичномъ періодъ ихъ развитія. Персы, какъ индусы и грека гонеровской эпохи, глубоко вёрили, что нежду людьми существують особые роды, нотомки боговъ, которымъ принадлежитъ неоспоримое право господства и власти по ихъ божественной природъ. Этк внастители, "дети Зевса", какъ говорили греки, получали, глубоко върили въ Персін, и передавали изъ рода въ родъ божественное шамя, изчто въ родъ ореода, идущее съ небесъ, називаемое "farri yazdan" 1), т. е. елава, исходящая отъ бога. Правитель, въ глазахъ перса, быль богь, сынъ бога. На надинсяхъ, оставшихся намъ отъ эпохи этихъ властителей, ихъ ведичаютъ "дивными божественнаго рода" 2); въ цесьмахъ оне именуютъ себя "братьями солица и луны" <sup>3</sup>), "подьми среди боговъ, богами среда людей" 1); на коронъ у нихъ изображанся земной шаръ, въ видъ эмблены того, что они составляють ось или полюсь человычества 1)

Персія върила, что при сассанидахъ, впродолженіе четырех стольтій, она била славна и могущественна только потому, что все это время верховная власть надъ ней оставалась въ одномъ томъ же божественномъ родъ. Сами великіе сассаниды не чувстве

<sup>1)</sup> Darmesteter, op. cit, crp. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Bagi minocitri min yaztan» (Darmesteter, op. cit., стр. 104),—пежлені ская надинсь.

<sup>3)</sup> Darmesteter, op. cit., crp. 22.

<sup>4) «</sup>Rex regum sapor, particeps siderum, frater solis et lunae, Constant Gaesari, fratri meo, salutem plurimam dico». Ακκίακα Μαρησικκα, ΧΥΙΙ.: «Χοσρόης βασιλεύς βασιλέων... έν Θεοῖς μέν ἄνθρωπος, ἀγαθὸς καὶ αἰώνεὸς, ἐν τοῖς ἀνθρώποις Θεὸς ἐπιφανεστατος, ὑπερένδοξος, νικητής, ἡλίω συνανατελλων τῆ νυκτὶ χαριζόμενος ὄμματα»... Theophylactus Simocatta, IV. 8.

s) Adr. de Longpérier, Oeuvres, I, 79. О инстическомъ инстансы и сполюсь» (котбъ) у Сусієвъ см. Silvestre de Sacy, Journal des Savants, 1

вын бы себя вполив прочными на троив, если бы не породнились сначала чрезъ пареянъ и наслъдниковъ Александра Македонскаго съ родомъ Ахеменидовъ, прямыхъ наслъдниковъ первыхъ мненческихъ героевъ Авесты-Феридуна и Джеминда. По мивнію персовъ, паденіе ихъ родины началось именио съ того самаго времени, когда узурпація порвала небесами хранимую линію правителей божественнаго рода.

Отсюда ясно, что для нерса, увъровавшаго въ исланъ, доногательство и торжество омейлдовъ было чудовищимиъ поруганіемъ права и правды.

Раньше ин уже сказали, что персы, привывши издавна смотрать на своих царей, какъ на божествъ въ человъческоиъ образъ, перенесли этотъ взглядъ и на Али. Али въ глазахъ шінтовъ сдълался чънъ-то въ родъ божества, и изъ почитанія его намяти создался строго опредъленный культъ, обратившійся современень въ религір. Шінты учили, что въ Али была частица божества, что енъ не умеръ, что овъ живымъ взятъ на небо. Шінты чувствовали его присутствіе въ буръ, слышали его голось въ раскатахъ грома и трепетали отъ его гитьва, поражаемне блескомъ молніи.

Это обоготвореніе началось еще при его жизни. Не разъ ноклонники его говорили ему: "Ти богъ!" Али, очень скромный и глубоко религіозный, приходиль въ негодованіе отъ такого возвименія его собственной личности и приказываль рубить головы тімъ, кто величаль его богомъ. Преданіе говорить, что отрубленныя головы, калясь съ плечь казненныхъ, громко выкрикивали: Али, ты богъ! 1).

<sup>&</sup>quot;) Первый, кто началь проповъдывать теорію воплощенія божества 
вы личности Али, быль принявшій исламь еврей ввъ Існена—Абд-аллаІбнъ-Саба, жевшій во времена Османа, основатель сенты крайникь Алидовъ 
Галійн»). См. объ втой секті у Шарастани, «Сенты и школы», пер. Гааррюжкера. —До нашехь дней эта теорія проповідуется сектою Али-Иллаги, 
чащей о мослідовательномъ воплощенія божества въ личностяхь избранихъ Богомъ людей, а также сектою Езидовъ (Kremer, op. cit, стр. 13)
выный проровъ которыхъ Али-Ади-Ибнъ-Музассаръ († 1160 нашей эры),
ндаваль себя за воплощеніе божества (Scholl, op. cit, стр. 321—322).

Али оставиль двухь сыновей—Гасана и Гусейна. Гасань быть отравлень опейндами; Гусейнь, покинутый во время борьбы свепие сторонниками, которые сами же призвами его отать во глава амдовь, быль, посла отчалнияго геройскаго сопротивления, зварски умерщвлень вы Кербела со всамь свепиь семействомы. Это трагическое событе послужило персамы темою театральнаго зрамища, носящаго строго религіозный характеры, изы года вы годы повторяемаго и заставляющаго персовы и по сие время проливать слези герести и издавать вошли тибва и проклатіи 1).

Итакъ, первый основной догмать шінтства—это обоготвореніе Али и его нетомотва.

Вторымъ но важности догнатомъ шінчеваго толка являются ученіе объ ниамъ-Мегди, въ высшей степени развитое шінтами и игравшее и до сего времени играющее большую роль не только въ шінтствъ, но во всемъ мосульманскомъ міръ.

Познаковить теперь читателя съ ученість о Мегди и изложить здісь возножно поливе его везнижновеніе и его исторію.

Когда Муганиедъ началь проповъдивать свою въру, въ Аравін. вивств съ идолопоклонствонь, существовало три религін — іудейство, христіанство и религія Заратустры, т. е. та религія, которая господствовала въ Персіи до покоренія ем арабани и которам проникла и въ Аравію, частію путемъ торговыхъ сноменій, частью нутемъ пебеды арабовъ.

Ученіе Муганиеда не отличалось оригинальностью. Догжаты его въры отчасти взяты имъ изъ іудейства, отчасти изъ христіанства. Мисологія же взята имъ у евресвъ и у персовъ.

Ни одна религія не была, надо признаться, скроена изъ такихъ разнообразныхъ лоскутьевъ, какъ исламъ. Такимъ образовъ иногія черты, свойственныя тремъ вышеназваннымъ религіямъ, яви лись и въ исламъ.

Одною изъ такихъ черть, сродной всёмъ этикъ тремъ рели гіямъ, было вёрованіе въ сверхъестественное существо, должен ствующее явиться при концё міра и водворить во вселенной пора

<sup>4)</sup> См. объ этомъ подробно у Connte de Gobineau, Réligion de l'Ascentrale стр. 339 и Chodzko, Théâtre persau, 1878 г. в Соста

доть и справодливость, которыхъ на земле нетъ, и приготовить людей къ царству вечнаго блаженства и безсмертія.

Эта идея, которая несить наввание мессіанской идеи, зародившись впервые у евреевь и, перейдя потомъ всецько въ христіанство, получила свое окончательное развитіе подъ вліянісмъ перендской мисологіи 1). Отсюда-то поразительное сходство, въ главнихъ чертахъ, въ ученіи о Мессіи у христіанъ, евреевъ и персовъ. Во всёхъ трехъ религіяхъ появленію Мессіи должно предшествовать торжество зла на землѣ, олицетворившагося у евреевъ въ "Гогѣ и Магогъ"; у христіанъ—въ образъ впокалипсическаго Звъря и Антихриста, у персовъ въ лицъ змія Зогака, воплощеніе Аримана, духа тъмы 2).

Также во всехъ трехъ религіяхъ Спаситель міра долженъ явиться изъ рода наибодъе, ио наредному понятію, знаменитаго: у христіанъ и евреевъ изъ рода царя-пророка Давида, у персовъэто будетъ Саоніанъ <sup>3</sup>), сынъ веливаго пророка Персін Заратустры. Такинъ образонъ и у нагометанъ явилось ученіе о Мессін, заикствованное у христіанъ, но видонамъненное ими не своему <sup>4</sup>).

Подобно христіанамъ, мосульмано візрять, что Інсусь должень, при конців міра, стереть съ лица земли Антихриста, носящаго у нагометанъ имя Деджала, но роль Інсуса при этомъ будеть второстепенная. Исламъ признаетъ миссію Христа, но отвергаетъ его южественность. По мивнію мосульманъ, отъ сотворенія міра до Мугаммеда являлось на землю пять пророковъ: Адамъ (Адамъ),

<sup>1)</sup> Darmesteter, Le Mahdi, erp. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) O Sorant cs. «Ormazd et Ahriman», Darmesteter, Paris, 1877, § 91-95 17-110.

<sup>3)</sup> O Caomiant, ibid., §§ 180—192,

<sup>4)</sup> Куранъ на слова не говорить о Мегди. Однако, истъ сомивнія, что паммедъ предснавываль его появленіе. Трудно сказать, какое представлениваль о ненъ пророкъ. Въ сунив находимъ слудующія слова Мугаммеда: гда времени останется только день, Богъ поиметъ челована изъ мосто вна, который наподнить міръ правдой такъ, какъ остъ теперь перепольно. (Prolégomènes d'Ibn—Khaldoun II, 166). Есть и еще преданія о вку мугаммеда по поводу долженствующаго явиться при конца міра и: Miskhātu-i-Masābih, book XXIII, ch. 3; Hiyatu-i-Qulib Merrick's edit. 12 (A dictionary of Islam by Thomas Hughes, London, 1885, р. 305).

Ной (Нухъ), Авраамъ (Ибратимъ), Монсей (Муса) и Інсусъ (Иса); изъ нихъ каждый былъ выше своего предшественника, каждый приносилъ людямъ откровение болье полное, болье глубокое. Інсусъ выше всвхъ пророковъ ветхаго завъта, но ниже пророковъ новаго, даннаго людямъ Мугаммедомъ. При концъ міра онъ не будеть играть главной роли, онъ будеть лишь помощникомъ существа болье могущественнаго. Это существо никто иной, какъ Мегди 1).

Слово: "мегди" совсвиъ не значить, какъ объясняють некорые: направляющій; напротивь, слово "мегди", будучи причастієюь страдат. отъ арабскаго глагола гадайя — направлять, слово въслово означаеть: направляемий. Основная идея Ислана — это полная невозможность для человака самому направлять свои дайствіх такъ или иначе, самому находить истину, самому становиться на прямой путь, ведущій къ снасенію. По счастію для человачества, Вогъ посылаеть ему отъ времени до времени людей, которых онь одаряеть знаніемъ, которые могуть поучать людей, что инъ нужно и что не нужно далать: это пророки. Прерокъ самъ по себь ничуть не выше прочихъ людей. Онъ становится лучше ихъ только потому, что Богь, такъ сказать, диктуеть ему свою воло для передачи ся людямъ, далаеть изъ него какъ бы носителя своихъ словъ.

Пророкъ направляеть людей потому, что окъ самъ направляемъ Вогомъ, потому что окъ другими словами "мегди".

Такимъ образомъ, мегди—эпитетъ, приложимий къ каждому пророку, даже къ каждому живому существу. Но употребляемое какъ имя собственное, слово мегди означаетъ "направленнаго в своемъ предпочтительно предъ пречими людьми, единственнаго в своемъ родъ "Мегди", именно того самого Мегди, Пророка-Мессію, который долженъ окончить своимъ появленіемъ міровую драму Шінты твердо увърены, что этотъ Мегди долженъ промсходит изъ рода обоготворяемаго ими Али <sup>2</sup>). Вотъ почему ученіе о Мегди

<sup>1)</sup> Darmesteter, op. cit, crp. 12.

<sup>2)</sup> Ho yvenim III intore, stote Meran gornene uponexogate mes pogr ofor

признаваемое всёмъ мосульманскимъ міромъ, пріобрело въ шінтстве такое выдающееся значеніе.

Итакъ, Інсусъ, по Исламу, будетъ помощникомъ Мегди. Онъ придетъ, чтобы задушитъ Антихриста, совершить избіеніе евреевъ и обратить въ мосульманство христіанъ и язычниковъ.

Совершивши все это, онъ будеть присутствовать при совершеніи Мегди послідняго богослуженія на землів, смиренно повторяя за нимъ слова молитвы, какъ это ділаеть каждый правовірный въ мечети, повторяя слова молитвы, произносимой имамомъ 1). Затімъ зазвучать трубы, извіщающія о конців міра и страшномъ судів, и Богь станеть судить живыхъ и мертвыхъ 2).

Таково въ главныхъ чертахъ ученіе о Мегди, основной догматъ шінтства, сближающій его съ христіанствонъ.

Второй сынъ Али и Фатины Гусейнъ, умирая, оставилъ десатилътняго сына Али, слишконъ еще юнаго, чтобы служить цент-

твореннаго ими Али на следующемъ основания. У Шінтовъ сохранилось преданіе, что однажды Али спросиль Мугаммеда: скажи, проромъ Вожій, будеть ми Мегди изъ нашего или иного рода? и получиль такой ответь: конечно, онъ будеть изъ нашего рода; нами Аллахъ долженъ закончить дело, которое мами началъ (Prolégomènes d'Ibu-Khaldoun, II, 178).

<sup>1)</sup> Слово «ниамъ» слово въ слово означаетъ: вождь. Во время общественнаго богослужения виамомъ вменуется духовное лицо, совершающее обрядъ богомоления въ мечети, слова котораго и движения повторяются собравшимися. Имамъ у Сунинтовъ несетъ свою миссию преемственно отъ верховнаго ямама, насладовавшаго ее у Мугаммеда. Шінты же, всладствіе того, что, по нхъ учемію, ихъ законный имамъ явчевъ (см. въ дальнайшемъ валоженіи), не вменютъ виамовъ и не считаютъ обязательной молитву въ мечети въ пятикцу (Querry, Recueildes lois schyites, I, 85).

<sup>\*) «</sup>Во вей вика мосульнане твердо вирован, что, при конци міра, должень явиться человить, изъ рода пророка, поддержать пришедшую въ упадокъ религію и утвердить на вемли правду. Привлении на свою сторону истанновъружещих, онъ станетъ владикою мосульнанских царствъ и навовется Ал-Мегди (направляемый). Тогда придетъ Ал-Деджанъ (Антихристъ) и наступатъ событія, долженствующія означать приближеніе послідняго часа (міра), событія, указанныя въ книгахъ преданій. По приході Деджана, Інсусъ сойдеть (съ неба) и убъеть его, или (по мийнію другихъ) онъ сойдеть вийсті ветди, чтобы помочь убять Деджана, и, творя молитву, будеть вийсті мегди-мимномъ. (Prolégomènes d'Ibu-Khaldoun, tr. de Slane, II, 158).

ромъ партіи недовольныхъ. Но у Али быль еще сынь, не отъ Фатимы, называвшійся Мугаммедъ, "сынъ Ханефитянки" 1). Онъ вель уединенную жизнь въ Меккъ, не принимая никакого активнаго участія въ борьбъ алидовъ, взоры которыхъ, тъпъ не менъе, были устремлены на него, какъ на ихъ законнаго вождя. Нъкто Мухтаръ 2) явился истителенъ за смерть его отца и сталъ во главъ партін, которую онъ образовалъ его имененъ въ защиту его правъ. Онъ назвалъ себя "намъстникомъ Мегди", — первый случай употребленія въ исторіи имени Мегди.

Этоть Мухтаръ, отчаянный авантюристь, интриганъ и честолюбецъ, безъ всякихъ серьезныхъ правственныхъ и религіозныхъ принциповъ, былъ сначала хориджитомъ, потомъ правовърнымъ мосульманиномъ, наконецъ, сдълался шінтомъ. Чтобы оправдать свою религіозную неустойчивость, онъ изобръть слъдующую оригинальную теорію постоянной перемъны идей у Бога: у Бога, по этой теоріи, интеллектуальная сила до такой степени могущественна, что у него должны безпрерывно мъняться идеи,—какъ прямое проявленіе этой гигантски развитой интеллектуальности.

Люди же должны въ этомъ следовать Богу и, не стесняясь ничемъ, постоянно менять свой образъ мыслей <sup>2</sup>).

Мугамиедъ открыто не признаваль его своимъ "намъстникомъ", однако и не запрещаль ему дъйствовать. Мухтаръ одержаль блестящую побъду надъ Омейндами близъ Моссула въ 686 г., но въслъдующемъ, 687-мъ, погибъ. Тъмъ не менъе, его труды не пропали даромъ: въ глазахъ его партіи Мугамиедъ неизмънно оставался Мегди. Когда же онъ умеръ, его приверженци не повърмии въего смерть, они ръшили, что онъ временно скрылся и что онъ вернется. Отсюда учене шінтовъ о скрытомъ имамъ, составляющее самый основной догмать этой секты. Здёсь въ первый разъ

<sup>1)</sup> Darmesteter, op. cit., erp. 29.

<sup>2)</sup> Dezy, op. cit., crp. 224.

<sup>3)</sup> Подробиве объ ученін Муктара и о муктаридахъ см. у Шарастани І гл. І, 166—169; о жизни Муктара см. хронику Табари, пер. Зотенберга, ІV, 80 и след.

появляется въ Ислам'в мисъ, свойственный персидской мисологіи, а также и мисологіи арійскихъ народовъ вообще, мисъ о геров, котораго считають умершимъ, но который, въ сущности, лишь заснулъ или просто на время скрылся и ожидаетъ часа, чтобы снова появиться и начать дійствовать 1.

Это върованіе, повторяємъ, особенно свойственно персамъ. Персія возросла и воспиталась въ подобныхъ върованіяхъ.

Известивний мись въ Персін—это мись о геров Керезасив, который, совершивь на землю безчисленное число всевовможныхъ подвиговь, быль убить во время сна туранцемъ. Но хоть и мертвый онь живеть до сихь поръ. Девяносто девять тисячь девятсоть ангеловь оберегають его тело въ долине Кабула. При конце міра, когда змій Зогакъ, воплощеніе Аримана, тщетно закованный некогда Ферндуномъ на горе Демавендъ, разорветь цепи, его связывающія, и совершить по вселенной свое победоносное шествіе, подобно Антихристу у христіанъ и Деджану у мосульманъ, Керезасив возстанеть оть сна, чтобы уничтожить его ударомъ палицы.

Кром'в Керезаспи, у персовъ было иного другихъ безсиертныхъ героевъ, которые умерди и ждутъ въ глубин'в могилъ часа, когда они должны ожить и явиться среди людей для совершенія великихъ педвитовъ, какъ, напр., Хуибіа.

Аграерата и нададини царя Кайхозрева. Были, по пов'врью персовъ, и такіе горой, которые не умирали, а въ отдаленныхъ, или даже совс'виъ невидиныхъ людянъ, ивотахъ ожидаютъ часа, когда инъ нужно явиться и исполнить на земл'в то, что инъ свыше предназначено. Такови: Урвататнара, сынъ Зороастра, который по-шолъ пропов'ядывать ученіе своего отца въ подземное царство Има, Пеннотаму, сынъ царя Густасна, котораго Зороастръ напоилъ свя-

<sup>\*)</sup> Darmesteter, Ormazd et Ahriman, §§ 175—179.—Томдественные мнем ветречаемъ им у многихъ народовъ: у меньтовъ, омидавшихъ Артура, который отдыхалъ на островъ Авалонъ, гдъ еся Моргана къчна его раны, и долженъ былъ снова поленться во главъ недьтовъ, чтобы прогнать саксовъ и поморить всеменную; сербы ждутъ Марко Крамевича, ноторый до сихъ поръ спить въ пещеръ; у германцевъ живетъ дегенда о Барбарусъ, спищемъ по сихъ поръ въ вамиъ Кайзерлаутернъ, и т. д.

щеннымъ молокомъ и темъ сделалъ беземертнымъ <sup>1</sup>). Когда Мугаммедъ, сынъ Али, первый признанный Мегди, умеръ и изчезни
всякія сомивнія на этотъ счеть, прежняя мисологія персовъ-парендовъ явилась на помощь, чтобы поддержать чаянія персовъ-посульманъ въ ихъ новой религіи. Шінты решили, что Мугаммедъ,
сынъ Али, не умеръ, что онъ только сокрыть на некоторое время
отъ глазъ людей близъ Медины, въ долине Радва, до дня, въ
который онъ снова явится во главе своихъ приверженцевъ <sup>2</sup>).
Итакъ, шінты уверовали, что Мугаммедъ, сынъ Али, не умеръ, а
на время скрылся и со временемъ вернется. А между темъ малолетній сынъ Гусейна, о которомъ мы упомянули выше, подросъ и
взоры алидовъ обратились къ нему, но напрасно: онъ быль отравленъ.

Сынъ его Мугамиедъ занялъ его мъсто, но его постигла та же участь.

Младшій брать Муганиеда Зейдь быль провозглашонъ Мегди и, ставь во главв алидовь, подняль знамя возстанія, но трагически погибь въ борьбв съ халифонъ. Обнаженный трупъ его быль мовещень на виселицу, по приказанію повелителя правонёрныхъ, а придворные поэты издёвались надъ мертвецомъ, чтоби угодить наивстнику пророка: "мы повесили вашего Зейда; никогда не видели им Мегди на виселице!.."

Но дни омейндовъ были сочтены. После векового владычества они сошли съ исторической сцены и уступили свое место аббассидавъ <sup>3</sup>). Шінты ликовали, они думали, что аббассиды, которые только благодаря имъ достигли трона <sup>4</sup>), будуть ихъ всячески под-

<sup>1)</sup> Darmesteter, Le Mahdi, crp. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Эта мысль послужила сюжетомъ звучнымъ стяхотвореніямъ выдалощихся поэтовъ той эпохи Котемра (стяхотвореніе си. у Darmesteter'a, Le Mahdi, стр. 105, прим. 18) и Сейнда гаміаритяння, стяхотвор. см. ibid., стр. 36 и стр. 106, прим. 22-е.

<sup>3)</sup> Омейяды были коварно приглашены аббассидами на ширъ будто бы съ цалью примиренья и всё поголовно переразаны. Вся озмилія Омейя. овъ, въ числа 80-ти чел., такимъ образомъ погибла.

<sup>4)</sup> Dozy, op. cit., exp. 225-226.

держивать, но жестоко обманулись въ своихъ ожиданияхъ. Происходя изъ фамили Мугаммеда черезъ Аббасса, дядю пророка, аббассиды мнили себя столь же законными преемниками власти основателя Ислама, какъ и алиды. Пока длилась борьба съ омейядами, они были заодно съ алидами, выставляя себя истителями за смерть Али. Достигнувши же трона, они удалням алидовъ на второй иланъ и стали утверждать, чтобы упрочить свои права на власть, что первый Мегди, Мугаммедъ, "сынъ ханефитянки", передалъ свое право на халифство одному изъ ихъ предковъ 1). Въ своихъ притязаніяхъ они основывались также на апокрифическихъ сказаніяхъ, передающихъ такую фразу, сказанную будто бы пророкомъ дядъ своему Аббассу: "На тебъ и на твоихъ потомкахъ будеть зиждиться правовъріе и власть" 2)

Въ былне дни вббассиды, стремясь къ трону, розсылали своихъ эмиссаровъ для увеличенія своей партіи.

Самый замвиательный изъ нихъ былъ Абу-Муслинъ, энергін и неутопиности котораго аббассиды многинъ обязаны. Достигнувъ трона, они безжалостно казнили этого върнаго слугу. Вскоръ въ воображеніи шінтовъ онъ сталъ сначала предтечею Мегди, а со времененъ воплощеніемъ божества.

Апостоломъ этого ученія быль его ученикь и ближайшій помощникъ нікій шерстобить, по имени Ата в), котораго современники прозвали Ал-Моканна, т. е. закрытый, ибо, скрывая безобразіе свое лица, онъ ходиль постоянно въ маскі в). Онъ быль человікъ очень хитрый, имінь глубокія познанія въ естественныхъ наукахъ и слыль за чародія. Онъ училь, что божество воплощалось въ Адамі, Нов, Авраамі, Монсев, Мугамиеді, Али, сынів его Мугамиеді, "сней ханефитянки", Абу-Мусливі и, наконець, воплотилось въ немъ. Онъ имінь большой успікть въ Мерві, въ Жорасанів и партія его была многочисленна. Онъ трижды разбиваль

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Prolégomènes d'Ibu-Khaldoun, tr. de slane, 1, 406.

<sup>\*)</sup> Iélal — uddiu — as — Suyūti, History of the Caliphs, tr, jarett; Calcuta, 1881, p. 13.

<sup>\*)</sup> Scholl, op. cit., exp. 349.

<sup>4)</sup> Dozy, op. cit., exp. 245—246. Weil, op. cit. II, 101.

высылаемыя противъ него арміи халифа Ал-Мегди. Онъ продержался такимъ образомъ четыре года.

Наконецъ, не имъя силы бороться, онъ поджегъ семъ свою кръпость и погибъ.

По другимъ изследованіямъ Ал-Моканна и всё, кто быль съ нимъ въ крепости, не желая попасться въ руки враговъ, приняли ядъ. Жестоко обманутие въ своихъ ожиданіяхъ, алиды снова взялись за оружіе. Два брата Мугамиедъ и Ибрагимъ подняли въ одно время возстаніе: одинъ въ Аравін, другой на берегахъ Евфрата и оба погибли. Глава алидовъ, шестой имамъ, Джафаръ былъ отравленъ аббассидами, подобно его предшественникамъ; седьмой имамъ Муса, его преемникъ, наследовалъ ту же участь: онъ былъ отравленъ по приказанію Гарунъ-ал-Рашида.

Далье следован иманы Али Риза <sup>1</sup>), Муганиедъ, Али и Гасанъ; все они были отравлены <sup>2</sup>).

Гасанъ, одиннадцатый имамъ, оставилъ послъ себя шестилетнято сина Мугамиеда. На двенадцатомъ году онъ изчезъ, въроятно, отравленный, по приказанію халифа. Шінти не захотым признать его смерти и, върные своему прежнему мину, объясими его изчезновеніе временнымъ удаленіемъ съ темъ, чтобы явиться снова при конце міра и окончить, такъ сказать, своимъ появленіемъ міровую исторію, ибо онъ и есть тотъ желаемый и ожидаемый Мегди-Мессія, въра въ котораго такъ живуча у шінтовъ.

<sup>1)</sup> Судьба восьмого имама Али Риза весьма замічательна. Халиев Ал-Мамунть, либеральный сынть либеральнаго отца Гаруна-ал-Рашида, возымілять большую любовь ит Алиданть, приблизиль ихть ит трону и даже назначаль своимъ преемникомъ Али-Риза, устранивъ такимъ образомъ кандидатуру на престолъ своего родного сына. Черное знами Аббассидовъ онъ переміниять на зеленое Алидовъ и сталъ открыто высказывать сомитий на счетъ правъ Аббассидовъ на престолъ. Такой образъ дійствій халиев вызвалъ противъ него всеобщее вегодованіе. Ал-Мамунъ утишилъ начинавшееся противъ него возстаніе, помертвовавъ жизнью своего любинца. Місто, гді убитъ Али-Риза, носитъ названіе Мешхедъ, т. є. місто мученичества, и служитъ містомъ паломинчества для мосульманъ.

<sup>2)</sup> О судьбъ двънадцати виамовъ си. подробныя свъденія у Reinand, — Description des monuments musulmans du cabinet Blacas, 1828, vol. I, 367—377. Schefer, Chrestomathie persane, стр. 184—189.

Шінты до сихъ порътщетно ожидають появленія двінадцатаго скрывшагося отъ нихъ имама.

Въ XVI в. алиды взяли, наконецъ, верхъ въ Персіи. Шейхъ, претендующій быть потомкомъ Мусы, седьного ниама, положиль основаніе последней національней династіи Персіи,—династіи Софи. Но и сами Софи, хотя и Алиды по происхожденію, смотрели на себя не иначе, какъ дишь на наместниковъ законнаго, скрывшагося имама, могущаго явиться всякую минуту. Въ ихъ дворцё, въ Испагани, было всегда на готове два перодистыхъ коня въ роскошной упряжи: для законнаго имама—Мегди, на случай его появленія, и для наместника его—Інсуса Христа 1).

Съ воцареніемъ династіи Софи разрывъ между шінтами-персами и суннитами-турками былъ окончательный и безповоротный. Между двумя народами царила постоянная вражда. Селимъ І выръзалъ въ 1514 г. всёхъ шінтовъ въ своемъ государствъ: число жертвъ достигло 40,000 человъкъ! Въ 1638 г. Мурадъ IV пошелъ войной на Персію, опустошилъ страну и завладълъ Вагдадомъ. Съ того времени, не смотря на величіе Аббасса 1, энергію Надиръ-Шаха и мудрое управленіе Керимъ Хана, Персія, раздираемая безпрерывно политическими смутами и религіозными возстаніями нижогда уже не могла достигнуть прежней силы.

Такимъ образомъ, мы проследили, въ возможно полномъ, по размерамъ статън, виде, исторію шінтства въ Персіи отъ возникновенія его видоть до изчезновенія двенадцатаго имама. Какъ и следовало ожидать, вскорё шінтство распалось на множество толковъ. Все различіе между шінтскими толками заключалось главнымъ 
образомъ въ степени о боготворенія, какое каждый имель къ своимъ 
имамамъ, затемъ въ личности самихъ обоготворяемыхъ имамовъ. 
Олин остановились на Али, первомъ имамъ, какъ, напр., носаврилым 2), и не признавали другихъ имамовъ; другіе—на Зейдѣ, пя-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Chardin, Voyage en Perse, VII, 456, IX, 144.

э) Носавриды, которые сами двиятся на множество толковъ, котя и мосульмане по визинему виду, но съ ненавистью относятся из ругиив ислама и мее выполняють предписаній курана. Ихъ ученіе имветь накоторыя черты облиція буддавму и христіанству. Носавриды—пантенсты. По ихъ теоріи міръ

томъ имамъ; третьи обоготворили Измаила, сина Джафара, шестого имама. Шінты "иснаашариды" признавали всъхъ 12 имамовъ, отъ Али до Ал-Мегди и ихъ можно считать "ортодоксалами" шінтства. Такимъ образомъ шінты дълятся на: 1) меляхида, т. е. отступниковъ отъ догматовъ ислама, слишкомъ превозносящихъ божественное достоинство своихъ имамовъ, какъ носавриды, измаилиты и т. п.; 2) имамидовъ, которые въруютъ въ имамовъ, сколько бы ихъ ни было изъ рода Али, и 3) иснаашаридовъ, о которыхъ им только что упомянули. Въ слъдующихъ главахъ им будемъ говорить о шінтскихъ сектахъ.

С. И. Уманецъ.

( Продолжение будеть).

создань Богонь, пребывавшинь дотоля въ бездайствін, чтобы удовлетворить жажду творчества; предетъ время, когда міръ начезнеть такъ же неожиданно, накъ совдался, и Богъ снова погрузится въ прежий въчный покой. Итакъ. Богъ не есть провиденіе, онъ есть энергія, движущая сила. Порядокъ же во вселенной поддерживается таниственными существоми, «пирами», эманаліями божества, изчто въ рода своновъ у гностиковъ. Носавриды безпредъльно чтять «паровъ», болве, чвиъ само божество. Оне вврять въ постоянную борьбу разума, источивна добра, съ вожделвнісиъ, плотениъ желанісиъ, источниковъ вла. Эта теорія напоминаєть ученіє Платона о борьбъ души. пребывающей въ головъ, съ порочными вистинитами, пребывающими въ желудив. Они ведуть правственную жизнь. Молитву отвергають, ибо на Бога смотрять какь на безличную силу, источникь внергін, сотворившій и жранящій вселенную. Они собираются на братскія траневы, напоминающім собою «аганы» древних» христіанъ. Каждый Носавридь долженъ нивть дужовнаго брата, а Носавридника-сестру, для которыхъ, въ случав надобности, должны безъ колебанія жертвовать даже жизнью. Носавриды избітають всякжаь спошеній съ правоверными и живуть мирно съ сектой Але-Иллага, христіальных и еврении. Они въритъ въ переселен е душъ. Конечная цъль переселения --слівніе съ божествомъ (Scholl, op. cit., стр. 338-342; С-хе de Gobineau -Trois ans en Asie, p. 356). Digitized by Google

## Двадцать лъть законодательныхъ реформъ по расколу 1863—— 1883 г.

(Статья третья-окончанів).

Изложивъ въ подробностяхъ весь ходъ разработки предначертаній Высочайще утвержденнаго особаго комитета 1864 г. по діламъ о раскольникахъ, бывшею въ 1875 г. при министерствів внутреннихъ ділъ, коминссією, — им представили только самый процессъ обсужденія коминссією сложныхъ и разнообразныхъ предначертаній названнаго комитета по опреділенію правъ гражданскихъ и нуждъ религіозныхъ для лишонныхъ этихъ правъ раскольниковъ.

Имъя сиълость думать, что процессъ обсуждения всъхъ вопросовъ по указанію комитета 1864 г. въ коминесін 1875 г. представлень нами обстоятельно, полно и раздельно, и деятельная роль коминссін очерчена рельефно и наглядно съ очевидностью ея заключеній по важдому отдільному вопросу при детальномъ обсужденіи онаго, ин въ тоже время не лишникъ считаемъ предложить наинить читателянь результаты трудовъ коминссін, выразивъ оные въ строго формулированныхъ раздёльныхъ положеніяхъ по каждому вопросу въ отдельности, и составляющихъ въ общемъ все заключытельныя определенія коммессім по разсмотренными ею предначертаніямъ комитета 1864 г. Раздільное изложеніе строго формулированных заключительных определеній коммиссіи 1875 г., - кром'в указанія очевидности и наглядности добитихь ею результатовь,весьма важникь и даже необходимикь представляется намь для сопоставленія этихъ определеній съ окончательной редакціей действующих нинв и опредвленних законодательний актой Змая 1883 г. правъ, даровавшинъ раскольниканъ общегражданскія права и свободу въ отправденіи богослуженія.

Первыть заключительныть и, такъ сказать, общить положеніемъ, по мивнію большинства членовъ коммиссін, для законодательної реформы въ общегражданскихъ правахъ и религіозныхъ нуждахъ распольниковъ должно быть сдёлано раздёленіе всёхъ существующихъ раскольническихъ сектъ на более и менее вредния, какъ это было проектировано и предположеніями бывшаго министра внутреннихъ дълъ Валуева и установлено комитетомъ 1864 г. По этому вопросу заключительное определение коминссии было выражено такъ: "болъе вредными сектами признавать секты; скопцовъ и длистовъ". Въ случав появленія новыхъ секть одинаково вреднаго характора съ названными двумя соктами министръ внутреннихъ дель исправиваеть въ установленновъ норядие на причислене такихь секть къ более вреднымь. Вов прочія секты признавать менье вредними. Делье, въ норядкъ указанной више программи, коминесія опреділнів: 1) относительно гражданских правъ рас-KOJEHHKORE:

а) Разрешеть выдачу паспортовь на отлучки, какъ внутри Имперін, такъ и заграницу, на общемъ основанін, цеслівдователять менъе вредныхъ секть, не распространяя сего разръшенія на посавдователей секть болве вреднихъ, т. е. скопцовъ и хамстовъ и техъ, которые вообще будуть признаны въ законодательномъ норядки болие вредними. б) Довволить въиздъ изъ заграници распольникамъ менфе вреднихъ сектъ, носледователямъ же болъе вреднихъ сектъ такой въвздъ воспретить. в) Для раскольниковъ менъе вреднихъ сектъ не установлять никакихъ ограничений въ правахъ промышленнихъ и торговихъ; последователямъ же более вредных секть воспретить приниску въ купеческія гильдів. г) Существующее въ Сводъ Законовъ запрещение допускать раскольниковъ въ иконописные цехи отменить. д) Право общественной службы предоставить раскольникамъ менёе вреднихъ секть на общемъ основанін; последователей же секть более вредниль къ занятію общественных должностей ни въ какомъ случав не допускать. ж) Волостных старшинъ и ихъ помощниковъ, принадлежанияхъ въ

расколу, не допускать къ присутствованию въ приходскихъ совътахъ. з) Предоставить подлежащимъ начальствамъ объ исключительныхъ случаяхъ, составляющихъ государственную заслугу или особение подвиги благотворительности со стороны раскольниковъ менве вредвыхъ секть, по собраніи нужныхъ свіденій, повергать на Высочайшее благоусмотрине Его Инператорского Величества. н) Последователей более вредныхъ секть ни по вакимъ случаямъ не удостоивать знаковь отличій или почетнихь званій. е) Разрішить раскольникамъ менъе вредныхъ сектъ учреждать на свой счетъ школы грамотности для первоначальнаго обученія дітей съ тімь. чтобы преподавание въ нихъ было ограничено чтениевъ, письмомъ и 4-мя правилами ариометики и чтобы въ отношеніи непрошенія дозволенія на открытіе раскольниками означенныхъ школь, а равно порядка управленія оными и назначенія учителей, въ точности были соблюдаемы правила, предписанныя Высочайме утвержденнымь 25 мая 1874 г. положеність о народныхъ училищахъ. і) Отивнить изданное для Архангельской и Олонецкой губерній правило о посылкъ губернаторами чиновниковъ для осмотра жилищъ раскольниковъ, предоставивъ начальникамъ губерній, чрезъ личное наблюденіе, а равно посылкою высшихъ чиновниковъ губернского управленія, действовать. по мъръ надобности, къ предупреждению распространения раскола и учрежденія новыхъ сектаторскихъ скитовъ". Согласно съ тавими заключеніями комписсія опреділила и точно указала подлежащія отмвив, какъ отдельныя ограничительныя статьи действовавщаго законодательства для раскольниковъ, такъ и многія сепаратныя Высочайшія повельнія, конин налагались и опредълялись для раскольниковь ограничительныя и стёснительныя условія въ пользованія нъкоторыми общегражданскими правани.

II. Относительно отправленія раскольниками богослуженія по ихъ обрядамъ коминссія 1875 г. выработала следующія заключительныя опредъленія:

а) Въ отношени исполнения духовныхъ требъ и богослужения не предоставлять послъдователять сектъ болье вредныхъ никакихъ въ существующемъ порядкъ облегченій и не допускать открытыхъ сходбищъ ихъ для молитвы, но сего не распространять на сход-«Христ. Чтев.», № 5—6, 1887 г.

бища въ домахъ, несоединенныя съ преступными дъйствіями или противозаконнымъ умысломъ, достаточно обнаруженнымъ, и не подвергать такихъ сходбищъ преслъдованіямъ, если ими не нарушены общія правила благочинія и общественнаго порядка. Равнымъ образомъ уставшиковъ и наставниковъ сихъ сектъ предавать суду только въ случав распространенія ихъ заблужденій или другихъ преступленій и проступковъ, подлежащихъ наказанію, установленному по законамъ.

Для раскольниковъ же менее вредныхъ сектъ допустить следующія облегченія: 1) довродить имъ творить общественную молитву, исполнять требы и совершать богослужение по ихъ обрядать какъ въ домахъ, такъ и въ особо предназначенныхъ къ сему политвенныхъ зданіяхъ и на кладбищахъ, притокъ непременномъ условін, чтобы не было публичнаго, соблазнительнаго для православныхъ оказательства раскола; 2) публичниць оказательствомъ раскола, соблазнительнымъ для православныхъ, признавать: а) престине ходы и публичныя процессіи въ церковинхъ облаченіяхъ; б) употребленіе вив домовъ и молелень церковнаго, монашескаго и свяшино-служительского одъянія и публичное ношеніе иконь, и в) раскольничье пеніе на улицахъ и площадяхъ; 3) на кладбищахъ дозволять при погребеніяхъ творить колитву по принятывь у раскольниковъ обрядамъ съ пријемъ, но безъ употребленія церковиато облаченія; 4) допускать исправленіе приходящихъ въ ветхость часовень и другихъ молитвенныхъ зданій, съ особаго каждый разъ разръшенія начальника губернім и съ тэмъ условіємъ, чтобы витышній видъ исправляемаго зданія не быль ни въ чемъ изивимемъ. независимо отъ строгаго соблюденія запрещенія нивть наружные колокода или кресты; 5) дозволить распечатаніе закрытыхъ молитвенныхъ домовъ, съ особаго разръшенія министра внутренныхъ явль, по предварительномъ о каждомъ случав сношени начальника губернік съ ивстникь опархіальникь начальствомъ и съ твиъ условіемъ, чтобы распечатаніе производилось безъ всякаго торжества. довволенія сего однако не распространять на монастыри и скиты раскольничьи, распочаніе которыхъ ни въ каконъ случай не допускать; 6) въ мъстахъ, гдъ увичтожены прежнія молельни, и значительное население принадлежащихъ къ менъе вреднинъ сектамъ

раскольниковъ не имъетъ никакихъ средствъ къ общественному моленю, допускать, съ разръшенія министра внутреннихъ дѣлъ, по
предварительномъ сношеніи начальника губерніи съ мъстнымъ епаркіальнымъ начальствомъ, обращеніе на сей предметъ жилыхъ зданій
съ тъмъ, чтобы зданія эти, по внутреннему устрейству, не имѣли
общаго вида и вообще никакихъ внѣшнихъ принадлежностей, присущихъ исключительно православнымъ храмамъ; 7) никого изъ исподняющихъ духовныя требы у сихъ раскольниковъ не подвергать
стъсненіямъ, кромъ случаевъ, когда они навлекутъ на себя дѣйствіе общихъ уголовныхъ законовъ, но не признавать за ними духовваго званія или сана, а считать въ порядкѣ гражданскохъ принадлежащими къ тъмъ сословіямъ, въ которыхъ они состоятъ.

Таковы, выраженныя въ раздъльныхъ положеніяхъ, заключительныя опредъленія коминссін 1875 г., — въ большинствъ эти опредъленія повторяють существенныя предначертанія комитета 1864 года и вполнъ нодтверждають высказанную въ началъ нашей статьи мысль, что роль названной коминссін была по прениуществу редакціонная.

Труды коминссін, сообщенные на разспотрівніе и заключеніе нъкоторыхъ высшихъ государственныхъ учрежденій, въ теченіе 8 леть оставались безъ движенія, въ 1883 году, большинство заключительных в определений комински почти безъ изменения вошло въ статьи законодательного акта о новыхъ гражданскихъ правахъ раскольниковъ. Насколько намъ известно, съ многими изъ заключительных опредъленій коминссін 1875 г. не признади возможнымъ согласиться св. Синодъ и главноуправляющій бывшимъ П отдълениемъ собственной Его Императорскаго Величества канцеляріи (тогла князь Урусовъ); особенно же сильныя возраженія названными высшим учрежденіями были поставлены противъ опредъленія коминссін о равділенін секть но степени ихъ вреда. Не соглашаясь съ заключениемъ коммиссии подъ председательствомъ князя Добанова-Ростовскаго, св. Синодъ и И отделение собственной Его Ииператорскаго Величества канцелярін, — доказывали необходимость оставить влассификацію раскольнических секть по степени ихъ вреда въ гражданскомъ отношения въ томъ видъ, въ какомъ она

установлена была комитетомъ 1864 года. Нельзя при этомъ не обратить вниманія, что главнымъ предметомъ нападокъ и возраженій было инвніе эксперта-спеціалиста П. Н. Мельникова, согласно съ соображеніями и выводами котораго и коммиссія 1875 г. постановида свое заключительное определение по вопросу о классификаціи секть. Какъ интиіе Мельникова, такъ и опредвленіе коимиссін, —встретили сильную опповицію не только со стороны св. Синода и ІІ-го отдівленія собственной Его Императорскаго Величества канцелярін, но и даже со стороны министерства внутреннихъ дълъ, при обсуждении въ государственномъ совъть закона 3 мая 1883 года, въ которому труды коминесін 1875 года быль подготовительною работою. Вопросъ о классификаціи биль затерть н не получить положительного въ законодательномъ порядкъ опредъленія до сего дня. При обсужденіи новаго закона въ государственномъ совете решено было не вводить вообще признаковъ. установленныхъ комитетомъ 1864 года, въ законъ, въ виду обилія и изивнчивости названія разнихъ секть, а предоставить министру внутреннихъ делъ руководствоваться ими, при определении, по соглашенію съ оберъ-прокуроромъ св. Синода, того, - носледоватедямъ какихъ именно раскольничьихъ секть должны быть предоставляемы права и облетченія.

Результаты трудовъ коминссін, какъ мы сказали, въ теченіе восьми літь не получали законодательной санкціи. Въ теченіе этого времени, вопрось о дарованіи гражданскихъ правъ и религіозныхъ облегченій быль отодвинуть на задній планъ многими политическими собитіями послідняго времени и крупными фактами внутренней жизни государства, которые находятся еще въ свіжей памяти всіжхъ. Наконець з мая 1883 года Высочайше утверждено мнітніе государственнаго совіта о дарованіи раскольникамъ нікоторыхъ правъ гражданскихъ и по отправленію духовныхъ требъ, которое 20-го того же мая и обнародовано было во всеобщее віденіе и руководство. Съ этого дня нужно считать фактически опреділивнимся, весьма важный въ новой исторіи раскола, перевороть во взглядъ правительства на отношенія его къ расколу.

Нечего и говорить о томъ, что майскій законъ 1883 г. о

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

правахъ раскольниковъ, подъ свежимъ впечатленіемъ, былъ встреченъ многими разнообразными привътствіями нашей прессы, въ общемъ весьма симпатичными, а нодъ часъ и восторженными; объ немъ съ одинаковымъ интересомъ заговорили и поборники интересовъ церкви и защитники раскола и даже люди индифферентные, просто интересующіеся узнать синслъ и значеніе новаго законодательнаго акта по простому любопытству. Сказано и написано было довольно въ періодической печати, но все это были только, но большей части, бытлыя замытки и ныкія размышленія въ излюбленномъ направленін, а въ существів дівла, суть и смысль новаго закона и ого значеніе практическое до сихъ поръ не подлежали серьезному критическому разбору людей компетентныхь, о результатахъ его практическаго жизненнаго примъненія и въ настоящее время сказать твердое и положительное заключеніе, по нашему мивнію, преждевременно. Но мы во всякомъ случав въ нашей заключительной стать в последних ваконодательных реформахь въ теченіе двадцати леть необходимо должны коснуться последняго акта, заканчивающаго реформы въ симсав законодательномъ. Мы должны сообщить точное содержание законодательнаго акта 3 мая 1883 года, указать его соотношение и съ текстонъ статей вакона 1883 года. Изъ частныхъ заключительныхъ опредъленій коммиссіи 1875 г. въ текств новаго закона ничего не упоминается только о допущении заграничныхъ раскольниковъ въ пределы Россія, о наградахъ для раскольниковъ какъ вообще за заслуги, такъ и за особие подвиги человъколюбія и самоотверженія и о прав'в раскольниковъ учреждать особыя школы лия своихъ дътей. Вотъ и все. Но самое главное и существенное отличіе закона 3 мая 1883 г. какъ отъ заключительныхъ определеній коминссін 1875 года, такъ и предначертаній комитета 1864 года, заключается въ томъ, что въ немъ забить или точнъе напъреню оставленъ исходный и основной нунктъ законодательной реформи. Это, прежде всего, разделение секть но степени нхъ вреда. Въ текств закона, вопреки основоположениять комитета 1864 г. и редакціи заключительных опредвленій коминссія 1875 года, ръшительно игнорируется раздъление сектъ по степени вреда, ныть даже словъ "болье вреднихъ и менье вреднихъ секть од

вездъ въ редакціи текста безразлично употребляется слово "раскольникъ". Всивдствіе этого, какъ изъ предначертаній комитета 1864 г., такъ и изъ заключительныхъ опредъленій коминссін, въ тексть новаго закона не вошли и тв ограниченія, которыя были проектируемы для носиъдователей секть "болье вредныхъ", наряду съ тыми правами, которыя предполагалось даровать последователять секть "менње вредныхъ". Насколько это практично и цвлесообразно, - нокажеть время. А теперь обратимся къ содержанію закона 3 мая 1883 г. и посмотримъ, что онъ даяъ новаго? Вчитываясь въ статьи новаго закона, опредъимощія новыя грахданскія права раскольниковъ, видинъ, что въ практическомъ зваченів, значенів жизненновъ, опреділенія этихъ статей ничего собственно новаго не внесии въ общегражданскую жизнь раскольниковъ, они только констатировали, санкціонировали и обобщили тв жизненные факты, которые во многихъ случаяхъ представляля давно дъйствовавшія и существовавшія уже въ употребленіи, если не какъ права, то какъ гражданскія отношенія раскольниковъ, въ общеграждансковъ свысле, наравне съ прочими подданными государства. Правда, въ законъ многія ограничительныя опредъленія въ правахъ раскольниковъ существовали, но на деле эти ограниченія давно уже утратили всякое значеніе. 1) Статьею 1-ю новаго закона разръшена выдача паспортовъ на отлучки внутри Иинерін раскольникамъ всехъ секть, кром'є скопцовъ. Но въ этомъ въ сущности не было ничего новаго... Не будемъ уже говорить с томъ, что современи комитета 1864 г. въ теченіе последнихъ льть, когда Височание одобренния предначертанія онаго нивле силу закона, вопросъ о наспортахъ на отлучки для раскольнековъ внутри Имперіи дишонъ билъ всякаго практическаго значенія, когда не только раскольники менье вредные, но и болье вредные молокане, стесненые въ отлучкахъ даже только триднативерстиниъ разстояніемъ, безпрепятственно, цівним селеніями и слободами получали наспорти для разъевдовъ въ другія губерній въ население и торговые центры. Но припомникъ времена иостарше и мъры построже и тогда ограниченія въ отлучкахъ существоваль

только въ печати-буквъ закона, а на дълъ не имъли приложенія. Встить давно было извъстно и въдомо и не по слухамъ только, а и газотнымъ корреспонденціямъ-извістіямъ о прибывавшихъ въ Москву съ австрійской границы раскольническихъ лжеепископахъ по разными духовными делами, объ ихъ соборахъ, именовавшихся вселенскими, а также и о томъ, что прусскіе ажеепископы вздили въ Вълую Криницу, на австрійскую границу. А эти лица вопорвихъ, по большей части, были извъстны администрацін, во-вторыхъ, зная, что за ними установленъ особый строгій надворъ полиціи и сами побанвались попасть въ руки полицейских варгусовъ, что же после этого сказать о простыхъ рядовыхъ раскольникахъ, не составляющихъ видныхъ единицъ? Даже и въ давнее строгое время. Въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ, раскольники находили возможнымъ уходить заграницу иногда съ наспортами на имя другихъ, иногда безъ всякихъ наспортовъ, а раскольничьи скитыразсилать своихъ миссіонеровъ, ни мало не заботясь о "пасъ". Свобода передвиженія, ограничиваемая паспортами для раскольниковъ, фактически не существовала, даже и тамъ, гдъ бдетельный контроль администраціи должень быль бы внушать нав не только опасеніе, но и страхъ, какъ, напримъръ, въ ихъ сношеніяхъ съ своими заграничными одновърдами и особенно съ ихъ заграничной лжејерархіей въ австрійскихъ владеніяхъ. Но если все эти общеизвъстные факты были только дъломъ секрета, обизна, недосмотра н подкупа полицейскихъ аргусовъ и не могутъ служить положительным в доказательством в того, что невыдача паспортовъ для отлучекъ раскольниковъ въ другія ивега давно стала анахронизмомъ, то лучшимъ, реальнымъ и категорическимъ доказательствомъ этой мысли служить взглядь самого правительства на эту ограничительную ивру. Еще съ сороковыхъ годовъ нашего столетія сано правительство сознало практическое неудобство этой мары и посему двляло нередко исключенія и исключенія эти чемъ двльше, темъ чаще повторянись и притомъ съ более облегчительными условіями не только для раскольниковъ сектъ менье вреднихъ, но и для онасныхъ, по взглядамъ администрація, соктантовъ, какъ, напр., молоканъ, духоборцевъ и даже, въ единичныхъ случаяхъ для нъ которыхъ привидлегированныхъ скопцовъ. Высочайшимъ повеленіемъ 28 ноября 1836 года, по ходатайству главноуправляющаго Грузією. Кавказскою и Закавказскою областями, барона Розена, дозволено было выдавать наспорты для заработковъ нолоканамъ Закавказскихъ провинцій съ ограниченіемъ только восьминъсячнымъ сроконъ 1). Въ 1842 г. сепаратнинъ Височайшинъ повельність отъ 19 февраля 2) разръшено было, по ходатайству помъщика камергера Рюмина, крестьянамъ колоканской секты, сельца Расташей, Балашевскаго увзда, Саратовской губернін, отлучаться въ другія ивста для перевовки помещичьих продуктовъ. Приведенныя изъятія изъ существующаго закона о паспортахъ для раскольниковъ и сектантовъ правда были редки до 60-хъ годовъ, но съ этого времени они перестали быть единичными и исключительными в разрѣшались всегда особыми Височайшими повелъніями, въ виду существующаго запретительнаго закона, но стали настолько обыкновенны и легко достижимы и для вредныхъ сектантовъ, что фактически совершенно игнорировали законъ. Имвя подъ руками сборникъ правительственныхъ распоряженій, им могли бы продитовать цвани рядъ Высочайшихъ повельній, последовательно разрышающихъ отлучки молоканамъ и духоборцамъ, во вниманіе къ ихъ ходатайствамъ, указывающимъ на разныя спеціальныя службы.

Но такія подробности мы находимъ излишними. Не лишнимъ только считаемъ замітить, что при разрішеній молоканамъ и духоборцамъ отлучекъ даліе 30 версть (какъ ето ограничено закономъ), Высочайще утвержденными положеніями комитетомъ министровъ всегда опреділялись ограниченія въ срокахъ отлучекъ, разрішались вообще только кратковременныя отлучки до 2-хъ міслиевъ, на время полевыхъ работъ и т. п., причемъ въ наспортахъ обозначалась принадлежность къ секті съ точнымъ указаніемъ міста увольненія, містному начальству котораго сообщалось въ тоже время, для наблюденія, чтобы уволенню не отлучались даліте показанныхъ мість, отнюдь не оставались тамъ доліте показанняю въ наспортіть

<sup>1)</sup> Собр. пост. по рас. изд. 1875, стр. 183-184.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Собр. пост. по рас. вад. 1875, стр. 305.

срека, а главное не распространяли содержимой ими секты... Но что имвии за собою практически эти ограничительныя условія,--особенно последнее-- вапрещеніи распространять сектантское ученіе въ мъстахъ отлучекъ? Ничего, --- кромъ благочестиваго желанія бдительной полицейской власти... А между томъ подобными и частыми, какъ мы сказали, разръшеніями сектаторамъ отлучекъ за послъднее время сама администрація запретительный законь о невыдачв раскольникамъ наспортовъ, сделала явнымъ анохронизмомъ, и этотъ фактъ только констатированъ быль майскимъ закономъ 1883 года. 2) Статьею второю новаго закона всемъ вообще раскольникамъ дозволяется производить торговлю и промислы съ соблюденіемъ общедъйствующихъ по сему предмету постановленій. Но и это право фактически имъли раскольнеки до изданія закона. Отступленія отъ установленнаго на сей предметь ограничения въ синслъ особыхъ язъятій и снисхожденій. съ особаго Высочайшаго разрёшенія, допущены были еще въ 1850 году, когда для поощренія къ переселенію русских купцовъ и ивщанъ въ города Западнаго дозволено было раскольникамъ, пріемлющимъ священство (секты менье вредной), причисляться въ купцы и мыщане этого края и пользоваться предоставленными русскимъ торговцамъ этихъ мъстностей особыми льготами 1). Высочайшимъ же повелениемъ 10 июня 1853 года всъхъ распольниковъ и повсемъстно разръшено принимать въ гильдін, на такъ называемомъ, временномъ правъ 3). Въ 1855 году, — раскольники купцы на временномъ правъ, — по особому Высочайшему повелению "виредь до особаго распоряжения", не должны быть привлекаемы къ отбыванію рекрутской повинности 3). Такимъ образомъ и въ этомъ отношении раскольники не испытывали особаго стесненія и на практике съумели хорошо приспособиться и въ мір'я торговомъ, не смотря на ограничительныя условія, установленныя закономъ. Точно также особаго значенія на практикъ не можетъ инъть и разръщение (ст. 3-я) раскольни-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Собр. пост. по р. изд. 1875 г. стр. 415.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Собр. пост. по р. изд. 1875 г. етр. 472.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же по р. изд. 1875 г. стр. 504.

камъ вступать въ иконописные цехи съ разръшенія министра внутреннихъ дълъ. Они давнымъ давно и безъ этого разръщенія, во всякомъ случав двла хлонотливаго, усердно занимались иконописы и будуть заниматься, по всей вероятности, съ удобствомъ обходя хлоноты о иннистерскомъ разръщенін. Есть общензвъстные факти не только того, что много иконъ, писанныхъ раскольниками, покупаытся и раскупаются безъ разбора нашимъ православнымъ народомъ, но что даже писанныя раскольниками иконы покупались для православных храновъ 1). Статьем 4-ю новаго закона располынкамъ довволяется занимать общественныя должности, съ утвержденіями, въ указанныхъ законами случаяхъ, подлежащихъ правительственных властей. И въ этомъ случав, ин иного нивемъ примівровъ за прежнее время, когда правительство дівлало искличенія и для раскольниковъ, допуская таковыхъ къ занятію общественныхъ должностей, --- ко времени же изданія новаго закона раскольники во иногихъ городахъ уже занимали должности городскихъ головь и при томъ нередко даже въ такихъ городахъ, въ которыхъ преобладающее население православное. Изъ фактовъ далекаго прошдаго недьзя въ этомъ случав не указать на состоявшееся въ 1831 году разръщение комитета министровъ на горныхъ заводахъ въ Периской губернін опредълять старообрядцевъ управляющими и приказчиками съ тъмъ, однако же, чтобы таковымъ лицамъ предварительно делалось внушеніе не совращать въ расколь православныхъ 2). Въ 1835 году въ Екатеринбургъ было разръщено избирать въ некоторыя общественныя доджности и раскольниковъ, съ твиъ ограничениемъ, чтобы въ каждонъ городсконъ присутстви число православныхъ членовъ было больше, нежели раскольниковъ и чтобъ въ особенности старшіе члены магистрата, т. е. бургомистры, были изъ православныхъ или единовърцевъ 3). Высочайшинь же повельнемь 11 апрыл 1840 г. положительно опредълено, "что раскольники, какъ члены общества, не лишаются права

<sup>1)</sup> Прав. Собес. 1883 г. Сент. стр. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Собр. поет. по р. над. 1875 г. егр. 107—108.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 150-151.

участвовать въ выборахъ и вообще въ делахъ общественныхъ". Причемъ въ п. 2-мъ означеннаго Высочайшаго повелънія пояменованы и самыя должности, въ которыя раскольники могуть быть избираемы и опредъляемы, именно: а) въ ратманы магистрата, ратуши и сиротскаго суда; б) въ старосты для составленія городской обывательской книги; в) въ депутаты для составленія раскладки земскихъ повинностей; г) въ депутаты городскихъ квартирныхъ коминссій; д) въ члены комитета объ уравненіи городскихъ новинностей; е) въ члены коммиссіи оцівнки имуществъ для уравненія ностойной новинности; ж) въ номощники міжданскихь старостъ; з) въ управние старшины и старшинскіе товарищи, и) въ смотрители за перекупомъ и справочными цънами 1). Чъмъ ближе шло время къ реформъ, темъ болъе расширялся кругъ участія раскольниковъ въ дълахъ общественныхъ-въ занятіи ими болье вліятельныхъ и почетныхъ общественныхъ должностей, какъ, напр., должность городского головы. Но занятіе раскольниками вліятельныхъ должностей несомнънно должно вызывать опасенія относительно ихъ давленія на православнихъ. Опасеніе это разділялось и до сихъ поръ раздъляется иногими. Но это предусмотръли и сами составители новаго законодательнаго акта, чемъ, коночно, и объясняется редактированное въ трактуемой нами статъй ограниченіе, что если въ волости, въ должности старшини, будетъ утвержденъ раскольникъ, то помощникъ его долженъ быть изъ православныхъ". Само собою разумъется, говоритъ проф. Ивановскій, что этимъ ограничениемъ не устраняется возможность давления, какъ и вообще одними писанными законами мельзя устранить злоупотребменій. Это обстоятельство побуждаеть насъ, пишеть далье почтенный профессорь, высказать по крайней ивръ желаніе особенно внижательнаго наблюденія со стороны админестративныхъ властей за точных исполнением законных требованій означенным выборными должностными лицами. При этомъ адёсь желательно было бы ение одно ограничение, чтобы въ этихъ должностяхъ не утверждалысь лица изъ поповцевъ, инфинціе незаконныя ісрархическія стемени, а изъ безпоповцевъ, такъ называемые, наставники и требо-

<sup>1)</sup> Coop, noet. no p. 1886. 1875 r. etp. 281-282. Digitized by GOOGLE

исправители и вообще извъстные пропагандисты. Сведенія объ отихъ лицахъ могутъ быть извъстны мъстнымъ губернаторамъ или непосредственно, или чрезъ сношение съ епархіальными преосвященными. Ограничение это, помимо новаго законодательнаго постановленія, можеть быть сдівляно министромъ внутреннихъ дівль на основанін § 12 новыхъ законоположеній. Во всякомъ случав, заключаеть пр. Ивановскій, трудно предвидеть, къ какичь практическимъ последствіямъ поведеть новый законъ о выборахъ раскольниковь въ общественныя должности. Мы рады въ этомъ случав тому, что раскольники, много леть жаловавшіеся на стесненія въ гражданскомъ отношенін, теперь должны умолкнуть и для православнаго миссіонера будеть менве хотя однимъ пунктомъ обвиненія. Если же они не съумъють разунно пользоваться этимъ правомъ, то пусть жалуются на себя 1). Въ общемъ заключени относительно определеній новаго закона 3 мая 1883 г. собственно гражданскихъ правъ остается повторить то же, что уже выражено нами при обсуждении статей онаго въ частностяхъ; а именно, что этн законоположенія тольке утвердили и санкціонировали уже существующе на практикъ въ жизни факти, они, такъ сказать, помирили законъ съ дъйствительностію. Но отменивъ существующия ограниченія и возведя практикуемыя облегченія въ действительныя, точно очерченныя права законоположенія 1883 г. весьма важны для раскольниковь уже по тому одному, что отивною ограничений въ гражданскихъ правахъ, служившихъ карою за сектантство, они дали возможность раскольникамъ смотреть на себя какъ на нолноправныхь граждань государства, а не какь на людей, находящихся вив гражданской юрисдикцін, что несомивние должно было ослабить ихъ антагонизиъ и скрытое недовольство гражданскою властію, будто бы до сихъ поръ несправедливо ихъ преследующею. Теперь уже нътъ основаній для враждебнаго фанатизма раскольниковъ къ правительству, основаннаго на административныхъ репрессаліяхъ. Если не угась еще, а можеть быть и не скоро угаснеть. то это только исключительно религіозный фанатизиъ, противъ ко-

<sup>1)</sup> Правосдав. Codec. 1883 г. Сент., стр. 30-31. Digitized by Google

тельныя мітры. Вообще же, при обнародованіи новаго законодательства, наша пресса привітствовала оное какъ факть весьма отрадный. Присоединяясь къ дружнымъ привітствіямъ прессы, профессоръ Ивановскій, одинъ изъ нашихъ лучшихъ спеціалистовъ по расколу, въ своей обстоятельной стать роворить:

«Мы видимъ въ новыхъ правахъ дарование того, что следовало дать съ точки зрънія религіозной тернимости и въ чемъ для православной Церкви вреда не усматриваемъ, если только дъятельность духовная будеть не совращаться и оснабавать, а развиваться и усиливаться. Съ другой стерены привътствуемъ мы невыя завенеположения и за ту мудрую осмотрительность, вакой нельзя не замётить въ нихъ. Съ отмъненіемъ прямыхъ стъсненій и ограниченій за содержаніе раскола, въ немъ оговорено все то, что имбло бы характеръ соблазнительный, что выходиле бы за предълы терпинести и получало значание юридическаге признанія раскола: что на ряду съ Церковью православною, ставило бы, такъ называемую, церковь старообрядческую, или върнъе распавшіяся между собою раскольническія секты, начиная отъ полонцевъ и брачниковъ-безпоновцевъ и кончая филипновожимъ съ его принципіальнымъ фанатизмомъ согласіемъ, самоврещенствомъ и бъгунствомъ съ ихъ противообщественными довтричами. Основной карактеръ законовъ остався прежній: распольники не преследуются за мивнія о вере, но имъ запрещается распространять свои заблужденія; а также запрещается и публичное оказательство раскола»1).

Профессоръ Ивановскій, въ цитованной нами статьв, отивчаетъ неточность и неопредвленность въ редакціи новыхъ законовъ о раскольникахъ, которые могутъ дать, по его мивнію, просторъ разнымъ толкованіямъ и такого рода примвненіямъ, которыя, очень можетъ быть, дадутъ такое освіщеніе законоположеніямъ, какое не входило въ планы законодателей, и которыя во всякомъ родів исполнительной власти предоставляють основаніе для разныхъ усмотрівній. Вполні соглашаясь съ мивніємъ почтеннаго профессора, мы заключаемъ свой обзоръ его замівчаніями о новомъ законів:

«Новый законь игнорируеть вопрось о раздёленіи секть на болёе вредныя и менёе вредныя; произошло это игнорированіе, вёрояти о, отъ того, что очень много появилось уже по нему разныхъ мнёній, такъ что



<sup>1;</sup> Правосл. Соб. 1883 г. Сент. ст. Иван.

отдать которому-нибудь преимущество оказалось бы очень затрудиительнымъ. Отъ этого-то и является ивкоторая въ закоив неопредвленность. И именно: невидно, дарованіе правъ гражданскихъ и по отправленію духовныхъ требъ ко всёмъ ли сектантамъ относится, или не ко встив. Существующее въ законт раздъление секть на болъе и менте вредныя не отминено. Но редакція новых законоположеній не говорить того, каких секть оныя касаются — менъе ли только вредныхъ, или и болъе вредныхъ. Правда, выдача наспортовъ разръщается всъвъ сектантамъ, вромъ скопцовъ, а право на торговию получаютъ всъ севтанты безъ испличения; но затимъ эти опредъленныя выражения заминяются неопредъленнымъ словомъ: раскольникъ. Такимъ образомъ «раскольникамъ» дозволяется вступать въ неокописные цехи, занимать общественныя должности, творить общественную молитву, имъть общественныя зданія. Но вого разумёть здёсь подъ словомъ-распольникъ-войхъ ж сектантовъ, или только въ тесномъ сиысле раскольниковъ-старообрядцевъ? прямого отвъта на этотъ вопросъ въ законъ нътъ. Если новыя завоноположенія относить во воймъ севтантамъ, то является недоуминіе: неужеля и отвергающій иконопочитаніе молоканинь можеть быть депущень въ ивонописные цехи, или хлыстамъ дозвелено севершать свеи радвиня и имъть для этого узаконенныя ибста?... Если подъ выраженіемъ раскольникъ следуеть понимать раскольниковъ-старообрядцевъ, такъ вавъ въ тъхъ мъстахъ, гдъ имълись въ виду всъ сентанты, находятся выраженія: «раскольникамъ воблъ секть», или: «вебмъ вообще раскольникамъ», то являются следующіе недочиваные вопросы: а) можно ле занимать общественныя должности молованину, штундисту, духоборцу, нан нътъ? б) Можно ли означеннымъ сектантамъ творить общественную модитву и совершать богослужение, положимъ, хотя въ частимъъ домахъ? в) Можно ли имъ на владбищъ при погребеніи покойниковъ читать кавія-либо молитвы? г) Ихъ наставники подвергаются ле за сіе преследованію? Отвічать на эти вопросы на основанія новых законоположеній мы опять не имвемъ возможности. Прежнее законодательство по симъ предметамъ не имъло чего-либе специфическаго и было тоже самое, какъ н но отношенію въ прочить распольнивамъ, за исключеніемъ жатыстовсвихъ и скопческихъ собраній. Мы увазали вопресы примърные; не изъ нихъ уже видно, что во избъжание разнаго рода недоразумвий и пронзвольных толкованій представляется необходинымъ или установить вновь законодательнымъ порядкомъ разделеніе секть, въ прежнемъ, или намъненномъ видъ съ поясненіемъ, вакими правами могуть пользоваться всв севты и какими менье вредныя, или въ важдомъ законодательномъ пунктъ называть секты по врайней мъръ по родовому ихъ имени: секты старообрядческія, раціоналистическія, мистическія или тайныя и т. п.

Задача эта, конечно, весьма нелегвая, требующая и спеціальныхъ знаній и обдуманности, но тъмъ не менъе обойти ее нельзя».

«Неопредвленность завона замъняется усмотръніемъ власти административной. Въ § 12-мъ менистру внутреннихъ дель предоставляется право, въ тъхъ случаяхъ, вогда требуется его разръшение или утвержденіе, сообразоваться вавъ съ містными условіями и обстоятельствами, тавъ равно и съ нравственнымъ характеромъ ученія и другими свойствами важдой севты. Такимъ образомъ законъ обощолъ самые трудные вопросы, не давъ въ тоже время никакихъ, котя бы общихъ, указаній для руководства администраціи, предоставивь все усмотренію министра. Поэтому трудно еще и сказать, какъ широко будутъ примъняться новые законы; все будеть завистть отъ этого усмотренія, и всякое усмотрвніе, завися отъ административныхъ управленій, естественно должно сопровождаться большими волебаніями, чёмь ясно выраженный законь. Посему, да позволено будеть пожелать, чтобы менестерство уяснило себъ программу дъйствій, и, по возможности, на большее число лътъ установию однообразный способъ действованія, а еще лучше, если бы эта уясненная программа получила силу закона».

B. B.

## Секта штундъ въ ся современномъ ноложенін.

Секта штундъ достаточно изследована въ нашей литературе. Поэтому было бы излишне говорить объ исторіи этой секты, или же объ ея ученіи. Мы хотимъ воснуться здёсь собственно современного намъ положенія секты штундистовъ, которое представляется чрезвычайно своеобразнымъ и характернымъ. Въ связи съ этимъ интересно обозрёть и тё разнаго рода меропріятія, какія доселе были практикуемы со стороны правительства по отношенію къ последователямъ штундизма, въ видахъ противодействія дальнейшему распространенію этой секты.

Въ настоящее время названная секта является уже такою общественною силою, которую никакъ нельзя игнорировать. Съ одной стороны секта довольно прочно организовалась въ симсле известнаго ученія, упорно раздівляемаго цівлыми сельскими обществами, или по крайней мъръ цълыми кружками, твердо сплочениями въ корпорацін, а съ другой стороны секта значительно распространилась по разнымъ мъстностямъ Россіи и увеличилась въ числъ свонкъ последователей. Наиболее же всего секта штундъ распространена въ следующихъ губерніяхъ: Херсонской, Кіевской, Могилевской, Волынской, Подольской, а также и въ Закавказскомъ крат. Штундисты стоять въ связи и дружелюбномъ согласіи съ другими сектантами, напр., съ извъстными пашковцами, а также съ молоканами, духоборцами, шалопутами. На югь Россіи штундисты ноддерживають деятельныя сношенія и связи съ раскольниками перечисленных секть, а на съверъ Россін ихъ поддерживаеть кружокъ нашковцевъ, обладающій, какъ изв'єстно, богатыми денежеными средствами. Все это увеличиваеть силу и значение секты штундъ, и

правительству предстоить нелегкая задача бороться съ этою сектою, столь упорною и фанатичною.

По установленному порядку, каждая вновь появляющаяся у насъ секта обыкновенно относится къ одному общему разряду сектъ русскаго раскола, появившагося 200 леть тому назадъ на почет церковнаго старообрядчества. Всв секты и ереси въ Россіи въдаются въ одновъ общемъ порядкв. И секта штундистовъ, по взгляду нашего законодательства, также относится въ той же общей категорін русскихь секть. Штундисти, какъ совратившіеся въ секту изъ православія, считаются подлежащими возврату въ православное исповъдание. Законъ нашъ не допускаеть права перехода изъ православія ни въ необ вероисповеданіе, не въ какую-либо секту. Лица, совративніяся изъ православія въ расколь, разушья здесь всякую секту, должны быть назидаемы, по усмотрению духовнаго начальства, въ истинной въръ и увъщаемы чрезъ мъстныхъ священниковъ, инссионеровъ или другихъ лицъ, назначаемыхъ епархіальных начальствомъ. Такія назиданія и увіщанія должны быть производимы надъ совращенными безъ отвлеченія ихъ отъ месть ихъ жительства и отъ обыкновенныхъ ихъ трудовъ и занятій (ст. 60 уст. пред. и прес. прест., т. XIV св. зак., изд. 1876 г.). При обнаружени новой секты, енархіальное начальство доносить о томъ Святейшему Синоду и входить въ сношение съ гражданскимъ начальствомъ (ст. 21 и 24 уст. дух. консист., изд. 1883 г.). Воть ибри, указиваемыя нашими узаконеніями на предметь уклоненія православных лиць въ расколь. Меры эти весьма редко сопровождаются на практики какинь-либо успихомь. Обыкновенно же, параллельно съ указанными мерами, вновь появившіяся секты проложають безпрепятственно развиваться и усимваться своимъ чередовъ. Меры увещанія духовенствовь отпадающихь оть православія обыкновенно запаздывають и застають секту не въ ся первожъ проявленін, а уже въ період'в ен сильнаго развитія, когда борьба съ нею становится, понятно, очень трудною. Вновь появзярщіеся сектанты обыкновенно начинають свое запретное дело въ строгой тайнь, тщательно наскируя свое уклоненіе отъ православія, оть главь правительственных органовь, и особенно духовенства. **₹**PHOT. ЧТЕН. . , № 5-6, 1887 г. Digitized by 46091C

Собранія сектантовъ, ихъ бесёды и пренія о религіозныхъ предметахъ обыкновенно происходятъ секретно, но ночанъ, приченъ участвующіе на такихъ собраніяхъ обязываются, подъ страхомъ извъстнаго наказанія, строго хранить въ тайнъ все то, что говорится и дълвется у сектантовъ. Такинъ образомъ, въ бельнинствъ случаевъ и оказывалось, что духовенство и гражданскія власти не накрывали новыхъ сектантовъ въ самонъ первомъ періодѣ ноявленія секты, и тъмъ давали ей возможность развиться и усилиться прежде, чъмъ обнаруживалось въ оффиціальныхъ сферахъ самое существованіе секты. Именно такъ было и со итундистами.

Последніе долгое время оставались безъ всякаго преследованія уже по той причинъ, что сектантскія собранія ихъ не считались опасными. Собранія штундистовь въ частныхъ квартирахъ для чтенія Библін не признавались на запретними предъ судомъ закона, ни вредними въ какомъ-либо отношении Въ семидесятыхъ годахъ херсонское губернское начальство сделало расноряжение о томъ, чтобы при всякомъ собраніи штундистовъ для общественной молитвы, исстное сельское начальство предъявляло имъ требование немедленно разойтись, а объ отказъ исполнить это требование составляло авты на предметь возбужденія противъ такихъ ослушниковъ власти преследованія по 29-й статье уст. о наказаніяхь, налагаемыхъ информии судьями. Въ основаніе такого распоряженія своего губернское начальство приводило тоть законъ (статью 166-то уст. пред. и прес. прест. св. зак. по прод. 1868 г.), по которому воспрещается всякое, законовъ неутвержденное, общественное собраніе. Съ своей сторони м'естная судебная власть смотрела на это дъло вначе. Она полагала, что штундисти не отнесени по нашему законодательству къ числу секть, признанныхъ и установленнымъ порядкомъ объявленныхъ особо вредными, и что принадлежность къ штундъ не преситдуется закономъ, а потому прямымъ поситадствіемъ териимости этой секты должно быть разръщение исповъдывать въру. поклоняться и служить Вогу, по правиламъ ученія секти. Собранія штундистовъ, производнимя ими періодически другь у друга, и нивощія своею цвлію чтеніе свангелія, пвиіс псалиовь и вообще совершение молитвы, ни въ какомъ случай не должны, по мижни

судебной власти, быть относимы жь категоріи собраній, требующихъ правительственнаго утвержденія, при отсутствіи котораго собраніе подвергается запрещенію по силь 166 ст. уст. пред. и прес. прест., такъ какъ, признавъ противное, пришлось бы подводить подъ пришвненіе этого законоположенія всякія собранія односельцевъ другъ у друга, какъ напримъръ, вечернія посидълки и т. п. Поэтому, по округу судебной палаты было сдълано распоряженіе о томъ, чтобы товарищи прокуроровъ окружныхъ судовъ, при разборт на сътвядахъ мировыхъ судей дтлъ по обвиненію штундистовъ въ неисполненіи требованія полиціи о недопущеніи общественныхъ собраній для молитвы, руководствовались, при дачть заключеній своихъ по такимъ дтламъ, изложеннымъ взглядомъ на этотъ предметь прокурора судебной палаты.

Изъ всего этого видно, что всякіе сектанти легко могуть ускользать отъ надзора властей, и что ни законъ, ни предусмотрительность администрацін не могуть цом'єщать проявленію и развитію сектантства, разъ оно находить себв въ народв какую-дибо почву. И собранія раскольниковъ для подитвы въ жилихъ избахъ, приспособленныхъ подъ устройство моленной, и сборища хлыстовъ и скопцовь, также практикуются у насъ секретнымъ образомъ, минуя главъ полиціи и администраціи. Гласныя, открытыя моленныя разръшаются для раскольниковъ и досель, уже посль изданія извъстнаго закона 3 мая 1883 года о дарованіи имъ разныхъ правъ, съ величайшинъ трудонъ, а тайныя ноленныя, служащія для старообрядцевъ изстоиъ общественныхъ религіозныхъ собраній, существують свободно во всехъ техъ местностяхъ, где только нивются раскольники. Еще недавно въ одномъ изъ губерискихъ городовъ быль такой случай. Высокопоставленное дицо, бывши въ этомъ городъ и узнавши о существовани въ этомъ городъ, въ домъ богатаго коммерсанта, тайной моленной, решилось посетить этотъ домъ, чтобы лично удостовъриться въ существование этой моленной. Коммерсанть, предупрежденный объ этомъ, загородиль всю моленпую товаромъ, которичь онь торгуеть, а именно-ифщиами съ мукой, я такимъ образомъ высоконоставленное лицо не могло усмотръть моленной изъ-за груды этихъ мъшковъ.

Всь русскіе раскольники и сектанты подраздъляются, съ точки зрвнія закона, на двв категоріи: одни изъ нихъ считаются раскодынками легальными, регистрированными въ особыхъ метрическихъ полицейскихъ книгахъ и потому неподлежащими какому-либо преследованію или стесненію со стороны властей, а другіє признаются недегально состоящими въ расколъ или въ сектъ. Эти последніе, считаясь какъ бы временно уклонившимися отъ православія въ секту, пожизненно, безконечно подлежать, по нашену закону, увъщаніямъ и назиданіямъ со стороны православнаго духовенства и епархіальнаго духовнаго начальства. Законъ, по крайней иъръ, совершенно умалчиваетъ о правъ и возножности такихъ динь остаться упорными въ сектв и не возвращаться къ православію. Между тімь, фактически сектанты такого рода всегда существовали и существують. Такое противорьчю жизни и дъйствительности съ писаннымъ закономъ нашимъ просто поразительно. Русскій расколь просуществоваль досель 200 леть, и всё инлліоны раскольниковъ считались за вось этоть періодъ времени ра скольниками временными, подлежащими возврату въ православи. Только законъ 19 априля 1874 года о метрической записи браковъ, рожденія и смерти распольниковъ призналь, наконецъ, легальность техъ изъ нихъ, которые состоять въ расколт отъ рожденія, и предоставиль имъ право уйти изъ православія и открито состоять въ раскояв. Законъ этотъ вообще легализироваль расколъ. Но и после изданія его осталась иногочисленная, иногоинллюнная часть такихъ раскольниковъ, которие, не считаясь раскольниками отъ рожденія, не имьють права считаться легальными. регистрированными раскольниками, и подлежать возврату въ православіе. Если раскольникъ быль крещень въ православіи, обвънчанъ въ православной церкви, или даже если онъ когда-либе быль на исповеди у православнаго священника, онъ уже не инветь права считаться раскольникомъ и подлежить возврату изъ раскола въ православіе. Въ свою очередь, такіе нелегальние раскольники только потому и отбывають, какъ повинность, православные образы и требы (напр. таинство брака, исповеди; не говоримъ уже крещенін въ младенчестве, совершаемонь по воле родителей), чт

они не могуть регистрировать себя какъ раскольники. Церковные обряды—крещенія и брака—пеобходины для полученія гражданскихъ документовъ о происхожденіи, званіи и состояніи. Некрещенный ребенокъ не можеть быть признаваемъ чьимъ-либо законнымъ сыномъ. Невѣнчанные въ церкви супруги не признаются въ государствъ мужемъ и женою. Таинство же исповѣди обязательно долженъ выполнять всякій, кто хочеть вступить въ бракъ. Все это показываеть, что законы объ обязательномъ значеніи правосдавія для лицъ, числящихся въ немъ по документамъ, далеко не согласуются съ фактическою дъйствительностію, и только вызывають собою различения неудобства и затрудненія на практикъ.

Обращаясь собственно къ штундистанъ, им должны сказать, что и они, какъ уклонившіеся въ секту изъ православія, поголовно всь считаются подлежащими возврату въ православіе. Между тімь, секта штундъ, существующая уже съ 1864 года, продолжаеть фактически свое бытіе, и даже развивается съ въкоторымъ усивкомъ. Надъ сектантами тягответь предусмотренная закономъ мера духовныхъ увъщаній и назиданій со стороны духовенства; всв они продолжають числиться въ метрикахъ православными. Не нивя права регистрировать себя сектантами открыто, они поставлены въ ложное положение и терпять разныя неудобства и препятствия въ своихъ дъйствіяхъ, раздражающія и озлобляющія ихъ болье и болъе. Штундисты не вънчаются по православному обряду и совершають свои браки по обряду ихъ секты, хотя эти браки и пе признаются нашинь законодательствомь. Надъ детьми своими штундисты не совершають обряда крещенія въ православной церкви, и такимъ образонъ первые уже становятся раскольниками отъ рожденія, впослъдстви инфиции право на формальное перечисление изъ православія въ расколь. Когда эти дети сделаются вврослыми, они пріобратуть право на регистрированіе своихъ браковъ въ метрическихъ полицейскихъ книгахъ, установленныхъ для раскольниковъ законовъ 19 апръля 1874 года. Затъвъ, и происходящія оть таких браковъ дети также будуть вноситься въ теже книги. Но за то въ настоящее время всякій штундисть, вступающій въ бракъ со штупдисткою по обряду секты штундъ, рискуеть считаться въ бракъ незаконновъ, и слъдовательно негарантированновъ отъ всякихъ случайностей. Равнымъ образомъ и дъти, происходяща отъ такого брака, считаются незаконнорожденными дътьми своихъ матерей. Если же штундистъ и штундистка обвънчаются въ церквв православной, ради закръпленія своего брака предъ судомъ закона, они оба вновь считаются принявшими православіе, но не сектантами.

Въ Херсонской и Кіевской губерніяхъ уже не мало есть браковъ штундистовъ, совершонныхъ вив церкви, по обряду секти. Есть и дети отъ такихъ браковъ. Штундисты упорно домогались признанія ихъ со сторовы правительства за сектантовъ, чтобы регистрировать всехъ ихъ наравив съ коренными раскольниками. Но, разумъется, такое домогательство ихъ не признано согласнымъ съ закономъ. Въ Россіи есть сектанты німецкіе, возникшіе на почвъ лютеранства и извъстные подъ наименованиемъ "баптистовъ". Въ 1879 году для нихъ издано особое положение, предоставляющее имъ некоторыя права на веденіе особыхъ метрическихъ книть, на открытіе коленныхъ, и т. д. Штундисты, возникшіе также подъ вліяність лютеранства и баптизна, упорно домогались отъ правительства признанія ихъ въ качестві прусских баптистовъ", чтобы и они могли получить право пользоваться теми же льготами, какія предоставлены немецкимь баптистамь. Но и это домогательство, конечно, отклонено правительствомъ. Такимъ образомъ штундисты остаются по настоящее время сектантами тайными и нелегальными предъ судомъ закона.

Въ 1878 году, при обсуждении выработаннаго состоявшею при министерствъ внутреннихъ дълъ особою коммиссіею проекта положенія о дарованіи раскольникамъ нъкоторыхъ правъ, Святьйшій Синодъ разділиль всё сенты раскола на менье вредняя и болье вредния. Въ виду того, что секта штундъ отвергаетъ св. церковъ со всёми ел учрежденіями, не признаетъ никакой богопоставленной власти, и содержить въ ученіи своемъ задатки противообщественныхъ стремленій, Св. Синодъ выразиль миніе, что эта секта должна быть отнесена къ болье вреднымъ. Согласно такому взгляду, и гражданское правительство стало озабочиваться принятіемъ какихълибо особыхъ меръ къ ослабленію и подавленію штундивма.

Были случан, что главные коноводы штундистовь были высылаемы административнымъ порядкомъ въ отдаленныя местности для поселенія. Но эта мера не приносила пользи Такіе сектаторы только ожесточались противъ правительства и еще энергичнее, упориве распространяли свои сектантскія заблужденія въ местахъ ссылки. Въ свою очередь и однообщественники такихъ расколоучителей, съ удаленіемъ последнихъ изъ месть ихъ жительства, не переставали держаться ученія своей секты. Словомъ, административная ссылка сектаторовъ не достигала своей цели.

Въ посавдное время и сами сельскія общества, среди которыхъ обнаруживались последователи штундизна, выражали часто желаніе избавиться отъ последнихъ, какъ людей крайне вредныхъ для православнаго населенія, и постановляли на своихъ пірскихъ сходахъ приговоры объ удалевін штундистовь изъ своей среды. Приговоры эти представлялись на разсмотрение высшихъ властей. Но при этомъ встречались недоразувенія съ такими общественными приговорами. Дело въ токъ, что, по вакону (1004 — 1005 и последующия статьи уст. угол. судопр.; 51 и 54 ст. общ. о о кр. нолож.), сельскія общества не нивоть права постановлять приговоры объ удалени своихъ однообщественниковъ изъ своей среды собственно за совращение изъ православной веры въ какуюлибо ересь. Законъ дозволяетъ привънять эту въру къ "вреднинъ и порочныть членать" сельскаго общества, но одна принадлежность къ секть, по толкованию Правительствующаго Сената, еще не дъласть людей вредными и порочными. Въ частности, относительно штундистовъ сами правительственные органы выражали такого рода мивню, что эти сектанты отличаются совершенно безукоризненною нравственностью, такъ какъ ведуть образъ жазни трезвий, скроиный. Такинь образонь, къ штундистань не ногла быть применяема ивра удаленія ихъ изъ среди ивстнихъ сельскихъ обществъ. Вили, однако, такіе случан, что сами штундисты сознавали невозможность для себя оставаться среди православнаго сельскаго населенія и добровольно переселялись и всколькими семьями въ отдаления мастности, напр., въ Закавказскій край.

Наше законодательстве весьма строго пресавдуеть собственно

тъхъ людей, которые какипъ-либо способомъ распространяють расколъ и ереси среди православнаго населенія и твиъ совращають последнее въ какую-либо секту. Такія лица (по ст. 196 Уложенія о наказаніяхь уголовныхь и исправительныхь, изд. 1885 г.) подвергаются лишенію всых правъ состоянія и ссылкъ на носе-Но преступленія этого рода, по самому существу своему, трудно уловины и изобличины. Сектанты избъгають публично проповедывать свои ажеученія въ большомъ обществе; на собраніяхъ штундистовъ допускаются исключительно такія лица, которыя уже сочувствують штундизму и потому не могуть вредить его успъху. Поэтому, когда возникали судебныя дела по обвинению коноводовъ штундизма, въ распространение ими сектантскихъ джеучений среди православнаго населенія, діла эти обыкновенно оканчивались оправданіемъ такихъ подсуднинхъ. Не говоря уже о томъ, что преступленія этого рода трудно выяснять и изобличать євидітельскими показаніями, наши интеллигентине судьи, будучи въ большинствъ дицами индифферентными въ религіозныхъ вопросахъ, могуть относиться къ штундистанъ не иначе, какъ только съ искреннявъ сочувствіонь. Раціонализнь інтундистовь всегда вызываль въ нашихъ интеллигентимых слоямы общества нескрываемую симпатію кы этимы сектантанъ. Какъ бы то ни было, случан осуждения по судебному приговору вожаковъ штундизма за распространеніе ученія секты среди лицъ православныхъ были весьма редки.

Въ последнее время штунтивиъ проникся идеями соціализма и коммунизма. По ученію штунтивиъ, всё природныя богатства: земли, леса, воды, какъ созданіе Божіе, не должны составлять чьей-либо собственности; всё земли помещичьи и государственныя должны пойти въ равный передёль; платить подати и нести повинности, а равно имёть и почитать начальство не следуеть, ибо всё люди на земле равны и, по закону Христову, неть ни старшихъ, ни младшихъ. Русскіе нигилисты и соціалисты имёли, какъ это дознано фактически, весьма близкія сношенія съ вожаками штундистовъ, и прямо вліяли на развитіе въ среде носледнихъ соціалистическихъ ученій. Известное судебное дело, такъ наживаемое Чигиринское, возникшее по поводу ироизведенной въ Чигирин-

скомъ увздъ, Кіевской губернін, мострацін крестьянскихъ земель, нивло, какъ было дознано, политическую подкладку, и явилось последствіемъ вліянія на крестьянъ со стороны намихъ соціалистовъ. Одновременно съ темъ, появился въ названной губернін и штундизмъ съ темъ же соціалистическимъ характеромъ.

Все это новазываеть, что штундизиъ есть ученіе весьма опасное и для церкви и для государства; оно способно, по своему разрушительному характеру, принести очевидную опасность для общественнаго благосостоянія нашей отраны. Триъ болье правительство должно быть озабочено изысканість и принятість всяческих мерь, которыя могле бы содействовать ослаблению и уничтоженію секты штундь. Всв обыкновенныя квры, предусмотрівныя нашимъ законодательствомъ и имъющія цілію вообще борьбу съ соктантствомъ, въ дъйствительности не могуть, какъ им видъли, достигать своей цвин. Какъ-бы то ни было, штундизиъ, не смотря на эти ивры, живеть досель и развивается даже, быстро распространаясь по разникь ивстностякь. Стоя въ тесной связи съ новъйшими модными совтантами, какъ, напр., съ пашковнами, штундисты насчитывають число своихь последователей уже целыши десятвани тысячь и, повидимому, разсчитывають прочно обосновать свою секту. Рано или ноздно эта секта открыто и оффиціально станеть въ ряди прочихъ секть русскаго раскола, и штундисты будуть признаваемы раскольниками коренными, рожденными въ расколв.

Является, однако, вопросъ: неужели нътъ средствъ для борьбы съ интундистами, чтобы парализовать развите ихъ секты радикальнымъ образомъ? Одиночныя дъйствія православнаго духовенства являются въ данномъ случав совершенно безсильными для 
борьбы съ сектантами. Духовныя лица, даже и въ качествъ миссіонеровъ, являются предъ сектантами лицами чиновными, оффиціальными. Трудно допустить, чтобы миссіонеръ двумя-тремя случайными бесъдами съ штундистами могъ вырвать съ корнемъ сектантскія заблужденія въ головахъ цілой массы послітдователей 
штундизма. Противодійствіе обществу сектантовъ должно имість не 
случайный, а постоянный характеръ; оно должно вестись не еди-

ничними личностями, хотя бы и облеченными авторитетомъ, а ціиниъ русскить православнить обществомъ. Только дружная общественная сняя можеть действовать на общественную же сняу штундистовъ. Православное общество, сильное и своею численностію и своими религіозными убъжденіями, одно только и можеть ослабить и разрушить общество сектантское, сравнительно меньшее въ своихъ разиврахъ и средствахъ. Общественныя религозныя учрежденія. какъ, напр., братства, приходскія попечительства, школи разнаго рода-вотъ сили, которыя нужно совдать и укращить для борьбы съ мъстныть штундивномъ. Во всякомъ же случав, духовенство не должно полагаться въ этомъ дъль только на себя, безъ привлеченія къ тому же делу самихъ приходскихъ местиму обществъ. И мвры административныя не въ состояніи помочь духовенству въ его борьбъ съ штундистами. Что же касается православныхъ приходскихъ обществъ, то и они, прежде чемъ действовать на корпорацін сектантовъ, сами должны быть подготовлены къ этому двлу. Люди интеллигенцін должны здесь сплотиться во едино съ простимъ сольскимъ людомъ, чтоби общими усиліями воздъйствовать на местнихъ штундистовъ и чтоби, по крайней мере, оградить православное население отъ увлечения иделия штундизма. Мъстныя же условія ближайшинъ образонь, и укажуть тъ върн и способы, при помощи которыхъ православныя общества въ состояни будуть бороться съ сектантствонъ и способствовать его искоренению.

N.

## **Письма Гаврінда, архієннскова рязанскаго, къ Ивнокентію** архієнискову херсонскому <sup>1</sup>).

Преосвященный Гаврівиъ (по фамиліи Городковъ), магистръ перваго вмиуска с.-нетербургской духовной академія, уже по окончанія въ ней курса, въ 1815 году, принялъ монашество, черевъ годъ былъ сдёланъ архимандритомъ, еще черевъ годъ назначенъ ректоромъ семинаріи орловской, отсюда черевъ два года, въ 1819 году, былъ переведенъ ректоромъ въ семинарію нижегородскую, гдё пробылъ девять лётъ. Въ 1828 году онъ былъ назначенъ енископомъ въ Калугу, оттуда въ 1831 году былъ переведенъ въ Могилевъ, наконецъ въ 1837 году занялъ каседру епархіи Рязанскей, на которой и оставался до 1858 года, когда всябдствіе старости и слабости здоровья уволенъ былъ на покой въ любимый свой Ольговъ монастырь (въдвінадцати верстахъ отъ Рязани), имъ приведенный въ благоустройство. Здёсь онъ скончался въ 1862 году.

Преосвящений Гаврінлъ принадлежить въ числу достойньйпижъ ісрарховь отечественной церкви, наиболье виднихъ и видающихся ся представителей, группировавшихся около московскаго святителя Филарета. Сверстникъ и товарищъ по академіи Г. П. Павскаго, Григорія Постникова (въ послідствій митрополита с.-петербургскаго), Кирилла Вогословскаго-Платонова, Моисся Платонова, Поликарна Гайтанникова, Мелетія Леонтовича, Венедикта Григоровича, въ этой плеядів учениковъ Филарета, изъ которихъ каждый ванвиаль болье или менье видающееся положеніе въ ісраркім м ознаменоваль свое служеніе Церкви белье или менье важными услугами и полезною діятельностію, преосвященный Гавріиль

з) Віографія Преосвящ. Гаврінла, составленная п рот. С. Родосский, напечатама въ «Странний» за 1875 г.

занималь одно изъ самыхъ видныхъ мъстъ. Уже въ 1834 году онъ былъ архіепископомъ и затімъ присутствоваль въ Синодъ одновременно съ двумя Филаретами, московскимъ и кіевскимъ. Филареть московскій, повидимому, особенно любившій его, вель съ нимъ переписку о вопросахъ догиатическихъ, каноническихъ и церковноадминистративныхъ (см. письма его въ преосв. Гаврівлу въ чтепіяхъ москов. общ. ист. и древ. 1868 г. II, стр. 114-207). Затемъ съ нимъ имели постоянемя почти письменния сношенія и совъщались по вопросанъ епархіальнаго управленія и общеперковнымъ Іосифъ, метрополить литовскій, Никаноръ, архіви. минскій, Григорій, архіси, тверской, Владемірь, архіси, черниговскій, Антоній, архіси, варшавскій, Сиврагдъ, архіси, рязанскій, Павель, архіси. черниговскій, Евгевій, архіси. ярославскій, Филареть, сп. рижскій, Поликариъ, еп. орловскій. Это лишь тв письма ісрарховъ къ Гавріилу, которыя напечатаны (въ чтеніяхъ и. о. ист. и др., см. но указателю Бълокурова, стр. 179). Но несомевние, что и другіе многіе іерархи и лица изъ висшаго духовенства неръдко обращались къ нему, справинвая его мивній по такъ или другимъ вопросамъ перковной жезни и богословія. Что васается преосв. Инновентія, то, какъ видно изъ писемъ его къ преосв. Гаврінцу (напечатаны въ техъ же чтеніяхъ и. о. н. и д. 1869 г. т. І, стр. 57-158), онъ глубоко уважаль і рарха, бившаго некогда его наставниковъ и воспитателевъ: преосв. Гаврінлъ былъ ректоромъ орловской семенарів въ то время, когда въ ней воспитывался Инновентій-въ 1817-1819 г. Последующая всторія скажеть свое слово о значение прессв. Гаврина въ ходе церковныхъ дель его времени, о его јерархическихъ принципахъ и о его значения для пастым. Предъ нами часть его нереписки, которая даеть нашь понятіе лишь о его личномъ характерв. Этотъ характерь запечатавнъ возвишенностію, церковностію въ лучисть синств этого слова, такъ сказать библензионъ. Въ этой хотя и фамиліарной нерепискъ, нътъ однако ничего суетнаго, нелочного н житейскаго; рівчь идеть въ ней лишь о предметахъ важныхъ м серьезныхъ, единственно достойныхъ занимать вниманіе высоконоставленнаго і рарха, даже въ его частныхъ отношеніяхъ; разсуж-

дается о делахъ общецерковныхъ и местныхъ-епархіальныхъ, съ мудростію, проистекающею изъ твердыхъ и ясныхъ іврархическихъ принциповъ, съ кротостію и смиреніемъ, обусловливаемыми не только уважениемъ къ знаменитому корреспонденту, но и личнымъ настроеніемъ и характеромъ пишущаго; сообщаются свіденія о событіяхъ жизни общественной и отчасти политической того времени (Крымская война), сопровождаемыя чувствами глубокаго патріотивна и серьезной заботы объ общемъ благь; наконецъ выражаются чувства горячей симпатін къ знаменитому ісрарху Церкви, ся лучшему украшенію въ то время, вызываемыя тою же чисто-религіозною, истинносвятительскою заботою и радостію о высшемъ благь церкви и отечества. Все это - типическія черты, какими характеризуется нереписка его учителя митрополита Филарета. Независимо отъ всего вышензложеннаго, одновременно съ никъ читатель въ настоящихъ письмахъ найдеть не мало любопытныхъ интересныхъ фактическихъ свъденій. Таковы, напримъръ, свъденія объ А. С. Хоняковъ, о Бурачкъ, издателъ "Маяка", объ А. Н. Поповъ (оба были повъщики Разанской губернін и, какъ славянофилы, любили церковь и чтили ея іерарховъ), о Пальмеръ, о Н. И. Надеждинъ, въ то время чрезвычайномъ довъренномъ лицъ министерства внутреннихъ дълъ. Любопитенъ отзивъ о Надеждинъ митрополита Филарета московскаго въ письмъ въ Гаврінау, писанномъ въ отвътъ на извъщение Гаврінла о положеніи Надеждина при министр'в внутреннихъ дълъ. "Неожиданно, что Надеждинъ, не пользовавшійся обыкновенно довъренностію власти, употребленъ для порученія, требующаго инца, преимущественно заслуживающаго довърія. Господь да устронть полезное. Угадываю, за какую статью могли подвергнуть пресладованию. Онъ благонамаренъ; но ревность его иногда переступаеть предълы. Жаль, если прещение убъеть его " (Чтенія общ. ист. и древи. 1868 г. т. II, стр. 183). Кстати о Пальмеръ. Хотя онъ и отрицаль въ письмъ къ Хомякову, какъ сообщаль въ своемъ письмъ къ преосвященному Гавріилу этотъ горячій ревнитель православія, свою наклонность къ католицизму, темъ не менее, какъ известно, въ последстви перешоль въ католицивыть. Инновентій находился и самъ въ непосредственныхъ сно-Digitized by Google

шеніяхь съ Пальмеронъ. Впрочень, въ бумагахь его сохранелось всего лишь одно письмо къ нему Пальмера, изъ котораго видео, что Инновентій простираль свою любезность въ англиканскому дьявону до того, что снабжаль его на дорогу до Кіева своять человъкомъ въ качествъ чичероне и рекомендательными письмами къ кіевскому митрополиту Филарету. Посвіщенію Пальмеромъ Одесси, о которомъ ндетъ ръчь въ упомянутомъ письмъ, предшествовала рекомендація его Ипнокентіемъ. Воть что писаль ему одинъ изъего внакомыхъ въ письмъ отъ 31 мая 1851 года: "полковникъ Швейднеръ, которому поручено письмо это, доложитъ вашему високопреосвященству и о другой моей просыбы-объ оказаніи вашего покровительства ожидаемому сюда (въ Одессу) англичанину Пальмеру, путешествующему для духовной цели. Пальмерь жиль въ Сергіевской даврів около Москвы болье щести пісяцевъ для изученія православія, и, сколько мий изв'єстно, преданъ русско-греческимъ идеямъ. Последнее время онъ сопутствовалъ адмиралу Путятину въ Іерусалинъ, а теперь желаетъ посътить Кринъ, и потомъ Кіевъ. Путятинъ пишеть мнв объ этомъ интересномъ для русскихъ путемественникъ" (УІ, 81). Подробныя свъденія о Пальмеръ, его отношеніяхъ къ православной церкви и о его пребыванія въ Россія можно найти въ статьяхъ А. П. Лопухина въ "Странникв" за 1884 годъ, въ статьяхъ о немъ протојерея В. И. Фортунатова въ "Духовной Беседе" за 1867-й годъ, и въ "Православномъ Обозрѣнін" за 1866 г. въ статьяхъ "о нопыткахъ церкви англиканской въ соединению съ православной". Адмиралъ Есниъ Васильсвичъ Путятинъ, о которомъ упоминается выше, въ последствии министръ народнаго просвещения и графъ, скончавшійся въ Парижь въ 1884 году, личность знаменитая и досто-REHHOTPOH.

Сообщаемъ самый текстъ письма Пальнера къ Иннокентію. "Hôtēl de Richelieu, 15,

Vendredi 27 Iuillet. U. S. 1851.

Monseigneur.

Aujourdhui j'ai loué une voiture, qui doit être mise en état de partir Lundi prochain soir ou Mardi matin. Ainsi si Votre

Eminence pent me donner un homme pour mon voyage, d'après ce, qu' Elle a en la bonté de me dire, cet homme devrait ce (se) trouver ici à l'hôtel Richelieu, pour partir avec moi Lundi soir, ou plutôt la nuit, car je pense passer la soirée ce jour la à la campagne de M. Stourdsa, pour y faire mes adieux et pour lui remettre une brochure, que j'ai pour lui. Je compte aussi sur la bonté de Votre Eminence, pour avoir quelques lignes de recommendation pour le venerable abbé metropolitain de Kieff.

Je ne dois pas cacheter cette note sans remercier Votre Eminence d'avoir deux sois envoyé de nouvelles de ma santé. J'ai eté vraiment faible et indisposé ces jours ci de maniere, que je n'ai presque pas pu sortir de l'hôtel; mais, graces à Dieu, je me porte un peu mieux à present, et j'espere, que tout sera passé avant Lundi.

Je baise la main de Votre Eminence et je suis, avec reconnaisance,

Votre très humble et obéissant Serviteur en Jesus Christ W. Palmer.

## Переводъ.

Ваше Высокопресевищенство. Сегодна и нанил карету, которая должна быть готова къ отправлено въ следующій понедельникъ вечеронъ или во вторникъ утронъ. Такинъ образонъ если Ваше Высокопрессвященство ножете, согласно Вашену благосклонному обещанію, дать ине человека для путешествія, то онъ долженъ явиться здёсь въ отель Ришелье, чтобы отправиться со иной въ понедельникъ вечеронъ или, точие, ночью, такъ какъ и ванеренъ провести вечеръ этого дня на дачё у г. Стурдзы, чтобы попрощаться съ нинъ и чтобы отдать ему одну брошюру. Разсчитывая на благосклонность Вашего В-ва, и надёюсь также получить отъ Васъ нъсколько рекомендательныхъ строкъ къ досточтимому митрополиту кіевскому.

Я считаю себя не въ правъ запечатать это письмо, не поблагодаривъ В. В. за двукратное освъдомленіе Ваше о моемъ здоровьъ. Всъ эти дни дъйствительно я чувствоваль себя сдабымъ до того,

что ночти не могъ выходить изъ отеля; но, слава Вогу, въ настоящее время я чувствую себя немного лучше и надъюсь, что до понедъльника все пройдеть.

Добываю десницу В. В-ва и остаюсь съ признательностію Вашимъ нижайшимъ и покорнъйшимъ слугою во Христь Інсусь.

В. Пальмеръ.

Въ заключение этихъ предварительныхъ заивчаній, считаемъ нужнымъ дополнить, что настоящія письма (въ количестві 31-го) далеко не содержать всего, что было висано преосв. Гаврівломъ преосв. Иннокентію. Настоящія висьма начинаются 1836-мъ годомъ, между тімъ какъ въ письмахъ Иннокентія къ преосв. Гаврівту, нибется семь писемъ, посланныхъ первымъ второму до 1836 года. Изъ этихъ посліднихъ видно, что на нихъ были отвіты преосв. Гаврінла, которыхъ въ бумагахъ Иннокентія, однако, мітъ.

Н. Варсовъ.

I.

Писаніе Ваше и при немъ ученые и полезные для православной Церкви плоды попечительности Вашей я получиль съ душевною благодарностью. Касательно вопроса о поученіяхъ Конескаго, не изданныхъ Григоровиченъ, извъщаю Васъ, что о рукописи, хранящейся въ библіотекв академін кісвекой, я увъдомдаль Григоровича (о коей притомъ онъ могъ знать изъ словаря историческаго о писателяхъ духовнаго чина) и всвиъ содержащимся въ ней поученіямъ, какъ и другимъ у меня находящимся посылаль въ нему списовъ съ показаніемъ текста и содержанія: но онъ на сіе мев ничего не сказаль и, віроятно, поспівшая изданісих того, что у него въ рукахъ было, не счель мужнымъ просить кого-лебо о доставлении из нему прочиль у него не бывшихъ сочиненій для поднаго изданія. Онъ, какъ кинсаль ко инь, занимается теперь приготовленіемъ нъ изданію второй части Бълорусского архива, для чего и просыть меня доставить ему изкорые древніе грамоты и акты. Теперь почтить память незабвеннаго Конискаго изданіемъ остальныхъ его сочиненій, а съ тамъ вивств доставить подезное чтеніе дюбителямъ духовнаго просвъщения принадлежить честь Вашему ученому сосмовию. У меня за исвлюченіемъ изданныхъ Григоровичемъ и имъющихся

въ академической библіотень есть до 40 проповідей Конискаго. нвъ конкъ изкоторыя собственноручныя, которыя не отрекусь вснорѣ доставить къ вамъ по отзыву вашему. Но при семъ жедательно знать мысли ваши, какъ предполагаете издать сочиненіе Кониснаго: въ полномъ им вкъ вида и такимъ слогомъ, вакъ онв инсаны авторомъ, иди сокращенно и въ нынвшнемъ слогь, какъ поступиль Григоровичъ?

Господь Богъ да устроятъ путь вашъ на югъ миренъ и блаroupiatens.

Присоединение унівтовъ здёсь при помощи Божіей продолжается; въ нынешнемъ году обращено оныхъ более седии тысячь и еще приготовлены два прихода 1). .

## В. В-въ:

Гавріня, архіопископъ могилевскій.

12 маія. 1836 г.

**II**. : .

Привътствую васъ съ новою паствою, доброю и мирною. Знаю, не безъ скорби разстанетесь вы съ мастомъ васъ воспитавшинъ въ духв въры и силв нудрости и вами воспитаннымъ и прославленнымъ, также съ архипастыремъ мудрымъ и отцемъ благодательнымъ, и твиъ болве съ великою святынею, благоужающею нетавнісмъ и жизнію, небесною: но по преданности вашей Господу, вся устрояющему во благо Церкви Его святой, вы несомивино пойдете съ миромъ и благодушіемъ туда, куда привываеть вась чрезъ Помазаннива своего гласъ Его Божественный и гда служеніе ваше благопотребно. Новая паства ваша, чада ваши о Господъ срътять васъ съ распростертыми объятьями. Плоды трудовъ вашихъ давно возвестили тамъ о вашихъ пастыревихъ добродетедяхъ п уготовили вамъ путь къ серицамъ нуъ.

Ла будеть же новое служение ваше укращаемо новыми апостольскими подвигами и добродътелями и сопровождаемо любовію н благословеніями пасомыхъ вами! Поздравляю васъ при семъ, лобрый пастырю, съ всерадостнымъ, пресвитымъ праздникомъ Воскресенія Господа Жизнодавца и молю Его Обновителя и Вос-

<sup>1)</sup> Писько эго составляетъ отвътъ на два писька Инновентія-отъ 2 феврамя и 24 октября 1835 года. См. эти письма Инновентія въ чт. м. о. п. **д др. 1869** г., вн. I-я стр. 69-71. Digitized by GOOgle

<sup>«</sup>X РИСТ. ЧТВН.», № 5-6, 1887 г.

вресителя душъ, да обновляетъ и укръпляетъ силы ваши душевныя и тълесныя на новоиъ предлежащенъ поприщъ служенія вашего.

Возлюбленому отпу ректору священно-архимандриту Ісренів прошу передать отъ меня всеусердное ночитаніе съ братскою побовію. Порадуюсь искреню, ежели Господь сподобить его быть вашимь преемникомь. А почтенному отпу архимандриту Димитрію благоводите сказать, что на місто въ Бозів почившаго родителя его села Лучинска діакона опреділень благонадежный ученить, кончившій курсь семинарскихь наукь съ тімь, чтобы вступиль въ бракь съ дочерью покойнаго.

Въ конца прошедшаго года ректоръ здашней семинаріи архимандрить Асонасій переведень въ Одессу. Въ немъ много мы потерням, какъ въ чиновника отлично способномъ, многоученомъ и ревностномъ. Пишетъ ко мна съ сожаланіемъ о Развии и калобою на накія непріятности новаго маста. Едва ли мирна будетъ тамъ служба его. Сюда ректоромъ опредаленъ Висанской семинаріи инспекторъ архимандритъ Антоній, добрый, усердный и благонамаренный, но еще малоопытный.

Прошу засвидътельствовать мое глубочайшее уважение и преданность почтеннъйшему о Господъ брату преосвященнъйшему Іосноу и испросить святыхъ его о мив модитвъ. Отпу архимандриту намъстнику также потрудитесь сказать мое искрениее почтеніе, а притомъ васъ и всъть прочихъ прошу и модио простить меня дъниваго и неблагодарнаго за долговременное мое модчаніе.

Желая вамъ мирнаго и благопріятнаго путешествія ко стаду вашему съ искреннимъ почитаніємъ и любовію о Господъ есмъ к пребуду навсегда...

Гавріндъ, архіспископъ рязанскій.

16 марта 1841 г.

#### III.

Владыни первопрестольных вісыскій и мосновскій удалились изъ шумной и многомятежной здішней пустыни; первылі отправился отсюда 3 мая чрезъ Москву съ наміреніємъ посійтить, по словамъ его, въ послідній разъ Сергієву давру, Ростовъ и гробы родительскіе, а московскій 15 числа рано утромъ. Оба они уволены въ епархіи ихъ на безсрочное время не по прежнему обыкновенному порядку, по коему назначаемъ быль срокъ, мавітельній возвращенію сюда для присутствованія въ Св. Синодъ. Такан

Digitized by GOOGIC

новость произведа здась раздичные толки и гаданія. Варно только то, что кіевскій просидъ уволить его въ епархію съ освобожденіемъ впредь отъ вызова сюда по отдаленному пути, по етарости его и слабости, по обстоятельствамъ епархіальнымъ, требующимъ постояннаго тамъ его присутствія; непоследнею прачиною такой просьбы было, кажется, изкоторое душевное огорченіе; а московскій просиль просто о соизволеніи на отбытіе въ его паству. Върно также и то, что они во всякое время могуть быть сюда вызваны, коль скоро потребуютъ того обстоятельства. Кіевскій, по полученіи такого увольненія, изсколько возмутился духомъ, но особенно милостивое къ вему вниманіе Государя Императора, оказанное при представленіи членовъ Св. Синода въ праздвикъ Пасхи, услоковло его; онъ отправился отсюда, радуясь и благодушествуя.

О моемъ здаеь пребывани нать досела рашени и трудно угадать, оставить ин еще на годъ или отпустить изъ плана на свободу. Срокъ, миз назначенный, кончится 26 ман. Вчера, 18 числа, объявлено Высочайшее поведание о вызова сюда на годъ, для присутствование въ Св. Синодъ, волынскаго преосв. Никавора, съ выдачен на подъемъ 1000 руб. сер. и съ тамъ, чтобы викарій тамошній преосв. Анатолій перемастился изъ Почаева въ житомиръ и завадываль епархіальными далами подъ главнымъ управленіемъ своего архіепископа. Въ поведаніи не скавано, виасто кого онъ будеть здась присутствовать. Отсюда также разныя гаданія. Одни говорить о нісесномъ, другіс—о московскомъ, третьи—о рязанскомъ, съ которыми и я весьма согласенъ и молю всеусердно Господа, чтобы исполнилось мое чаяніе.

Говорять еще, что будто преосв. митрополить Іона просить объ увольнени на совершенный покой въ Саровскую пустынь. Вст эти гаданія вскорт должны разрішиться. Для жительства вольнискому преосвященному велёно приготовить ярославское подворье, которое занималь митр. кіевскій.

Преосв. Іссифъ дитовскій отпущенъ въ его епархію съ дозводеніемъ посътить св. мъста въ Москвъ, Кіевъ, Воронежъ, Почаевъ м пр. и возвратиться сюда, какъ тодько позводять обстонтельства управляемой имъ епархіи. По наружности онъ теперь вполнъ древлеправославный и очень благовиденъ, а внутренно онъ быль таковымъ давно.

Сочинение ваше «Последние дни жизни I. Христа» поручено

цензурнымъ комитетомъ разсмотръть ценвору—законоучителю университста свищении Райковскому.

Посланному отъ меня, для узнанія о положенім сего діла, онъ сказаль, что еще читаєть оное и что по овончамін разскотрівнія явится во мит съ отчетомъ.

Оглавленіе статей, назначаємых для сборнива вашего, я читоль мосновскому митрополету, который отозвался, что овъ весьма достаточны для предположенной цъле; такъ и миъ кажется. Да поможеть вамъ Госнодь совершить сей великій трудъ благопосившно во благу Церкви Христовой. Только при изданія сборнива въ овътъ нужна крайняя осторожность, чтобъ не допустить какихъ-либо противоръчій и несогласій, могущихъ произвесть колебаніе умовъ. Въ неповъданія Марка Есесского что-то темно и неудовлетворительно изложено выраженіе св. отцевъ: духъ св. исходить отъ Отца чреза Смна. Что сдълано г. Оберъ-Прокуроромъ на отношеніе ваше по сему предмету, миъ неизвъстно.

На построеніе главнаго корнуса харьконской семинарім, по одобренному плану, назначено их отпуску изъ духовно-учебныхъ капиталовъ 141,532 руб. 51 коп. серебромъ, которые отпущены будуть не вдругъ, а въ разное время, какъ позволить состояніе капиталовъ. Назначеніе же суммы на построеніе елигелей последуетъ по представленіи вами новой симты, сообразно съ замичаніями на планъ ихъ, сделанными строительнымъ комитетомъ при главномъ управленіи, которыя въ вамъ будутъ препровождены.

Господь Богъ благодатію Его вседъйствующею да утвердитъ силы ваши душевныя и тэлесныя въ дъланіи пастырскомъ во благу новой паствы вашей.

Испранивая святыхъ модятвъ вашихъ, съ душевною преданностію и братскою о Господъ любовію еснь и пребуду навсегда...

29 мая 1842 г.

Р. S. Татьяна Борисовна Потемвина поручала инт перевесть письмо въ ней ваше, котораго она съ мужемъ своимъ не могла разобрать. Весьма было бы благодътельно, если бы предложение ей ваше устроить въ Святогоры обитель для призрънія сирыхъ малолътнихъ дъвицъ дух. званія исполнилось. Я отъ Паски не могъ съ ней видъться и слышать о ея намъреніи.

Ожидаемыя переивщенія на вакансіи епархіальныхъ начальинковъ и вызовы сюда для присутствованія, что-то было замединвшіяся, наконецъ разръшились. Высочайшним указами, данными Св. Синоду, повелено: 1) одонециаго архіспискова Игнатія перевесть на епархію донскую и новочеркасскую съ прежнею его степенью, а на олонецную с.-петербургскаго винарія епископа Венедикта съ саномъ архіепископа; 2) костромского епископа Владиміра перевесть на тобольскую епархію, а на костромскую московскаго викарія епископа Виталія; 3) новгородскому викарію епископу Іустину быть викаріемъ с.-петербурговимъ, съ правами предивстника его по управленію; 4) олонецвому архіепископу Венедикту оставаться здёсь на годъ и присутствовать въ Св. Спиодъ; 5) юрис-консульту Поздинку быть за оберъ-провурорскимъ столомъ въ Св. Синодъ. Изъ 4-го указа можно заваючить, что вызовъ сюда митрополитовъ кіевского или московскаго въ нынашнекъ году не посладуетъ.

Въ Нижнемъ Новгородъ оказались поджигатели. Подовръніе, между прочимъ, падало на семинаристовъ. Губернаторъ сообщаль о томъ епархіальному и училищному начальству. Одинъ ученикъ взятъ и сознался, что его кто-то уговаривалъ поджигать и давалъ сто руб. Губернаторъ донесъ о томъ Государю Императору и просилъ или закрыть семинарію и учениковъ распредълить по другимъ, или помъстить ихъ всъхъ въ одномъ домъ и приставить военный караулъ; а иначе онъ не ручается за безопасность города. Св. Синодъ послалъ туда, состоящаго здъсь на чредъ, курскаго ректора, арх. Варлаама, для изслъдованія по сему дълу и пр. ректоръ тамошній, арх. Иннокентій, отъ должности удаленъ, а на мъсто его опредъленъ инспекторъ псковской семинаріи арх. Аполлоній.

Прибывшій сюда изъ Сибири князь (тайша) бурятовъ, живущихъ за Байкаломъ, при представленіи его Государю Императору, съ благодарностію за благоденствіе его народа изъявилъ желаніе принять христіанскую віру, съ ручательствомъ, что и народъ его, коего боліве 50 тыс. муж. пола, послідуеть его принвру, въ чемъ отъ него получиль онъ увітреніе, отправляєь сюда. Протоіерею Бажанову поручено учить его христіанскому благочестію чрезъ толмача, потому что тайша не знасть нашего и другихъ языковъ, кромів монгольского. Крещеніе его совершилось на сихъ дняхъ въ придворной церкви. Государь съ В. Кн.

Ольгою Неводаевною были воспріеннявани отъ св. купели. Теперь тамъ должна отврыться жатва многа; да пошлетъ Господь способныхъ и достойныхъ дъятелей, въ конхъ нередно нуждается наша церковь. На викаріанство новгородское избраны вандидатами архим, ревторы семинарій: 1) с.-петербургской — Өеогностъ, 2) могилевслой-Леонидъ, и 3) воронежской-Стефанъ. На чреду священнослуженія и проповіди слова Божія вызываются сюда ревторы: еватеринославскій Іовъ и костроиской Насананиъ, а смоленскій Поликарпъ, здёсь находишійся на чредь, посылается, по его желанію, въ Аонны состоять такъ при напрей миссін. Арх. Порфирій, вызванный сюда изъ вінской нашей миссін, посыдается въ Герусалинъ въ качествъ поклонника съ севретнымъ порученіемъ, чтобы узналъ тамъ настоящее положеніе православныхъ патріаршествъ и духовенства, действія противъ восточной церкви католиковъ и протестантовъ, старался сблизиться и снискать довёріе тамошняго духовенства и советами своими содъйствовать въ борьбъ съ мновърцами, дозналь, на что употребляются туда посылаемыя изъ Россіи деньги и пр. На содержание ему съ однимъ послушникомъ назначено въ годъ по три тыс. руб. сер. Посылается онъ для опыта на два года; дальныйшее будеть зависять отъ обстоятельствъ. На отправление туда духовнаго агента отврытымъ обр. министерство иностранныхъ двав никакъ не согласилось, чтобы не возбудить подозрвнія въ вабинетахъ турецкомъ и прочихъ и не привесть въ сомивніе са. мое треческое духовное начальство.

Потемвины просили меня писать въ вамъ о наиврении ихъ устроить обитель въ Святогорьв; они решительно желають, чтобы монастырь быль мужской, а не женскій, какъ о токъ писали въ вамъ. Татьяна Борисовна всеусердно проситъ поспъщить по сему предмету вашимъ распоряжениемъ; она нередко бываетъ нездорова и боится, чтобы въ случав кончины ен не осталось сіе святое предпріятіе безъ исполненія. Изъ словъ нав заключаю. что устроеніе женской обители, какъ изволите предлагать жыв. совству несогласно съ ихъ мыслями. Не затрудняйте ихъ противнымъ вашимъ мивніемъ. Подлинно горы и пещеры сватогорсвія важется не для подвиговъ слабыхъ иновинь. Нельзя до согласить дело такъ, чтобы въ Ахтырке быль нонастырь женскій, а въ Святогорье иужской. Не хочу умодчать предъ вами о наъ сожальнін, что вы очень холодно приняли управляющаго тамош. нимъ ихъ имъніемъ, котораго очень хвалять и имъютъ въ нему полную довъренность. О бъдности и ветхости дома вашего в объ

отпускъ денегъ на исправдение его нивакихъ бумагъ не было предлагаемо Св. Синоду. О сборникъ догматическомъ также ничего не слышимъ. Прошу св. молитвами вашими ко Господу восполнять свудость силъ монхъ въ тягостномъ служении; возмогая о Господъ, подкръпляйте благодатнымъ общениемъ вашимъ меня немощнаго. Съ искренною преданностию 1)....

22 ноября 1842 г.

٧.

Начадо новаго года ознаменовалось важнымъ для Перкви всероссійской событість. Маститый старець высокопреосвященный метрополить Серасимъ 17-го сего генвари утромъ, на 81 году житія его преседился въ въчность. 9-го числа онъ почувствовалъ значительную перемену и слабость въ здоровьи; дня за тря до кончины, повидимому, поправился и казался довольно живымъ; вечеромъ, въ субботу 16-го числа, выходиль по обыкновенію въ залъ слушать всенощную, после которой пригласняъ въ себъ Ив. Ал. Мальцева и долго съ нимъ беседовалъ, хотя съ примътною слабостью, поужиналь и удалелся въ опочивальню, не помышана о столь близкомъ часъ смертномъ. Утромъ, какъ разсказываеть наместникь давры, арх. Авронь, часовь въ восемь, когда обывновенно пробуждался скончавшійся, келейникъ взопедъ въ нему въ опочивально и увидя его лежащаго въ постель, оставиль въ поков, потомъ черезъ часъ опять взошель и видя его безъ движенія и дыханія, даль знать нам'ястнику, воторый припедши нашель во сив спертномъ, лицо его было обращено вверхъ, глаза запрыты, руки крестообразно сложены на персяхъ и тело уже охладениес. Наизстение полагаетъ, что вончина его въроятно послъдовала часу во второмъ по полуночи. Нынъ тъю его вынесено изъ покоевъ въ хододный соборъ при многочислениомъ стечении народномъ по перемонівлу самимъ попойнымъ за 2 года утвержденному, а 24 ч. назначено быть погребенію, при которомъ изводить присутствовать Государь Императоръ.

Того же 17-го числа въ день кончины его данъ Св. Синоду Высочаний указъ о пожалования митрополитомъ с.-петербургскимъ м новгородскимъ Антонія, архіспископа варшавскаго и новогеоргієвскаго, о чемъ тогда же дано знать въ Варшаву изъ

<sup>1)</sup> Отвътъ Инновентія на это письмо см. въ чт. м. о. и др. 1869 кв., етр. 107—109.

дворца по телеграфу, а нынѣ посланъ туда бълый влобувъ. Тако Варшава превознесеся паче Кіева и Москвы. На ивето его въ Варшаву переведенъ волынскій арх. Никаноръ и виветь съ твиъ опредъленъ членоиъ Св. Синода. Въ епископа чигаринскаго, викарія Кіевскаго, изъ представленныхъ кандидатовъ утвержденъ ректоръ курской семинаріи арх. Варлаамъ. Моля Господа о виспосланіи въ наступившее новое льто вамъ благословеній небесныхъ, мира и здравія и вспрашивая в. св. о мнѣ молитвъ 1).

VI.

Сединцу первую великаго поста, по желанію вашему, доставиль Потеменнымъ. Въ севтлый понедвльнивъ, посвтивъ илъ, я слышаль, что по делу о построевів Святогорскаго монастыря Александръ Михайловичъ писалъ въ вамъ съ предположеніями своими, на которыя ожидають вашего одобрительного отвёта. Имъ желательно, чтобы вы или другой ето указаль имъ на способнаго и благонадежного инока, который бы могь быть добрымъ строителенъ и на котораго они возложили бы главное попеченіе при устроеніи обители. Дунають почему-то, что можно найти тавового въ Глинской пустыни, курской спархін. Вчера из истинному порадованію моему объявлено мив, что Государь Императоръ, при окончаніи двугодичнаго срока вызову моему въ С.-Петербургъ, сонзволяетъ на возвращение мое въ ввёренную мев епархію, куда и предполагаю отправиться отсюда около 25-го сего апраля. Для присутствованів же въ Св. Сянода вызывается преосв. Парфеній, архісп. владимірскій. Но многіе сомивваются, чтобы онъ рашелся на вызовъ сей по врайне слабому и бользненному его положенію. Кажется въ провадъ вашъ изъ Вологды вы видели его лично. Дело о стенномъ росписания Кіево-Печерской великой церкви кончилось очень непріятно для тамопинято владыки. Ему велено объявить прайнее высочайшее неудовольствіе за то, что къ такому важному двлу приступлено безъ дозволенія начальства. Туда вельно послать художинговъ академін художествъ для освидательствованія работы и что предпринять въ поправлению вспорченного. Исумении вашей Ангеливъ и благочиному Малиновскому назначены награды согласно представленію вашему, а актырскаго протоїерея въ числь представлен-

<sup>1)</sup> Ответь Инпокентія на это письмо въ чт. м. о. н. и др. 1869 г., і, стр. 111.

ныхъ не оказалось. Въроятно онъ внесенъ въ списокъ по училищной службъ? Пространиве о всемъ прочемъ напишу изъ Рязани, а теперь занимаясь дорожными хлопотами, не удосуживаюсь. Испрациявая св. ващихъ молитвъ ¹)...

14 апрали 1843 года.

#### VII.

Съ вступленіемъ въ новое лёто Господне, душевно васъ привътствую и всеусердно желаю, да обновитель всяческихъ и жизнодавецъ Господь обновияетъ и укрѣнляетъ силы ваши душевныя и тълесныя къ многолътнему прохожденію служенія вашего столь благопотребнаго для Церкви православной и отечества и да сподобитъ васъ въ новое лёто насладиться новыми о Господъ радостами, новымъ исполненіемъ во благихъ желаній вашихъ.

Возвратившись въ богохранимую паству мою, живу по благости Господней повойно и благонадежно, хотя не безъ многихъ трудовъ, воторые особенно предлежали миъ здъсь по возвращеми сюда въ первые мъсяцы послъ двугодичнаго отсутствия моего.

Не помию, писаль ди жъ вамъ съ объщаніемъ поділиться съ вами новостями. Теперь не могу ничего припоминть, чтобы для васъ особенно любопытно было. Пребываніе мое въ С.-Петербургъ представляется миз нажимъ-то сновидініемъ — все темно, тревожно, безбожно. Впрочемъ изъ нівоторыхъ обстоятельствъ заключаю и нажется безошябочно, что нынішній тамошній владына любить васъ и меня душевно, посему думаю такъ поспішно постарались выпроводить меня оттуда, и мірскіе что то насъ побамваются.

По прабытів сюда новостями не занивюєь и переписви съ Питеромъ не нивю, чтобы не потерять мира душевнаго. Въ Новый Іерусалимъ хотвли перевесть задонскаго архимандрита Иларія, но отназался, хотвли послать Аврона, нам'ястника Александро-Невской давры, но владына московскій отвлониль. Теперь предполагають прислать Аврона но мив настоятелемъ въ зд'ящий Тронцкій третьенлассный монастырь, а настоящаго троицкаго архимандрита Иринея перевесть въ Нижній-Новгородъ. Въ Аврону, еще въ бытность мою въ С.-Петербургъ, новый владына обазываль уже неблаговоленіе, хотя мірскіе всем'ярно ограждали его. Владына московскій, на возвратномъ пути моемъ, при-

<sup>4)</sup> Это письмо—отвътъ на письмо Инновентія см. чт. м. о. ист. 1869, I, етр. 111—113.

нялъ меня весьма благосилонно, съ отечесною дюбовію; онъ необывновенно дюбять нынв уединеніе, и въ прошедшее двто много времени проводиль въ даврв и Внеавіи. Въ бытность Государя въ Москвъ приглашенъ былъ въ царскому етолу и особенно обласканъ былъ Государынею Императрицею. Благословивъ меня иконою — посвщенія Богоматерію преп. Сергія съ эпиграфомъ: «Не ужасайся, избранниче мой, себо пріндохъ посвтити тя». Слава Богу, что святому двлу о устроеніи обители въ Святогорьв положено твердое основаніе. Теперь ивтъ сомивнія, что тамъ рано или поздио процевтетъ новая обитель и вивств съ нею память о вашихъ пастыренихъ заботахъ и подвигахъ прейдетъ и благословится въ родъ и родъ. Испрашивая вашихъ святительскихъ молитвъ на мирное и благополучное провожденіе новаго лъта, съ душевною преданностію и братскою любовію есмь навсегда 1).

Зо декабря 1843 г.

VIII.

Р. S. Громво модвять, что съ новаго года министръ народнаго просвъщенія назначается посланникомъ въ Въну, на его мъсто нашъ графъ Николай Александровичъ, а на мъсто его директоръ кадетскихъ корпусовъ генералъ маіоръ Ростовцевъ. Не исполнились бы при семъ догадки нъкоторыхъ, что одинъ будетъ министръ народнаго и вивств духовиаго просвъщенія!

Слышно, что владыва литовскій много спорбить о преобладаніи ватолицизма и яко бы просиль неоднократно объ увольненіи его на покой, но удерживается. От. архимандрить Іоаннъ живеть здёсь благополучно, доволень своею обителью и первоприсутствуеть въ консисторіи. Въ будущее лёто намеревается побывать на родинё въ Орле.

22 декабря 1884.

IX.

Благословенъ Господь, благословевый подвиги ваши въ дъланіи вертограда его и призвавый благоволеніе царя замного въ возведеніи васъ на высшую степень ісрархическую <sup>2</sup>). Радуясь о семъ, душевно поздравляю васъ съ сею высокомонаршею инлостію. Сугубый духъ мудрости и благочестів, паче про-

<sup>1)</sup> Это отвътъ на писько Инновентія отъ 14 декабря. Си. Чтенія 1869, І, отр. 116.

з) Разумъется перемъщеніе Инножентія въ Харьковъ.

чихъ являеный вами, распространяеть свыть Христовъ повсюду предъ человани и поставляеть васъ выше земныхъ почестей. Да подвранляеть точію Господь благодатію своєю силы ваши въ служеніи вашемъ столь многополезномъ для цериви и отечества.

Податель сего, бывшій здішней петропавловской пустыни вгумень Особиль произведень мною въ архимандрита въ полтавскій Крестовоздвиженскій монастырь, по указу Святійшаго Синода вслідствіе представленія о немь преосв. Гедеона архіеп. полтавскаго, при которомъ онъ служиль здісь назначесть. Примите его милостиво по добрымъ свойствамъ его, которыми Господь одариль его, хотя обучался онъ только въ нижимъ влассахъ духовныхъ училищъ.

На сихъ дияхъ получено здёсь извёстие, что преосвящений владиміръ тобольскій 20 мая свончался. Изъ Москвы пишутъ такъ: несомивнно извёстно было у насъ только то, что онъ кажется съ марта изсяца былъ нездоровъ и не могъ служить, хотя келейными дёлами не переставалъ заниматься. Слышно также, что бользии душевныя не менёе разрушительно дёйствовали на него, какъ и тяжелый влиматъ тобольскій. Слышно, что въ последнее время особенно тяжело страдала душа его, хотя причины сихъ страданій у насъ несовстиъ извёстны.

Въ прошломъ мав былъ здвсь известный литераторъ Ник. Ив. Надеждинъ Рязанецъ, служащій нынв по министерству внутреннихъ двлъ редакторомъ журнала того министерства, провзломъ якобы въ Одессу по двламъ службы. По севрету открылъ мив, что онъ посланъ въ австрійскія, особенно славянскія, владвнія розыскать тайнымъ образомъ о достовърности слуха, дошедшаго до нашего правительства, что будто тамошніе раскольники просять себв архіерен и что австрійское правительство соглащается на сіе, только требуеть отъ нихъ нівоторыхъ условій касательно обезпеченія въ содержаніи будущаго архіерен и штата его. Слухъ сей обезпокомль наше правительство. Порученіе сіе сділано Надеждину потому, что онъ, съ Княжевичемъ путециествуя въ 1841 году по всімъ славянскимъ народамъ, познакомился съ тамошними православными и уніатскими архіереями и досель имъеть съ нівоторыми переписку.

По слованъ его, австрійскіе раскольники должны инвть по сему двлу сношеніе съ нашими, но сего еще не отврыто. Изъ архісреєвъ такошнихъ падастъ подозрвніе на накого то живущаго въ Венеція, устраненнаго отъ управленія спархією. Прошу васъ новость сію соблюсти въ тайнъ, чтобы преждевременнымъ

разглашеніемъ не повредеть мёрамъ правительства. Надежину, пользующемуся довёренностію министра, поручено собраніе свъденій вообще о нашихъ расколахъ. Собранныя свёденія о сконцахъ уже отцечатаны въ нёсколькихъ экземилярахъ для важнъйшихъ въ правительстве лицъ.

Отецъ архимандритъ Іоаннъ имътъ намъреніе нынъшнимъ дътомъ побывать въ Орат и Харьковъ, но занявшись исправденіемъ своего монастыря и жалуясь на нездоровье свое, едва ли исполнитъ намъреніе свое.

Съ душевною предвиностию и братскою о Господъ любовию еснь и всегда пребуду...

21 іюня 1845 г.

X.

Г. Стурдза заслуживаетъ общую признательность цервви за переводъ его на еранцузскій языкъ и напечатаніе въ Паршив нашей первой седмицы великаго поста, чвиъ иновърнымъ насъ ненавидищимъ и рекущимъ всякъ золъ глаголъ на ны лжуще, онъ убъдительно сказалъ, что мы давно не варвары и твиъ болъе не еретики и даже не схизматики, но правовърные и просвъщенные сыны истинной церкви Христовой.

Благодареніе Господу! прошедщее лато по неизреченной Его благости проведено мирно и безбъдно. Болълъ неоднократно, впрочемъ такъ, что не превращалъ обывновенныхъ занятій по управленію паствою. Теперь прибыли особенныя заботы и затрудненія: въ минувшемъ октябрё присланы проекты новыхъ штатовъ, по которымъ упразднено болъе тысячи священиическихъ, діаконскихъ и причетническихъ мъстъ; на праздныя и имъющія впредь открываться штатныя мёста велёно переводеть излишнихъ противъ новыхъ штатовъ священно-перковно-служителей, перемъщеніе которыхъ и приведеніе причтовъ въ соответствіе съ штатными можеть продолжеться на насколько лать, между тамъ, учениви, кончившіе курсъ (которыхъ нынё въ епархівльномъ въдоиствъ до 150 человъвъ, и чрезъ важдые два года будутъ еще поступать въ оное более ста человень), должны оставаться безъ ивстъ и даже безъ надежды когда-лябо получить здвсь оныя. Миогія осиротвинія семейства питались отъ предоставленныхъ мъстъ; теперь при введенім новыхъ штатовъ источникь сей долженъ прекратиться, и всё спроты и вдовы будуть требовать пособія отъ попечительства о бъдныхъ, которое инветь скупные

тъ тону способы. Не менее жалва участь двищъ духовнаго званія, ноторыя по несколько лёть не будуть иметь жениховъ священно-церковно-служителей, доколе разместится излишніе. Такое положеніе паствы здешней въ настоящее время затрудинтельно и неблагопріятно. Обынновенно всякан важная перемена сопровождаєтся въ начеле затрудненіями, а после выходить изъ того добро. Когда и новые наши штаты приведутся въ порядокъ, безъ сомизнія духовенство будеть ниеть более выгодъ, нежели въ настоящемъ его положеніи. Жалованье ему здёсь еще не назначено и, можеть быть, еще не назначится, домоле не приведутся причты въ некоторое соответствіе съ новыми штатами. Да и назна наша, спазывають, не богата.

По состаству слышу, что московскій владыва здравствуєть и благополучень. Авдрей Николаевичь Муравьевъ путешествуєть за Кавказомъ и намъревается пробыть тамъ еще мъсяцевъ пять. Онъ въроятно подарить насъ любопытнымъ описаніемъ положенія церкви и духовенства въ тамошнемъ прав. Эквархъ Грузіи малустся на прайнюю бъдность церквей, которая, по словамъ его, превосходить бъдность бывшихъ уніатскихъ церквей.

Испрашивая вашихъ святительскихъ модитвъ о мосить недостоинствъ да ими помогаемъ безбъдно и неосуждение совершу новолътнее поприще, съ душевною преданностию и неизивиною о Господъ любовию есмь и всегда пребуду 1)...

20 декабря 1846 г.

#### XI.

Ожиданіе посланнаго отъ васъ, преосвищенняйщій, акаенста страстивъ Господнивъ было причиною отлагательства писать къ вамъ благовременно. Надвялся получить его до праздинковъ, благодарить за оный и вийств поздравить съ новымъ годомъ. Но такъ не случилось, а окончаніе двлъ прошедшаго года и нездоровье усугубили медленность. Примите съ любовью, прошу васъ, хотя позднее и неовоевременное, но испреннее привътствіе съ вступленіемъ въ новолютіе. Да даруетъ вамъ Господь препроводить оное въ миръ и здравіи; благодать Его да врачуетъ немощное ваше и восполняєть оскудъвающее, обновляя и укръпленя духъ и силы ваши духомъ и силою Илінною. Благодарю за подфрокъ на новый годъ въ новомъ твореніи вашемъ «Паденіи Ала мовомъ», каковыми удостоиваете и радуете меня наждогодно.

<sup>1)</sup> Отватъ на письмо Инноментія оть 30 октября 1846 г. Digitized by GOOGLE

Желаете прочитать суждение мое о немъ, безпристрестное? Надобно бы много подумать, чтобы сказать вёрное и подное сумденіе о такомъ сочивенія, каково «Паденіе Адамово», въ которомъ преклагають важивнийе вопросы о Боги и человий. При всих развлеченіяхъ, въ настоящее особенное время по голичной отчетности, сочинение наше прочиталь дважды. Оно читается легко и охотно но увлекательности живого спраженія мыслей, которыя, нажется, везда варны и православны. Меогіе предложенные ва немъ трудные вопросы разрешены для верующихъ удовлетворительно, коротво и яско. Думелось, впрочемъ, многда, что ивкоторые изъ таковыхъ вопросовъ дучше бы предоставить шиольной, а не церковной наоедръ, но ваше любвеобильное сердце не хочеть отпазать ближнему во всемь томь, что оно знасть и чувствуеть. Публика, читающая безь сомивнія, приметь сіе новое сочинение ваше съ признательностью и похвалою и будетъ читать оное съ охотою и любопытствомъ. Сочинениями ващими возбуждена охота въ чтенію дуковныхъ вингъ в въ тавить многихъ, которые были въ никъ равнодушны и холодны. Извъстно мев сіе по здвинемъ, четающимъ теперь нравственным сочемевія; особенно стараются пріобратать или не прайней мара прочетать наждое ваше произведение. При такомъ множествъ кимгъ вышедшихъ и выходящихъ, раставвающихъ добрые русскіе иравы, ваши сочиненія служеть хотя некоторымь оплотомь противъ потова нечестія и невърія. Мада ваша инога на небесъхъ! Господь продолжаеть хранить паству мою отъ губительнаго недуга. Отепъ Петръ, нынъ архинандритъ иверскій, пишетъ, что горько ему разставаться съ Кіевонъ. Десница Господня да ограждаетъ и соблюдаеть вась на добромъ пути вашемъ.

30 января 1848 г.

## XII.

Въ новомъ мъстъ, ближе въ востоку, указывается ваниему преосвященству служене—въ Херсонъ, знаменитомъ древностію. 
п Одессъ, гдъ иновърные, степансь отвеюду, узнають и судять о въръ, просвъщеніи и нравахъ русскихъ. Тамъ болъе, немели въ другомъ мъстъ, благопотребенъ представитель православной цернви съ особенными качествами. Благочестивъйшій Государь. 
коего сердце въ руцъ Божіей, посылая васъ туда, безъ сомивния вильть въ виду благо церкви и славу отечества. Притомъ съ новымъ назначеніемъ, въроятно, не замедлится и ваше пребываніе на съверъ, который здоровью вашему столько не благо-

пріятствоваль. Какъ бы все сіе не было, то непреложная истина, что совершилось все сіе не безъ воли ходящаго посредъ съътальниковъ златыхъ и держащаго звъзды въ десницъ Своей, Его же молю, да глаголетъ всегда сердцу вашему: «не бойся, Авъеснь живъ во въш въковъ» и да сотворитъ о васъ последняя больше первыхъ. Утешительно слышать, что изнемогшему владынъ казанскому назначена такая значительная пексія—двъ тысячи руб. сер. въ годъ. При такомъ пособія можно удовлетверять везмъ нуждамъ въ облеченію бользненной старости.

Нѣсколько и я тревожился мыслію, чтобы какить-нибудь образомъ не коснулось и меня послѣднее перемъщеніе, но, благо дареніе Господу, мое спокойствіе оставлено со мною, и я теперь съ большею благонадежностію продолжаю устранвать для себя кельи въ Ольговъ монастыръ за 12 верстъ отъ Рязани. Дукъ мира, кръпости и терпънія всегда да пребудетъ съ вами 1)...

13 марта 1848 г.

#### XIII.

Слава Господу Богу, что неизбъяное переивщение Вашего Высоконреосвищенства нев любинаго вани и любивщаго васъ Харькова въ Одессу угодно и благопріятно вань, особенно по благопріятному тамъ влемату. Дасть Господь, что полюбите и новую вашу паству, и она возлюбить вась не меже прежней. Вы имъете завтый ваючь отверзать сердца, котя бы они были жельныя. При томъ карьновская паства довольно напиталась вашею любовію и пастырскими дарованіями, которыя долго сожранить она въ благословения; пусть же и другая, нован-насладитен ими. Многоводнымъ облакамъ заповедано не стоять на однойъ ивств, но орошать и оплодотворять развыя страны. Радуясь, испренно поврравляю вась съ высоко-монаршимъ особеннышь благоволеніемь въ доброму служенію вашему, съ награжденісив знавани отличія Равноапостольнаго за добродітели и поввиги ваши подобные апостольскомъ. Да свътить паче и паче свыть вашь предъ лицемъ Церкви и отечества во славу препрославленнаго Госнода. Слово ваше, по прочтени Высочайшаго на ниевста, столь благовременно изреченное, принято здась съ обшею похвалой и признательностію. Христіанскія и патріотическія чувствованія, въ немъ выраженныя, помогуть смотрать варнъе на свое русское и не соблазняться иноземнымъ, которымъ

<sup>1)</sup> Отвътъ на это письмо Инноментія см. Чтенія 1869, І, стр. 132.

враги наши ухитряются заразить здравое тало наше. Какъ жаль убісніє благонамъренняго «Маяка» 1), который столь много говорыть правды и предсказываль о темномъ западъ, хотя увлежался иногда за предъды умъренности. Вижето него по всей справедливости вадлежало бы подвергнуть таковону убіснію «Отечеотвенныя записии», въ которыхъ помъщаются иногда самыя эловредныя сказанія. Странно, что никто не обнаружить ихъ гласнымъ образомъ. Если предлежащій вамъ путь въ Одессу устронтся чревъ Москву, не минуйте Богохраниной Рязани, которая срътить вась съ отвервотыми объятіями любви и радости. Здравствуйте о Господъ и молитствуйте о москъ недостоинствъ 2).

24 апрыя 1848.

## XIV.

Не посътуйте на продолжительное не благословное молчание мое, котораго некоею причиною было и путеществие ваше съ сввера на югъ и съ юга на свверъ, а болве всего отлагательство мое до савдующаго дня, которое начинаетъ преобладать надъ жельніями моным при умножеющихся немощахъ телесныхъ. Выжду и исповадую мое предъ вами прегращеніе; согращихь! А выс сважите отъ души: Богъ да простить теби и помилуетъ; тогда. вой вины мои не понянутся въ тому. Поздравляю васъ съ возвращеність въ съверную столицу, гда, по ускотранію Божію, бевъ сомежнія потребно пребываніе ваше для блага православно 🗟 Цервви, котя вы и не совсёмъ жалуете града Петрова, особению no rolognomy a cuipony rinnaty, andromeny hebitatoriathoe bri mніе на здоровье ваше. Впрочемъ, где для насъ лучше, им самен незнаемъ; а несомивнио только то, что тамъ всегда хорошо, куда пошлеть или призоветь вседержащая власть Божія. Привътствую васъ съ благодатнымъ празднествомъ върныхъ о пришествія въ міръ Бога, Спасителя нашего, и съ начинаніемъ новаго льта. присовомупивъ и искрениее желаніе мов: да рождшійся и въчно рождающійся Господь, Жизнедавець и Обновитель естества шего, являетъ силу и благодать свою во всехъ делахъ преведущаго служенія и даянія вашего въ благодатномъ его царот ва н да даруетъ вамъ иноголетно сретать новое лето въ здраван душевномъ и телесномъ при наслаждении древники милости и Господними и новыми благословеніями въ земныхъ и небеси вы

<sup>1)</sup> Журналъ, издававшійся С. С. Бурачкомъ.

<sup>2)</sup> Отвътъ на письмо Инновент: по отъ 9 апръля. Digitized by GOGIC

Въ паствъ здъщней теперь, по благости Господней, нирно и благополучно. Постигшая ее въ лътніе мъсяцы, холера похитила изъ духовенства до 150 человъкъ, въ числъ коихъ — трехъ протоіереевъ уъздинхъ городовъ; въ самомъ архіерейскомъ домъ убила
двухъ сильныхъ пъвчихъ и іеродіакона; нападала и на меня самого, но сворая помощь врача или върнъе десница Господня
спасла меня. Теперь много здъсь осиротъвшихъ семействъ, привръніе воторыхъ соединено съ разными затрудненіями и требуетъ
многихъ заботъ начальства. Испрашивая вашихъ святыхъ омивмолетвъ съ душевною преданностію и братскою о Господъ дюбовію...

Р. S. Вчера провздомъ чревъ Рязань изъ Москвы въ деревию былъ у исия генералъ Н. Н. Муравьевъ, который просилъ мени сказать вамъ его почтеніе и припоминть, какъ вы занимались съ нимъ въ Кіевъ еврейскимъ языкомъ.

17 дежабря 1848 года.

## XY.

Приближающееся Богосветлое духовное торжество правоверныхъ о Воскресеніи Госнода, Бога, Спасителя нашего, Інсуса Христа, подаеть мев благопріятный случай сказать вашь въ духв въры и братской любви святое целованіе: Христосъ Воскресе! и повдравить васъ съ симъ великимъ и всерадостнымъ празлииномъ святыя православныя Церкви. Къ привътствію сему присовожущию всеусердное желаніе мое: да восиресшій и насъ съ собою воспресивній Господь Божественным духомъ Его обновляетъ и украпляеть силы ваши, посвящаемыя во славу имени Его, по благу Церкви святыя и служителей ея, сохрания жизнь вашу въ мира и благоденствін въ долготу дней, и да знаменуется на всъх дълахъ служения вашего свътъ Христовъ въ назиланію и утвержденію благодатнаго царства Его въ благословенномъ жечества. Паства здашняя много бадствуеть отъ прощдогодняго геурожая хазбныхъ произрастеній и травъ; нуждаясь въ насушомъ пропитания и особенно въ прокориления домашняго свота. оторый гибнеть отъ голода по чрезвычайной дороговизив на орыть — пудъ съна стоить не менъе 30 коп. сер., возъ солоныруб. сер. и болье; покупать его по такой цвив быдный крегьянынь не въ состояни, между темъ въ большой быль зима осель продолжается, и моровы постоянно доходять отъ 15 до : градусовъ. Двиа по управлению епархиею болве и болве умновотся, особенно приведение штатовъ сельскихъ причтовъ въ Digitized b48-00916 **₹**FEOT. ЧТЕВ.», № 5—6, 1887 г.

предположенную мізру много прибавило заботъ и трудовъ; между тізмъ силы мои душевныя и тізлесныя приходять въ большое изнеможеніе. Подкрізплійте немощь мою вашими святыми молитвами и покровительствомъ по діламъ, поступающить отсюда на разсмотрівніе Св. Симода.

26 марта 1849 г.

#### XVI.

Богъ мира и Отецъ щедротъ послалъ въ міръ возлюбленнаго Сына своего для спасснія нашего, который, въ тайнъ воплощевія обновивъ и освятивъ естество наше, сделаль насъ сынами дюбви Отчей и наследниками парствін. О сей великой тайне благочестія—явленін Бога во плоти вспоминая, и благовъствованную, при рожденіи Его, ангеломъ радость пріемля сердцемъ, привътствую васъ съ предстоящимъ всерадостнымъ торжествомъ Церкви Христовой о примествін на землю обфтованнаго Спасителя міра, имя коего нарицается: велика Совъта Ангелъ, Богъ врживій, Кыязь міра, Отецъ будущаго въка. Привътствую вкупъ съ наступающимъ новолетіемъ, присововупляя всеусердное жеданіе: да въ воплотившенся Господъ, какъ великаго Совъта Ангель, обратаете и богатно сообщаете ищущимъ сокровище премудрости и въденія тайнъ спасенія, какъ въ Бога краикомъсилу и връцость въ служеніи Ему и Цервви Его, какъ въ начальникъ мира-миръ многъ объщанный любящимъ и соблюдающимъ законъ Его, какъ въ Отце нынешняго и будущаго векапомощь и благопосившенія въ мирному и благополучному провожденію новаго діта в утвержденіе въ чаянів наслідія благъ будущаго неспончаемаго въва. Съ изъявленіемъ такихъ искреннихъ монхъ желеній, испрашивая вашихъ о инв святительскихъ модитвъ, съ душевной преданностію и братскою о Господъ двобовію, навсегда въ душів моей запечатавнною, есть и пребуду до конца дней моихъ.

16 декабря 1849 года.

#### XVII.

По случаю предположенія запрыть приходскія училища и предоставить родителямъ учить дітей въ домахъ предметамъ, въ приходскихъ училищахъ положеннымъ, изволите вопрошать, что ділать съ сиротами? По инівнію моему: для сироть цілой епархім оставить одно приходское училище, особенно при семинарія въ губерискомъ городії съ тімъ, чтобы всі сироты, не инівтопціе способовъ въ первоначальному ученію и содержанію, білли въ

ономъ помъщаемы съ принятіемъ ихъ на полное вазенное содержаніе. Вся другів способы для призранія бевпонощныхъ сиротъ будуть сопряжены съ разными неудобствами и затрудненіями. Многіе ученики по окончанін курса или по исключенін находятся въ епархівльномъ въдомствъ, не получая мъстъ, по недостатку оныхъ, нъсколько годовъ, даже до десяти лътъ и болъе; живутъ почти безъ всяваго надзора со стороны начальства, безъ подьзы для себя и общества, портясь въ нравственности. Между твиъ, опираясь на старшинство свое, усиливаются занимать маста преимущественно предъ дучшими ученивами, после нихъ кончившими вурсъ. Нужно бы обратить вниманіе начальству и на сіе обстоятельство, чтобы ученики по окончании курса или по исвлючение изъ семинарий и училищъ, если не получатъ мъстъ въ продолжения трехъ или четырехъ годовъ, ненужные и неблагонадежные отсыдаемы были въ гражданскому начальству для избранія рода жизни, а въ епархіальномъ вёдомствё на дальнёйшее время оставляемы быди только тв изъ нехъ, которые несомежено благонадежны и способны въ священю-церковно-служительским должностямъ. Такимъ образомъ не накоплилось бы налишнее число безивстных учениковъ, и епархівльному начальству открылось бы болве удобства опредвлять на ивста дучшихъ воспитанниковъ 1).

17 января 1850 года.

# XVIII.

При всеобщей радости правовърных о воскресении изъ мертвых Господа, Спасителя нашего, въ сочувстви сей радости и сознании моего сердечнаго долга приношу вашему выс—ству душевное поздравление мое съ симъ всерадостнымъ и Богосвътлымъ праздникомъ Святыя Православныя Церкви о воскресшемъ Господъ, побъдителъ смерти и ада. Воскресшаго и насъ съ собой воскресившаго Жизнедавца, Господа, молю усердно: да Божественнымъ духомъ Его обновляетъ и укръпляетъ силы ваши душевныя и тълесныя къ доброму прохождению служения вашего, столь благопотребнаго Церкви и отечеству, и да сподобитъ васъ въ течении многихъ лътъ радостно срътатъ и провождать сей великій и спасительный праздникъ въ наслаждении нетлънными плодавми живоноснаго Его Воскресения. — Носится здъсь тяжко-

<sup>1)</sup> Отвътъ на письмо Инновентія отъ 22 декабря 1849 г. Digitized by 481008

прискорбная въсть, что будто-бы случился съ вами бользиенный опасный припадокъ. Сворблю о семъ душевно и молю Господа, небеснаго Врача душъ и тълесъ, чтобы послалъ вамъ исцъленіе отъ недуга сего, спасъ и помиловалъ васъ для церкви своей, для блага пасомыхъ вами, для утъщенія любящихъ и почитающихъ васъ.

15 апръля 1850 года.

#### XIX.

Много протекло времени, какъ не имълъ я удовольствія бесъдовать съ вами. Причнеою тому нестолько обычное отлагательство до завтрашняго дня, сколько наступивщая старость со своими недугами и обывновенность адашних даль, ничего не завлючающих въ себъ достойнаго вниманія. При томъ дъла по управленію паствою умножаются, а силы оскудівають и эрвніе притупляется такъ, что одникъ глазомъ не могу четать даже печатное. Въ прошедшее дъто особенно занимался и теперь озабочиваюсь деломъ объ устроевіи и отврытів училища для приврвнія и воспитанія сиротъ---иадольтних двинць духовнаго вванія, канъ изволите усмотрёть изъ прилагаемаго воззванія къ рязанской паствъ. На предметь сей духовные и мірскіе привосять усердно жертвы, и до сего времени собрано уже болье семи тысячь руб. сер. Все сіе-къ тому, чтобы умиротворить негодованіе ваше за долгое мое молчаніе. Въ духв братской о Господв любви и преданности привътствую васъ съ вступленіемъ новое лето. Всевышній, содержащій въ своей власти времена и льта, пребій и жизнь нашу, да обновляеть и украпляеть благодатію Его духъ и силы ваши въ служеніи Ему и Церкви Его. н да даруетъ вамъ въ новое лёто наслаждение сугубымъ здравіемъ и новыми благословеніями небесными и земными. Въ прошедшее лето и неодновратно радовался о имени и подвигахъ вашихъ, упожинаемыхъ въ публичныхъ извъстіяхъ, особенно объ отерытів и освященів Успенсваго свита баквь Бахчесарая. Въ карьковской пастви вами вновь открыто три обители; вамъ же Свыше опредълено возстановлять древнія св. обители въ Крыму. гдъ съ первыхъ въковъ христіанства до плененія онаго татарами процевтала православная Церковь. Не безъ особеннаго промысла Божія пришель въ вамъ на помощь въ семъ предпріятіи опытный старедъ, от. архимандритъ Поликариъ. Самый вызовъ его произвольный, соединенный съ редкииъ самоотвержениемъ на устроеніе въ таврическихъ скалахъ обители по чину Святогор-

скому, явно есть дело Божіе. Теперь нужны вамъ пособія и инови способиве, въ пріобратеніи которыхъ вароятно сратите затрудненія; потребно время и терптніе. Дтво Божіе рано или повдно достигнеть своего совершенства. Даруй Боже, чтобы нашинсь хотя пъсколько подобныхъ подражателей графини Анны Алексвевны Орловой-Чесменской. Весьма желательно знать, съ кавыкъ усивхомъ продолжается святое предпріятіє ваше? По паствъ зужшней дела текуть обывновеннымъ порядкомъ. По івраркін нашей новости можеть быть уже вамъ извъстны-слъд.:неутоминый труженникъ преосвящ, олонецкій Венедиктъ 5 декабря забольть отъ простуды, а 6-го скончался; Высочайшими указами. 19 декабря данными, повельно епископу тульскому Дамаскину быть архіспископомъ олонециямъ, спископу полтавскому Ісреміи епископомъ нижегородскимъ, викарію новогородскому Насанандуепископомъ полтавскимъ, викарію саратовскому Антонію-викарісив новогородскимв, ректору спб. академін, еписвопу Евсевіюепископомъ новоучрежденной епархіи самарской и ставропольсвой, а на тульскую епархію избраны кандидатами ректоры академін ніевской Димитрій и казанской — Григорій, и новгородской семинаріи-Антоній, Преосвящ. Григорію, арх. казанскому, повелено выдать въ единовременное пособіе две тысячи руб. сер. изъ экстраординарной сумны, ассигнованной для духовнаго вёдомства; а преосв. Іоанникію, еписнопу навнавскому, въ дополненіе въ получаемому виъ по штату содержанію по 1000 руб. сер. въ годъ на счетъ процентовъ съ особаго валитала, отчисленнаго на подобныя пособія въ въденіе ховяйственнаго управленія при Св. Синодъ, пока будетъ управлять навназскою епархіею. Саратовекое вольгское викаріатство закрыто, но случаю учрежденія архіерейской каседры въ Самари. Изъ сказанныхъ новостей болве всего меня порадовало перемъщение въ Нажній Новгородъ нашего возлюбленивншаго брата Іеремін. Усердно прошу свазать от. арх. Поликарпу душевное мое почитание съ желаниемъ ему добрыхъ успъховъ въ благоустроеніи св. обители. За краткостію времени нынъ не успъю написать въ нему особо, а постараюсь менолнить сіе въ непродолжительномъ времени.

1 января 1851 года.

#### XX.

По долгу моему, вёрою и чувствомъ братской о Господё любви возлагаемому, поздравляю васъ съ всерадостнымъ и Богосвётлымъ торжествомъ правовёрныхъ о воскресшемъ и насъ

съ собою воскресившемъ Господъ, Спаситель нашемъ, въ язвахъ, смерти и воспресеніи Коего обратаемъ мы наше испаленіе и освящение, нашу силу ходить во обновления жизни и побъду надъ врагами, залогъ нашего воскресенія и прославленія съ немъ въ въчномъ Его парстви. Благъ сихъ спасительныхъ да сподобить вась Господь, Жизнодавець въ животъ нынашиемъ и грядущемъ, и да даруетъ вамъ обрътать въ Немъ единомъ вся благопотребная вамъ: миръ и радость, здравіе и долгоденствіе, славу и блаженство. По паствъ здъщией новаго начего нътъ; дъла текутъ обыкновеннымъ порядкомъ, а здоровье мое постепенно упадветъ. Въ продолжение всего почти поста по немощи моей не могъ выходить изъ неліи, что не мало препятствовало занятіямъ должностными делами. Желанія моего писать въ аввё, отцу архимандриту Поливарву, не собрадся исполнить до сего времени. Да поможеть ему Господь устроить святую обитель въ духв древняго подвижничества по примвру Святогорскихъ обителей. Изъ Нижняго, отъ 1 марта, пишутъ, что преосвященный. miй Іеремія прибыль туда 14 февраля мирно и тихо; служиль неоднократно въ соборв при многочисленномъ стеченін народномъ; посъщълъ монастыри и церкви, а въ сепинаріи еще не быль; явь чего заключають о непріязии съ ректоромъ, а въриве потому, что одержимъ лихорадною. Я одного особенно боюсь за него, чтобы не вврался въ довъренность его извъстный архинандрить Өеоонгь, бывшій нівогда законоучителень въ вашемъ лецев. Онъ нынв живеть въ нежегородскомъ Печерскомъ монастыръ, причисленномъ въ архіерейскому дому. Гдв онъ ни жиль, вездъ заворно вель себя. Прошу вашиль о мев святыхъ молитвъ. Съ душевною преданностію и братскою любовію о Господв...

2 апръля 1851 года.

#### XXI.

Умиротворяя совъсть мою о согръщени предъ вами и прося всесмиренно прощенія въ умодчаніи на писаніе ваше, поспъщаю мысленно предстать предъ васъ и сказать вамъ слово мира в радости о воскресшемъ Господъ нашемъ, умиротворившемъ въ Себъ всяческая. Простивъ мев вся воскресеніемъ, примите братское привътствіе съ всерадостнымъ торжествомъ святыя Церкви о воскресеніи Божественныя Главы ея, отъ Которой источаются намъ всъ духовныя дарованія. Воскресшій Господь Жизнодавецъ, силою вреста и воскресенія его да являетъ паче и паче силу и

дукъ Его въ служебновъ дъянін вашевъ во благо и назиданіе Церкви православной, которая, по выраженію древнихъ, какъ солице сінла на Востокъ. — Суздальскаго монастыри архимандритъ ко мев писаль; что въ прошломъ 1851 году графъ А. С. Уваровъ въ продолжени слишеомъ пяти мъсяцевъ трудился надъ розысканіемъ суздальскихъ древностей и съ Высочайшаго соизволенія разрыль въ Спасо-Евенмісві монастырі усыпальницу, гдъ погребенъ родъ внязей Пожарскихъ, и по преданію — самъ внязь Динтрій Михайловичь, о чемъ имъ и донесено Государю Императору, который повельдь тщательныйше изслыдовать при владимірскомъ преосвященномъ Іустинъ и начальнивъ губерніи Муравьевъ сановивамъ: тайному совъстнику К. И. Арсеньеву, анадемину М. П. Погодину и графу Д. Н. Толстому, которые, прибывъ на мъсто 23 февраля, свидътельствовали и всирывали гробницу выязя Дмитрія Михайловича, в 24 февраля, въ воскресенье, преосв. Іустинъ съ монашествующими и всемъ градскимъ духовенствомъ торжественно совершилъ панихиду по князъ при многочисленномъ народномъ стеченіи; предъ панихидою преосвященный сказаль рычь, съ которой списокъ при семъ прилагается. Все духовенство было въ траурномъ облачения, а настоятель монастыря въ ризахъ темно-малиноваго цвъта бархата, сшитыхъ изъ шубы внязя Д. М. Пожарскаго. Акть о семъ, составленый коммиссією, повергнуть на Высочайшее благоуснотраніе. Сего марта, 10 числа, поступило въ Св. Синодъ предложение Синодальнаго Г. Оберъ-Прокурора съ приложениет на усмотрвние отношения преосв. Іерекін, епископа нижегородскаго, о содъйствін къ увольненію его на повой съ дозволеніемъ иметь пребываніе въ нижегородскомъ Печерскомъ монастыръ, съ поручениемъ ему онаго въ завъдываніе. Того жъ числа получено въ Синодъ его прошеніе о токъ же. Въ январъ онъ писаль ко инъ о такомъ его намъренія; я совътоваль ему гораздо подумать о такомъ важномъ предпріятів, чтобы после не впасть въ тяжкія искушенія. Къ прискорбію-по слуканъ върнымъ или невърнымъ, имъ вовобладала такан слабость, съ которою не можеть сладить. По бъдности здъшняго архіерейскаго дома для усугубленія способовъ къ его содержанію. Св. Синодомъ приписанъ въ нему Николаерадовиций монастырь, значительныйшій по доходамь изъ всыхъ завшинкъ монастырей. Испрашивая вашихъ святыхъ молитвъ съ ду из евною преданностію и братскою любовію есмь и всегда пребуду.

<sup>17</sup> марта 1852 г.

#### XXII.

Въ чувствъ братской о Господъ любви и сорадованія привътствую васъ съ всерадостнымъ торжествомъ земныхъ и небесныхъ-о пришествін на землю обътованнаго Избавителя міра и съ начинаніемъ новаго лета, даруемаго намъ ради воплотившагося Господа. Обновившій и освятившій естество наше вощощеніемъ своимъ, да обновляетъ и украпляетъ духомъ Его Божественнымъ духъ и силы ваши въ благодетельномъ деланіи вашемъ во благо Церкви и отечества и да хранитъ жизнь вашу въ миръ и здравіи въ долготу дней, дондеже исполнить благое Провиденіе его о Церкви своей и служителяхъ ся. Писаніємъ вашимъ изволнии обновить дрихлую стврость мою. Яко юность орлю, яко же вода студеная душъ жаждущей благопріятна, такъ въсть благая отъ вемли издалеча. Притч. 25. Изъ глубины души благодарю васъ за память о моемъ недостоинствъ. Столичный блесвъ н шумъ не прельщаетъ васъ; пустынный Крымъ важется вамъ болве привлекательнымъ. Конечно дичное ваше тамъ присутствіе благопотребно. Но надобно дълать и трудиться, не скорбя и вездъ, вуда призываетъ Богъ и власть Имъ учреждениая, и гдъ служеніе ваше можеть болье принести пользы Церкви. Говорили и писвли, что вы будете имъть викарія въ Херсонъ вашемъ. Это много бы обдетчило бремя, возложенное на рамена ваши. О себъ отпровенно сважу вамъ, что мысль, оставить служебныя суеты и усповонться въ Ольговъ монастыръ, становится болье и болье твердою и бливною въ решимости. Одно особенно предпріятіе удерживаеть еще отъ исполненія оной: это состоить въ устроенін училища дівнить духовнаго званія. Въ прошедшее літо домъ для него окончательно устроенъ и обзаводимъ его потребными вещами. На сихъ дияхъ водворены уже въ немъ 26 сиротъ и своекоштныхъ. Приготовляемся въ торжественному его отврытію, по совершение коего донесемъ вамъ. Нужно еще много потрудиться, чтобы положить прочное основаніе сему заведенію и усидить оредства въ его содержанію. Превращаю, поспішая отправить сіе на почту; о прочемъ послъ. Испрашивая святыхъ модитвъ вашихъ, съ душевной преданностію и любовію о Господъ еснь и долгъ имъю всегда пребыть...

20 декабря 1852.

## XXIII.

Срътая радостно Богосвътлое торжество правовърныхъ о воскресеніи Господа, Бога, Спасителя нашего, Інсуса Христа, воз-

ногаю сказать вамъ въ духв въры и братской о Господъ любви святое привътствіе: Христосъ воспресе! и поздравить васъ съ симъ велинимъ и всерадостнымъ Праздникомъ, Праздниковъ присовокупляя въ тому всеусердное желаніе, да воскресшій и насъ съ собой воспресившій Господь даруеть вамъ во всей полноть наслаждаться нетавиными плодами живоноснаго возстанія его изъ гроба и подасть всв божественныя силы, яже из животу и благочестію, укръпини силы ваши, посвящаемыя во благо церкви Его и служителей ен въ распространенію и утвержденію благодатнаго парства Его. Наконецъ даруется вамъ сотруденивъ-викарій, а тэмъ подается надежда, что присутствіе ваше въ верховномъ духовномъ правительствъ продолжится для блага православной церкви я будущихъ судебъ ея. Замедлилось что-то решеніе ваше, кого изволите язбрать въ сотрудники себъ? Если не вивете совершенно извъстнаго вамъ, благонадежнаго, то рекомендую вамъ ректора здішней семинаріи, врхимандрита Антонія, иміющаго и достаточныя познанія, и нравственность отдичную, и усердіе въ должности неутонимое; продолжительною службою его онъ пріобрвиъ опытность въ управленін. Кажется онъ теперь старшій изъ кандидатовъ на епископство. Здъшнее училище дъвицъ духовнаго званія, отврытое 1 января сего года, благоустрояется, но еще требуетъ многаго для приведенія его въ совершенство; нътъ при немъ необходимо нужныхъ приличныхъ службъ, какъто: бани, анбаровъ, конюшен, помъщенія для прислуги и проч. Нужно даже имъть при немъ свою церковь. Пожертвованій отъ благотворителей собрано болье 20 тысячь руб. сер., изъ конхъ положено въ вредитныя учрежденія 16 тысячь, съ воихъ проценты обращаются на содержание сиротъ воспитанницъ, и до 5 тысячь употреблено на построеніе училищнаго дома, который нынь застраховань въ страховомь отъ огня обществъ въ 5 тысичакъ. Способы на содержание училища и воспитанницъ есть состаточные, но на устроение службъ таковыхъ не имвется. Въ гредитымъ учрежденіяхъ хранится суммъ духовнаго попечительтва болье 17 тысячь, и проценты съ нихъ не получались по **генадобносте** въ нехъ. Рашаюсь просеть Святайшій Синодъ. тобы дозволено было взять проценты съ сумиъ попечительвихъ, не васаясь самаго капитала, и употребить ихъ на потроение службъ при спротскомъ училищъ и первоначальное наго обзаведение. Цвль попечительства и училища почти однаомогать бъднымъ вдовамъ и сиротамъ духовнаго званія. Жевыть был знать предварительно: можеть ди имать успахь у вась

такое представденіе? Объ открытіи сего училища сообщено иною въ январъ г. синодальному Оберъ-Провурору съ планами на домъ и землю, для испрошенія Высочайшаго соняволенія на утвержденіе училища и земли, при немъ находящейся въ духовно-учебномъ въдомствъ, но еще не получено на сіе никакого увъдомленія. 14 апръля 1853 г.

## XXIV.

Предлежить вамъ путь отъ сввера на востокъ во свояси. Не смаю наданться, чтобы предпринили его чрезъ Рязань. только для Рязани, но если бы обстоительства ваши расположили васъ посетить Москву и Воронежъ, то прошу васъ всеусердно обрадовать посъщеніемъ вашимъ и нашу Рязань, которая подвиглась бы на сратение ваше съ распростертыми объятіями любви отъ чистаго сердца и достодолжнаго уваженія; здась отъ посъщенія вашего и дряжлая старость обновилась бы вко юность орда. Радуясь душевно, поздравляю васъ съ высоко монаршимъ благоволеніемъ въ доблестному служенію, изъявленнымъ въ награжденім новымъ высокимъ знакомъ отличія благовърнаго внязя Александра. Добродетель и заслуги конечно сами себя награждають; истиннан, полнан награда ожидаеть ихъ на небесахъ, но и на землъ она прилагается ищущимъ новаго Дарствія Божін и трудящимся въ распространеніи онаго. Прилъжащія добра пастыря, по ученію апостольскому, — сугубыя чести д сподобляются, паче же труждающися въ слове и ученів; достоинъ дълатель мады своен (1 Тим. 5). Слукъ, что Царь-град взять нашими войсками, распространился адъсь подобно молнів всв сообщали другъ другу такую въсть съ восторгомъ. Такт любезенъ востовъ православный для православныхъ. Недаром и сердце ваше горитъ въ нему такою постоянною любовію. Д исполнить Господь желаніе ваше, давно влекущее васть туда.

25 апрвия. 1853 г.

## XXV.

Отъ полноты душевной приветствую васъ съ святымъ и в дикимъ празднествомъ Рождества Христова и новолетія, присвонуплия всеусердное желаніе, да воплощеніемъ своммъ обывившій естество наше. Господь обновляєть и укрепляєть Бож ственною благодатію Его силы ваши въ многополеэмомъ служеніи вашемъ Церкви и отечеству и да даруєть вамъ начат и совершить новый кругь времени въ мпре, здравін и благо

денствін ко благу паствы вашей и Церкви православной. По ныньшины обстоятельствань путеществие ваше на востокъ въ святымъ мъстамъ, въроятно, на нъкоторое времи отможится. Не опредъдено ди быть вамъ тамъ тогда, когда будетъ приноситься безкровная жертва въ крамъ святыя Софіи? О, накая была бы радость для всего міра православнаго! Долженъ же чэмъ-либо немаловажнымъ разрешиться нынешній восточный вопросъ. Не удовлетворилось ли уже правосудіе Божіе очистительною жертвою страждущей восточной Церкви. Помъщикъ здъщней епархін, живущій въ Москвъ, Ал. Ст. Хомяковъ пишеть ко миж: на дняхъ получилъ онъ изъ Лондона письмо отъ Пальмера: онъ ему писаль отпровенно, что ходять слухи о его тайномъ или явномъ переходъ въ попизмъ, и просилъ его отвъчать тавже отвровенно, прибавляя впрочемъ, что онъ этимъ слухамъ нисколько не върить, но желаеть имъть отвъть для другихъ. Пальмеръ ему отвъчаетъ, что едва оправясь отъ болъяни, онъ недавно ведиль въ Парижъ и добился съ величайшими клопотами изданія францувской брошюрки, писанной накнив-то русскимъ противъ Рима и реформы; а теперь всеми силами содействуетъ напечатанію въ Англіи перевода всехъ новейшихъ полемичесвихъ сочиненій православныхъ писателей противъ пацства и протестантства. По этому пусть судить: справедливы ли слухи, о которыхъ онъ ему писалъ. Впроченъ, говоритъ Пальмеръ, онъ этимъ слухомъ не удивляется и не обвиняетъ техъ, отъ вого оне вышде. Иные, можеть быть, действують неблагонамаренно; но главная причина состоить въ той ошибив, что ихъ выглійскіе обычая и нав привычки въ мысли и действія совершенно различны отъ привыченъ современной восточной Европы. Отвровенность и прямота, съ которыми онъ печатно просилъ, танъ свазать, метнія встать духовных и всей Церкви по дтау, въ которомъ грени, кажется, были во мев не правы, могли быть приняты за жеданіе произвесть раздоръ. Окъ и теперь себя не винить и теперь убъщень, что только прянота ножеть всякое доброе дело привести въ доброму концу, и что всякая подспудность и утайка вредны. Текнота для дваъ тымы; свётъ для дваъ свъта и добра. Впрочемъ отъ всей души извиняетъ подозрвнія, даже несправедивыя, полагая, что онв происходять отъ недоразуминія. Все это писько, закиючаеть Хомяковь, его очень обрадовало. Ето знасть, что впереде? и изъ навихъ налыхъ началъ можетъ Богъ вывести виличайшія последствія. Для меня страннымъ важется то, что Англія движеть флоты свои въ за-

щиту невърныхъ противъ православныхъ, и Англія же печатаетъ книги въ защиту православія. О tempora! О mores! Преосвищеннъйшему Поливарпу, если онъ съ вами, прошу передать отъ меня миръ, душевное почтеніе съ любовію о Господъ и съ испрашиваніемъ извиненія, что не отвъчалъ досель на его писаніе. Надъюсь въ свободное святочное время написать къ нему и послать кое-какія разничныя вещи. Прося вашихъ святыхъ молитвъ на лучшее препровожденіе наступающаго новаго лъта съ душевною преданностію и братекою о Господъ любовію...

20 декабря, 1853 г.

## XXVI.

Получивъ благую въсть о украшения лица вашего знаменісиъ Креста Господня, поспъшаю поздравить васъ съ симъ вовымъ высокомонаршимъ благовозарвніемъ на прествые подвиги ваши, особенно въ годину стращной грозы, разразившейся вадъ градомъ вашимъ, и вивств пользуясь симъ благопріятнымъ случаемъ испросить прощенія въ мосмъ безответномъ модчанів, причины коего излишнивь нахожу объяснять вамъ, вромъ немощной старости моей, надеюсь найдти ходатайство за виновнаго въ вашемъ велинодушін и любви о Господъ. Въсть о награжденін вась такимъ світнымъ знакомъ отличія принядъ я съ душевною радостію и благодарностію нь Богу Спасителю, украпившему вась и сущехъ съ вани въ подвигахъ молитвонныхъ среди свиръпствовавшей здобы безбожныхъ враговъ. Върные сывы Первви и отечества прославили Господа чудесно спастаго градъ вашъ отъ конечнаго разрушенія, чего желали нечестивые враги, и вийстй воздали вамъ честь и благодарность за волебимое мужество, воодушевлявшее гражданъ надеждою на Бога Спасителя ради модитвъ вашихъ съ святою Церковію. Да зваменуется на васъ паче и паче свъть лица Господня! Видя веливія жертвы, приносимыя всеми сословіями во спасеніе отечества. я пригласиль духовенство вверенной инв паствы въ таковымъ пожертвованіямъ, коихъ доставлено во инв уже болве семналцати тысячь руб. сер., а всёхъ надъюсь получеть до двадцати пяти тысячь. Изъ посылаеныхъ при семъ ризничныхъ вещей благоволите уделить часть любезнейшему моему о Господе брату преосвящениващему Поликарпу. Наивревался писать вамъ и MHOFOMS, HO OTXORNWAS HOUTS SACTABLISHTS OTLOBETL AO ADVIONO времени. Не оставляйте насъ вашими молитвами и извъщенівми.

Всесняьная десница Господня да хранить и ограждаеть васъ отъ всяких бъдъ и нахожденія иноплеменныхъ.

11 iroza 1851 roga.

## XXVII.

Враги заме и дукавые, яко пси инози обышедше обыдоша паству вашу. Думаю, святою ревностію и сворбію сивдается отеческое сердце ваше; можеть быть, неистовые изувары не пощании некоторыхъ святыхъ учрежденій, пастырскими заботами и попеченіями вашими, основанных во благо и утвержденіе православія. Но непостижницій въ судьбахъ своихъ Всевышній, всегда спасавшій благословенное отечестве наше, не оставить и нынв достоянія своего, -- положить предвль влобь и неправдв; воскреснетъ и расточатся врази Его и наши. Препровождаю при семъ мысли одного патріота о восточномъ вопросф; онъ очень любопытны. Составитель ихъ ряванецъ, служащій въ канцелярін Государя Инператора, Александра Николаевича, Поповъ, путешествовавшій по Европъ, особенно по народанъ славянсвимъ, и издалъ описание Черногории 1). Мы модимся о васъ и надвемся на милость Господию; незабывайте и насъ въ молитвахъ вашихъ и извъщайте хоть изръдка о вашемъ состояніи и событівхъ.

10 ноября 1854.

#### XXVIII.

При всеобщемъ благодатномъ торжествъ върныхъ о воскресшемъ Господъ, Спаситель нашемъ, долгомъ поставляю поздравить 
васъ съ симъ Богосвътаммъ празднествомъ святыя Церкви, о 
которомъ радуются и ливи ангельскіе, воспъвая торжественную 
тъснь Побъдителю смерти и ада. Примете виъстъ искреннее 
келаніе мое: да воскресшій жизмедавецъ Господь Божественнымъ духомъ Его обновляетъ и укръпляетъ духъ и силы ваши 
тъ апостольскихъ подвигахъ вашихъ во благо Церкви правонавной и отечества, подвизающихся нынъ подъ крестомъ Его 
ротивъ агарянъ и лесименныхъ христіанъ, и да благопоспъщны 
отворитъ всъ благія начинанія ваши къ утвержденію и распрограненію благодатнаго Царствія Его, особенно на востокъ,

<sup>1)</sup> Извъстный ученый историкъ, воспитавникъ и другъ Хомякова, умершій 
1877 г. См. о немъ въ нашей внягъ: «Историческіе и притическіе опыты».
16. 1879 г., стр. 270—271. Н. Б.

которое неистовые враги его покушаются совратить, разворить и подчинить пагубной своей политивъ. Не посътуйте, Бога раде, на меня, что на драгоциныя строки ваши не отвичаю своевременно. При семидесятильтней старости часто начинаю изнемогать и съ немалымъ трудомъ управляюсь съ обывновенными служебными вылами. Во всю почти настоящую четыредесятницу боролся съ разными недугами. Нередко взываю изъ глубины гръховной: Душе моя востани, что спиши! конедъ приближается! Слова и ръчи ваши, произнесенныя въ Ерыму и Одессъ, при нынашнихъ военныхъ обстоятельствахъ, читаются здась съ удовольствіемъ и похвалою. О бесёде вашей въ Севастопол съ главновомандующимъ здёсь разноречивые разсвазы: одня отдають честь пастыревой ревности вашей, другіе-осторожности командующаго. Враги угрожають вновь вашей Богоспасаемой Одессв. Но безъ сомниня Господь защитить ее также, какъ к при первомъ ихъ нападеніи. Въроятно нынъ и оборонительныя ен средства не таковы, ванія были прежде; и поважуть необывновенное мужество свое при защить ся не одинь, а многіе Щеголевы. Господь спасеть и помилуеть вась и паству вашу. Слышно, что у тамбовского владыки такъ повредился языкъ. что едва можно разбирать слова его. Здоровье его совершенно разстроено и нътъ надежды на его возстановленіе; служить весьма редко, съ великимъ затрудненіемъ. Ставленняки дожидаются посвященія по полугоду. Просить увольненія на повой; отсовътываютъ ему ближайшие окружающие его. У насъ окотно поступають въ ополчение военные и чиновники, особенно дворянъ. И народъ безропотно несеть настоящія тажкія повикности на защиту Церкви и отечества. Ополченіе здішней губернін составится изъ пятнадцати тысячь. Пожертвованныя здъщними монастырнии, церквами и духовенствомъ 28 тыс. руб. сер., отправленныя давно въ Св. Синодъ, остаются досель безгласными по неизвъстной мив причинь. Господь Спаситель да хранитъ и покрываетъ васъ всемогущею десницею. У насъ вода отъ бывшихъ дождей выступила было изъ ръкъ, но отъ наступившихъ морозовъ замерзла.

Господь Спаситель да хранить и покрываеть вась всемогущею десницею.

20 марта 1855.

## XXIX.

Поздравляю васъ съ благодатными празднествами Рождества Христова и новаго лъта и желая вамъ всъхъ благъ, принесен-

ныхъ на землю Спасителемъ міра, вивств прошу простить меня въ долговременномъ молчанім мосмъ, причиною котораго не грубость и невабвение о вашей ко миз любви о Господъ, но немощи мов твлесныя, соединенныя съ старостію дряхівющею, которая, замедляя действіе по управленію паствою, препятствуеть быть исправнымъ въ оношениять и съ твии, которыхъ душевно люблю н уважаю. Благодарю васъ за доставленіе словъ и рівчей, пронанесенныхъ вами такъ прилично времени, мъсту и лицамъ; особенно слово ваше, говоренное въ неустрашенымъ воинамъ въ виду адскаго връдища, безъ сомивнія много прибавило мужества и самоотверженія имъ. Сцена такая достойна того, чтобы изобразить ее на картина для потоиства. Въ тяжкомъ искушенін, постигшемъ отечество, особенно паству вашу, вы подвизаетесь н словомъ и дъломъ утвивать и облегчать скорби ея; и вакъ пастырь добрый полагаете душу свою за ввиренныя вамъ овцы, защищая ихъ отъ волковъ-звёрообразныхъ и неистовыхъ враговъ. Страшнинсь ны за васъ, когда супостатъ съ такимъ множествомъ стращныхъ вооруженныхъ бойницъ приблизился въ городу вашему и готовъ быдъ извергнуть на него тысячи огненныхъ шаровъ. Что спасло васъ, мы не знаемъ — вромъ Бога Спасителя и молитвъ, возсылаемыхъ въ нему Церковію и особенно тами, кому угрожала столь близкая опасность. Не знаемъ также въ какомъ положенім вы теперь находитесь: спонойны ли н увърены и въ безопасности вашей? Весьма будемъ вамъ благодарны, если благоволите свазать намъ что либо въ успокоенію нашему. Писаль я въ преосвященивишему Поликарпу и также просмяв его уведомить меня о положение его. Мы далеко отъ враговъ и живемъ спокойно, только народъ начинаеть крвико нуждаться по военнымъ обстоятельствамъ и отъ скуднаго урожая савбовъ въ прошедшее авто. Рязань нашу и всю паству Богъ погиловаль въ нынъшнемъ году отъ холеры, которая въ перворестольной столець похитила довольно жертвъ.

16 декабря 1855 года.

#### XXX.

По святому обычаю предковъ нашихъ и по чувству братской Госнодъ дюбви долгъ имъю поздравить васъ съ всерадостнымъ оржествомъ небесныхъ и зеиныхъ — о Воскресеніи изъ мертихъ Господа нашего, Спасителя міра, и о нашемъ съ нимъ восресенім въ жизни благодатной и славъ въчной. Воскресеній Голодь, обновившій престомъ и воскресеніемъ своимъ міръ и освязу подь,

тившій естество наше, да обновляєть и украпляєть духь и силы ваши въ апостольскомъ дъланін вашемъ во благо и назиданіе пастырей и пасомыхъ во славу Церкви и отечества. Поздравляю вивств съ прекращениемъ провопролитной, разворительни и габельной брани. Благодъянія мира мы, живущіе далеко отъ нападенія враговъ, нестолько можемъ цемить и чувствовать, сколько вы съ страдавшею болъе всвяъ наствою вашею -- столь близкій предметь для злобы и оружія супостатовъ. Съ другой стороны ны не можемъ оцвинвать важности уступовъ нашихъ для пріобрътенія мера, какъ вы, нивя о нихъ прямыя свъденія, какихъ не сназывають и не скажуть намъ публючныя въдомости. Впроченъ, какъ бы не значетельны быле уступки наше, о которыхъ вричать накоторыя горячія головы, мирь принять везда съ всеобщею радостію и благодарностію въ умиротворителю Монарху вашему; особенно простой народъ, который начиваль доходить до врайности, истощенный сколько военными обстоятельствами, столько же неурожании хавбовъ. Теперь иного предлежить ванъ ваботъ, чтобы залечить глубокія раны паствы вашей, хотя въ Одессу вашу потенуть совровища со всего свёта. Здёсь продолжаются слуки, что Оберъ-Прокуроромъ Св. Синода булетъ или Адлербергъ или статовій сов'ятнивъ Андрей Алексвевичь внязь Оболенскій, а нівоторые увазывають на Андрея Неволаевича Муравьева. Прошу не забывать въ молитвахъ вашихъ.

7 апръля 1856.

#### XXXI.

Воспреснаго ради Господа, повельнаго ученивать Его отпущать вным согрышающимъ, не визните въ непростительную
вину драклющему старцу молчание его, но простите по братской
любви вся тырпащей и примите съ обычною благоснисходительностию привытствие Его съ всерадостнымъ праздникомъ Воскресения Христова. Московское собесыдование съ вами 1) обнадеживаетъ меня, что, зная немощи мон, не оскорбитесь немсправностию моею. Ободрансь такою надеждою, не обинуюсь присонокупить въ привытствию моему съ Богосвытымъ праздникомъ и
искреннее желание мое: да имъяй всякую власть на небески и на
вемли облекаетъ васъ силою свыше въ святовъ и святительскомъ
служения вашемъ въ утверждению въры въ Воскресшаго и распространения Церкви Его православной средиразновърной паствы

<sup>1)</sup> Во время мороваціи Императора Александра II zed by Google

вашей, и да благопо свёшко сотворить теченіе ваше ца пути въ древній Сіонъ и земной Герусадемъ. Везьма жедательно знать: eci capaten an nogrando rodures melabis bame o nocamenia bu наступающее лато Іерусальна и прочихъ святыхъ масть? Не восиренитствовали бы и ныкв путешествію вашему, на востокъ во время мира немирныя отношенія между многими парствами. Незнаю вышить путемъ дершеть до меня слухъ, что будто въ пастив вашей оказывается иногда медостатокъ въ духовныхъ воспитанивкаму для занятія праздныху священно-церковно-служительских месть; требуйте сколько вамъ угодно. Здесь учениковъ, кончившихъ курсъ семинарскихъ наукъ, безийстныхъ болъе ста человъвъ и исвлюченныхъ изъ семинаріи и училищъ болъе 250 человъвъ. Такое множество составляетъ бремя тяжное по управленію епархією. Сосёдъ мой, владына тамбовскій, подаль прошеніе въ Св. Синодъ объ увольненіи-по больни-отъ управденія епархією на повой въ Трегудаєвъ монастырь. Кто будетъ его преемникомъ еще неизвъстно. Въ Москвъ говорятъ, что будто назначается преосвященный Макарій, епископъ винницкій. Здісь спіту давно піть и ріжи начинають выступать изъ береговъ, но каждую ночь бывають морозы; весна открывается медленю, и птиды весеннія изъ ваших странъ начинають TOJANO HOSBISTACS.

27 марта 1857 года.

#### XXXII.

Р. S. Въ паствъ здъшней по благости Божіей мирно и благополучно. Ревторъ семинарів, арх. Антоній, находится въ Спб.
на чредъ священнослуженія и въроятно возвратится сюда въ
вевраль будущаго года. По добрымъ начествамъ его сердца и
ма я имъ совершенно доволенъ. Ревторъ віевской анадеміи на
новърватномъ пути изъ Спб. посьтилъ родину его Рязань; по
довъмъ его управленіе церковію въ извъстныхъ рукахъ, какъ
предъ симъ было, или еще болье; хотвли якобы ревторовъ
вминарій сдълать самовластными независимыми отъ мъстныхъ
рхієреєвъ, имъ предоставить ревомендовать въ послужныхъ
пискъвль всёхъ учащихъ, однако пріостановились. Внезапный
изовъ его въ Спб. привель въ смущеніе нъкоторыхъ, прихозищихъ въ неблаговоленіе, тъмъ, что его оставить тамъ ревторомъ.

Изъ Харькова здёсь слухи таків, что вы собираетесь въ с «Жекот. Чтен.», № 5-6, 1887 г. съверную столицу. Молимъ Бога, чтобы утвинтельный слух сей оправдался.

Сказывають, что журналь «Маявь» недавно подпаль подъ судъ Святыйшаго Синода за накую-то неблагопріятную статью о Россів, на которую сділаль закічанія и прислаль въ Синодь мишистры народнаго просвіщенія.

Надеждивъ, по поручению министиретва внутрениять дът, следя раскольниковъ, прокодилъ Молдавію, Валахію, Болгарію и наконепъ отправился въ Царьградъ къ патріарху, гдъ и теперь находится <sup>1</sup>).

Сообщить Н. И. Варсовъ.

<sup>4)</sup> На этомъ письмъ нъть даты. Повидимому оно относится 🖚 1816

# Культурная роль Византін вообще и въ южной Италін въ частности ').

## VI.

Ничто на западъ не подвергалось болье превратныть и невърныть сужденіять, чемъ греческая имперія Константинополя. Кажется, нътъ другого, болъе полнаго и болъе разительнаго примъра исторической пародін, чънъ тв искаженія, которыя въ теченіе долгаго времени составляли удёль ся літописей, и тів прісмы, которые до нашихъ дней господствовали въ деле оценки последнихъ. По странной игръ судьбы, два рода предразсудковъ-одинъ другого нелъпъе и слъпъе и оба одинаково ровно ни на чемъ не основанные - какъ бы соединились вивств, для того, чтобы сообща исказить существо этой имперіи и придать ей по возножности карикатурный характеръ: съ одной стороны, въ этомъ направленіи дъйствовали католические предразсудки и предубъждения, кореняиціяся въ исконновъ озлобленіи и недоразувівняхъ, восходящихъ еще ко времени крестовыхъ походовъ, предубъжденія, благодаря которынъ католическій міръ не могь допустить и мысли, чтобы церковь, отпавшая оть единства съ Риновъ, могла сохранить въ себв, среди всых пережитых ею превратностей и треволненій, дужовное могущество просветительнаго генія; съ другой сторони, къ тому же вели и предубъжденія философіи XVIII въка, которая была не въ состоянін понять возножность существованія имперін, прежде всего христіанской и почти полутеократической, -- имперіи, въ которой серьезные богословские вопросы глубоко волновали уны, и

Digitized by 4900 [C

<sup>1)</sup> Ивъ вниги F. Lenormant'a La Grande-Grèce. Paysages et histoire, 2-me ed., Paris, 1881, t. II, pp. 375-433. Переводъ Л. Н. Денисова.

гдъ енископы и монахи всегда занимали видное и вліятельное общественное положение. На почвъ указанныхъ предразсудковъ и возникла та, господствовавшая въ теченіе многихъ столітій, точка врвнія на нашъ предметъ-одинаково неверная и несправедливая, которая нашла свое последнее выражение въ слешкомъ не по заслуганъ опъненной книгь Гиббона. И лишь въ самое новъйшее время историки начинають справедливее относиться къ византійскому міру н, вивств съ твиъ, понемногу выясняють себв ту странную и сибшную непосивдовательность, которую допускаль прежде въ сужденіяхъ объ этой имперін, когда ее изображаль, какъ образецъ крайняго нравственнаго упадка, старческой испорченности и слабоумія, и туть же на ряду съ этикь разсказывали. что достаточно было появленія несколькихь беглецовь, которые искали убъжнща въ Италін, покинувъ захваченную турками Византію, для того, чтобы наміннть физіономію западнаго общества, воспламенить въ его средъ свъточъ науки и вызвать въ немъ движеніе къ возрожденію. Только теперь-правда, нъсколько поздно и не безъ нъкотораго удивленія-стали замъчать и обнаруживать все ведичіе византійской исторіи, и труды такихъ ученыхъ грековъ, вооруженныхъ общирной научной эрудиціей, какъ Папарі игонуло, Замбеллисъ и Саевсъ, во многомъ значительно содъйствовали этому счастливому перевороту во взглядахъ и мижніяхъ. Теперь, впервые, обратили вниканіе на тоть великій факть, что Константинопольская имперія, въ продолженіе целыхъ девяти въковъ, была оплотомъ, постоянно вооруженнымъ, постоянно осаждаеимъ и всегда выдерживавшимъ враждебные натиски, оплотомъ христіанской и цивилизованной Европы противъ напора волны самаго опаснаго варварства, хотя и менее заметнаго и не столь резко бросавшагося въ глаза, вакъ натиски германцевъ, варварства славянъ, болгаръ и, главнымъ образомъ, мусульманъ. Мы, дъти запада, им гординся, и вполив справедливо, воспоминаниемъ о Крестовыхъ походахъ. И однако, что значить этотъ эпизодъ, столь короткій и не оставившій после себя никаких устойчивших продолжительных результатовъ, что значить онъ въ сравнении съ тою борьбою, не менъе ожесточенною, не менъе героическою и не Digitized by GOOGIC

иенъе полною блестящихъ тріунфовъ и неслиханнихъ, тяжелихъ превратностей, которую вели византійцы, безь налівнивго перерыва, противъ всехъ силъ исламизна, во весь періодъ времени отъ Ираклія и до Константина Драгациса. Среди самаго густого мрака начала среднехъ вековъ, когда, казалось, на западе окончательно погасли все проблески интеллектувльной жизни, а общественный порядокъ и гражданственность представлялись вымершими въ конецъ, среди этого мрака Константиноноль являтся яркимъ очагомъ цивилизаціи, лучи котораго не разъ прорывали нависшій надъ западными странами сумракъ. Тамъ никогда не терлли своей живучести и силы великія научныя и литературныя традиціи, а длинный непрерывный рядъ византійскихъ писателей имбеть несомнівнное право на почетное иссто въ исторіи человіческаго духа. Греческая церковь, даже носле Фотія и Михаила Керуларія, дала міру изь своего дона цівлые легіоны ученыхь, святыхь и мучениковъ, и она имъетъ полное право требовать себъ обратно названіе православной церкви, такъ какъ никогда, во все время своего существованія, она ни разу не оступилась, ни разу не шагнула ивъ раскола въ область ереси. Ея роль въ деле распространенія христіанства была громадна; она покорила Евангелію половину Европы. Миссін греческой церкви были замічательно многочислены и илодотворны: во времена Юстиніана она подвизалась на поприщъ пропаганды среде гунновъ Мизін, среде крынскихъ готовъ-тетракситовъ и абхазовъ Кавказа, приченъ распространида свою проповъдь и иного далъе вплоть до Эсіспін, Сокоторы, Цейлона, Малабара, не исключая и Китая, откуда византійскими миссіонерами быль вивезень шелковичный червь, до того времени совершенно неязвъствий Европъ; въ парствованіе Ираклія ихъ проповъдь раздавалась въ средъ кроатовъ и сербовъ; при Михаилъ III они возвъстили Евангеліе болгарамъ, поравамъ, хазарамъ и русскимъ; при Василіи I проповъдь византійскихъ миссіонеровъ разнапась въ среде наренчанъ; при Константинъ VII она проникла къ венграмъ, а въ царствование Константина XII Мономаха слово вствии усликали печенъги. Вотъ почему императоръ Константинопольской державы такъ любилъ, нежду прочинъ, укращать себя

титуловъ равноапостольнаго, т. в. лица, исполняющаго миссію апостола въры. Летописи Византійской имперін, безъ всякой невыгоды для нихъ, могутъ быть поставлены въ параллель съ исторіей запада въ соотвътствующія стольтія. Онь, эти льтописи, являють, правда, и примвры гнусныхь, неблаговидныхь поступковъ и человъческого ничтожества; въ нихъ есть и свои позорныя и свои кровавыя страницы; но развѣ мы, сыны запада, не встръчаемъ такихъ же страницъ и въ нашей исторіи. Конечно, нътъ никакого основанія маскировать или стараться во что бы то ни стало оправдывать эти позорныя пятна, пестрящія анналы востока, -- они принадлежать къ области факта, и съ пини необходимо считаться; но за то, рядомъ съ ними, съ этими пятнами, сколько въ техъ же анналахъ славенхъ и по истине эпическихъ страницъ! сколько свидетельствъ въ нихъ о важныхъ услугахъ, оказанныхъ человъчеству и цивилизаціи. Греческій народъ средневъкового періода, который въ теченіе столь долгаго времени привыкли представлять себв изнаженными, разслабленными, оскотинившимся, неспособныть ни на какіе мужественные порывы и усилія, народъ этотъ, на продолжительномъ поприщъ своей исторія, нить ни съ чемъ несравнимыя эпохи воинственной энергіи, торжества надъ страшении и численно превосходящими его врагами, эпохи, стоющія самыхъ прекрасныхъ эпизодовъ изъ числа тахъ. которыми славатся, въ этомъ отношенін, германскіе и латинскіе народы. Никифору Фокъ и Іоанну Цимисхію не въ чемъ завидовать Карлу Мартелу, Васний I стоить не ниже Карла Великаго. а Василію II нёть основанія преклоняться передъ Великинь Оттономъ. Съ точки зрвнія культуры, интеллектуальной жизни и жудожественнаго генія, Константинополь времень Коминновь ножеть быть поставлень на одну доску съ Франціей XII и XIII въковъ. И если вообще роли бъглецовъ 1453 года, во всяковъ случаъ второстепенной, и было придано крайне преувеличенное значеные то, съ другой стороны, несометино, что прибытие во Флоренців. на соборъ, въ качествъ представителей греческой церкви, великихъ константинопольскихъ ученихъ, какови Виссаріонъ, Генналів Гемистъ Плесонъ, Маркъ сфесскій, равно какъ и отношенія, которыя установились въ то время между ниш и итальянскими ученими,—действительно были для Италіи водной света, озарившей ее; именно въ это время древняя Гренія впервые была пеказана западу, и именно съ этого исмента должна начинаться эпоха возрожденія наукъ.

Воть тв истини, которыя стали выясняться и признавалься только въ настеящее время, и воть почему теперь къ Византійской имперін стали относиться съ тою сираведливестью, какую заслуживаеть ея первостепенная роль въ исторіи Европы и цивилизаціи. Вибств съ тамъ, эти же истины дають возножность понять и то, какинъ образонъ византійскій элдинизмъ, эпохи отъ VIII до XII въковъ, съумьлъ покорить своему языку, своимъ нравамъ, релитін и тенію южную Италію и, въ частности, Калабрію—покорить такъ же полно, какъ ато сдалаль пятнадцать стольтій ранье эллинизмъ классическій. Этотъ важный фактъ обсолютной эллинизаціи страви, долгое время бившей латинскою, делженъ быль оставаться непроницаємою тайною и даже совершенно не признавалься до такъ поръ, пока сохраняли свею силу прежніе предразсудки и предубъжденія въ отношеніи византинизма.

И въ сановъ дъгь, тогда образовалась странная теорія, разсчитанная на то, чтобы объяснить, помию всякаго византійскаго вліянія, провехожденіе въ средніе въка элдинезма въ областяхъ южной Италів и даже въ средв населенія, которое еще и въ настоящее время говорить на ромейскомъ (невогреческомъ) языкъ, наковы обитатели Вовы въ Калабрін, Корильяно, Мартани, Каинисти и насса другихъ поселковъ въ области Отранто. Эта теорія вивла свой періодъ успъха, и до нашихъ дней она насчитываеть въ Италін много сторонниковъ; но удивительнее всего, что ее могь принять и принкнуть къ ней такой серьезный филологь и всторикъ, какъ Нибуръ. По этой теоріи оказивается, что будто бы этогь итальянскій элдинизнь не дивль начего общаго съ преврвиной разслабленностью и слабоуність Византін, игу которой вожная Италія подчинилась бы не иначе де, какъ съ содроганість E CL SATROHHUMA ECARNICHA CROPTHYTH BO WTO OH TO HE CTAIO, STOTH **чужевенный** гнеть. Все объясняется будто бы тыкь, что традицін

эллинияма сохранялись де здёсь, какъ непрерывно, изъ покольнія въ покольніе передававшееся наслёдіе древнихъ греческихъ колоній эпохи ихъ процвётанія — наслёдіе, которое продолжалесь де безъ перерыва во время римскаго владычества до среднихъ въковъ и вплоть до нашихъ дней. Этотъ эллинизмъ, въ течене цвянхъ двадцати столетій, жилъ де жизнью вполнъ самостоятельною, безъ какихъ бы то не было заимствованій отъ византійскаго міра; и такимъ образомъ, онъ, этотъ эллинизмъ, на ряду съ свемиъ мнимо древникъ происхожденіемъ, обладаль де и тамъ благородствомъ, которое будто бы ставняе его выше эллинизма Греціи, выродившейся подъ долговременникъ и подавляющимъ гнетомъ навазаннаго ей цезаризма.

Здесь, пока, къ этому им еще верненся нескольке неже, я оставляю въ оторонъ вопросъ о грекахъ Вовы и провинци Лекке; относительно ихъ мив не трудне будеть установить, путемъ неопроверживыхъ доказачельствъ, что кровь ихъ населенія по ноньшей иврв была подновлена новышими эмиграціями, современными завоевавію Грецін турками, а быть можеть, и болье повдники. Но даже если ограничиться только твиъ, что насается эллинизма Калабрін и остальной части вжной Италіи вплоть до Навшоля, какить представляется онь но живниь следамь вы документахъ норnahackato biaahyeetba, to k by takony cayyan teopia, othocairaa этоть элінневиь на счеть исконой ахейской и дорической колонизацін въ древности, оказывается не въ силаль сащитить себя въ настоящее время. Въ небольновъ, сжитовъ изследовани, г. Замбеллись разбиль рашительно всь положения этой теорів. Оз филологической точки эрвнія, греческій язикъ нисьменных паматнижовъ средневаковой Италін, равне вакъ и географическая номежланура современной Калабрін, не содержать въ себв инчего такого. необходино составляло бы отличительную особриность діалекта, происпединго непосредствение от древинго разговорныго наржчим дорянъ великой Гредін, помию всякаго сопривосновенія съ средневъковниъ греческить язикомъ Византійской имперін и безъ всякаго вліянія съ его сторони. Въ актахъ, песаннить ученина вис-HAME, H BY MESECONECRHISTY CRETEXY, COCTABIONEMY BY MORE MO-

настырей, им виходинъ чистый греческій азыкъ Визанчін — тотъ саний языкъ, петорый быль въ употребления въ инператорскихъ канцемиріяхъ и у агіографовъ востока; въ актахъ же, обязаннихъ своить происхождениемь частнымь необразованнымь лицамь, господотвуеть языкъ болье популярный; искажения и особенности котораго не нивыть еднако ровно ничего своеобразнаго и оригинальнаго; напротивъ, эти особенности представляются совершевно ремейскими (свойственными новогреческому языку), и единственное что ножень удивить подей, изучающихь новый греческій язикь, состоить вы томы, что и здесь встречаются теже особенности вы такой степени сходныя, нь столь древнюю впоху, и при томъ виъ предвловъ собственной Гредін. Эта последняя категорія греческихъ письменныхъ панятниковъ южной Ителіи представляеть для лингвистики первостепенный интересь, такъ вакъ въ нехъ, въ этиль намитинемиь, мы интень свидетельства, посволяющи намы проследить постепенный переходь лигературнаго и оффиціальнаго греческаго языка Вызантів въ новогреческій, ромейскій языкъ. Но одняво, этотъ посиваній языкъ, далеко, не составляя особаго свесобразнато нарвчія, является просто народемиъ, популярнить языкомъ востока, лишениямъ даже всякихъ областимиъ особенностей, CCAR HO CURTATE HEMHOTERE, BKDABMERICA BE HOPE, HTALLERCREENE словъ. Приченъ, явикъ этотъ представляется одникъ и тъпъ же, съ едной стороны, въ Константиненов и въ себотвенной Греціи а съ другей — въ итальянской Греціи средменвковой эпохи. Воть неотровержение и несопорымое доказательство лого, что сой эли страны желе одного в того же нравственного в духовного жезнью, что южная Италія въ то время не только находилась недъ вліяність электична, по и была византинизирована до санато порня, и что греческая культура южной Италіи облана своинь происхождения виенно. Константинопольскай державь.

Что же васается исторических свидетельству, то полное и совершенное вы этому отномении согласіе всяху текстову и всёху надимсей не оставляеть никакого соминнія вы тому, что вы отношеній того, что вы биле когда-то Великая Греція, традмін жино-нивана биле абсолютно прервани вы первые вука христіанской ори.

Уже Страбонъ, объевжавшій эту страну, свидетельствуєть, что въ его время только Неаноль, Регіонъ и Таранто один еще не поддавались датинизаціи или, виражаясь язикомъ самого Страбона, BADBADEBARIH: HO BY OCLATHRIX RECLECTARY HORCERY IDEVECTOR языкъ уже уступныъ свое изсто латинскому, равно какъ ремскіе же вравы заченили собой правы эллинскіе. Не и эти единственные три очага эдиннама, которие еще засталь Страбонь, вь свою очередь потасли въ періодъ винерін, и для наждаго изъ трехъ указанных поселеній можно даже сь точностію установить и время его окончательной датинизацін. Равнымъ образомъ, датинскою была здась и христіанская церковь, такъ вакъ водвореніе ся въ южной Италін находилось въ пряной зависимости отъ римскаго престола, подъ главенствомъ которато она и состояла. Для того, чтобы свова привиться и пустить кории на почве этих :областей, греческияъ языку и культур'в пришлось во вторей разъ завоевать и нокорить нть себь, кект это уже было сделяно ими за сонь столетій до нашей эры, — и это после не меньшей изръ пятисотлетияго про-MOZYTKA BROMORE, BY TOUGHIO ROTORATO ACA CTRAHE OMIA HEARROWS R HCRAIOTETOALHO ASTRICKOÑ.

Впроченъ, дестатечно сопоставить картину патинскаго Врупіуна въ VI въкъ после Р. Х., какою представляется она въ
сочиненіяхъ Кассіодора, съ картиною греческой Калабріи Х стольтія, наскольно она можеть бить возстановлена по жизнеенисанію
святаго Нила изъ Россано, достаточно одного этого сепоставленія
для того, чтоби убъдиться, что между этими состояніями одной и
той же страны, такъ рышительно ненохожним одно на другое, котя
и отдъленными другь отъ друга лишь четырексотлівтинать періодомъ,
не существуєть ровне никанихъ, непреривно продолжавнихся традицій, и что, наобороть, здісь им имбемъ ділю съ однимъ изъ
наиболіве поразительнихъ примітровъ кореннихъ переворотовъ, какію
только засвидітельствовани исторіей.

Воть тоть естественный и почти неизбажный результать, который должень быль получиться оть четырехваженого византийскаго господства, съ превосходствонь его цивилизаціи, которое принад-

западомъ; тъмъ болье именно такой результать быль неизбъженъ въ странъ, гдъ древнее происхождение одной части населения, даже и послъ долговременной латинизаціи, все-таки оставило въ ней врожденное сродство съ залинизмомъ, -- сродство, которое, при благопріятнихъ условіяхъ, не могло не сказаться. Воть фактъ, который прекрасно быль понять Кассіодоромъ. Какъ не старался Велезарійвыставлять себя вовстановителемъ романства, пришедшимъ воскресить въ немъ жизнь, вырвавши его изъ-подъ гнета варваровъ, онъ, однако, не обманулъ проницательности великаго государственнаго человька этой маской, которая, на нервыхъ порахъ, внушиль нтальянскимъ племенамъ розовыя надежды и иллизін, тотчась же, вирочемъ, и разсъявавшіяся. Онъ поняль, что за этой маской танлась поглащающая сила греческого элемента, стремившагося исподоволь и мало-по-малу подавить последніе остатки латинизма въ области имперін, которая на восток все-таки продолжала именоваться романскою, и энергично работавшаго въ деле ассимилированія себв Италіи. Онъ почувствоваль величайшую опасность, которой, благодаря греческому завоеванію, должны были подвергнуться латинскій геній этой страны и ея славныя романско-національныя традиців. И, такъ какъ онъ прежде всего хотыль, чтобы Италія оставалась Италіей, вивсто того, чтобы сдълатыя принадлежностью Византійской имперін, постепенно поглащаемою въ сферу непосредственнаго вліянія последней и мало-по-малу теряющею свое національное саносовнаніе; такъ какъ онъ хотыть, чтобы Римъ продолжаль следовать своему великому историческому призванию, вытьсто того, чтобы стать въ прямую зависимость отъ Константинополя, то онъ и обратился къ германскимъ варварамъ, ища въ нихъ защити и охрани для латинства.

То, чего онъ опасался, совершилось послё того, какъ рушилось дело, которому онъ посвятиль всё свои силы, т. с. послё разрушения готской монархии. И, по странной ироніи судьбы, греческому элементу Византіи только свою родину и удалось похитить у латинизма и подчинить ее своему языку, своей религіи и національной жизни, отделивши ее правственно оть всей остальной Италіи. За исключеніемъ своей южной оконечности, т. с. области древней Великой Греціи, весь полуостровъ остался лативский и итальянский, такъ какъ здёсь греческое господство всегда являлось лишь временнымъ, случайнымъ, да и то постоянно долже было бороться съ чуждымя ему элементами. Двё сили, остановившія прогрессъ греческаго порабощенія и распространеніе эллинама, сиссли въ то время латинскій геній Италіи и ея національную самостоятельность: одна—грубая катеріальная сила монархіи Ломбардовъ, этяхъ нослёднихъ пришельцевъ въ радахъ германскихъ заноевателей, и другая—правственно-религіозная сила пацекаго престола, ставшая центромъ и жизненнимъ очагомъ новаго романства,—сила, породившая цивилизацію современнаго занада.

## VII.

Однако, им можемъ и не ограничиваться одникъ только констатированіемъ того факта, что, въ періодъ времени между VI и X стольтіемъ, южная Италія снова превратилась изъ латинской въ совершенно греческую страну. Мы имвемъ возможность проследить и главнъйшіе моменты этого процесса и, вивстъ съ тъмъ, указать съ точностью и время, къ которому относится каждый изъ нихъ.

Въ теченіе первыхъ двухъ въковъ византійскаго господства не произошло ни одной, хоть сколько нибудь зам'ятной и ощутительной, переміны. Императорская Италія, тіснивая, опустошаемая ломбардами и со дня на день уступающая имъ по частямъ свою территорію, погружается наконецъ въ варварство, но все-таки остается латинскою — какъ на югі, такъ и вокругъ Равенны, такъ и въ Пентаполів и въ Римі. Во все это время равенскій экзархать продолжаеть существовать такимъ, какимъ организоваль его Юстеніанъ, и, вибсті съ тімъ, прододжаеть обезпечивать для итальявскихъ провинцій самостоятельное существованіе въ виперіи. Латинскій языкъ по прежнему остается здісь языкомъ оффиціальнымъ. Впрочемъ, и въ Константинополів даже, хотя здісь единственнымъ живымъ языкомъ, языкомъ разговорнымъ для всіхъ слоевъ населенія и употребительнымъ какъ въ литературів, такъ в при богоску-

женін, является языкъ греческій, тімъ не менье и здісь, въ продолжение значительной части этого времени, латинскій нашкъ оставался еще языкомъ дипломатін и некоторыхъ оффиціальныхъ акторы; вплоть до Константина Копронина исключительно онъ употреблялся въ надписяхъ на монотахъ, и только при Михаилъ Рангари латинскій языкъ окончательно изчезь и изъ этой спеціальной области его употребленія. Административный строй, созданный въ Италіи прагматикою Юстиніана, оставили еще шировій просторь для проявленія містнаго, туземнаго элемента и даже установиль извістныя гарантін сохраненія ся національности. Подъ начальствояъ и высшей властью экзарха, грека, назначавшагося и присмлавшагоси изъ Константинополя, каждый значительный городь нибль своего кижи. своего графа или консула, должности которыхъ, закъщавшілся лицами изъ среды туземцевъ, во многихъ мъстахъ вскоръ сдвиались наследственными или избирательными. Несомивние, действія этихъ туземныхъ магистратовъ подвергались контролю, и власть ихъ сдерживалась и сельно огранечивалась военными властями, начальниками менецій и патронами, которые, подобно экзарху, били греками и, какъ и онъ, присыдались изъ столицы, и которые, инвотъ съ тънъ же экзархонъ, являлись представителими имперский централизацін. Несомивино и то, что вся независимая и національная часть гражданской администраціи, предоставленная тузенцамь, была мудро разсчитана и приспособлена такъ, чтоби порождать но возвожности глубокую рознь въ средв ивстнаго населения и препятствовать сплоченности и прочному единству итальянской національности, которых искаль для нея Касстодорь подъ скинетронь остготовъ, и что, наобороть, изстныя вольности имъли въ виду создать, подъ главенствомъ непосредственнаго представителя имперасорской власти, безконечную массу маленьких республикь съ вре-**Генными** магистратами во тлавъ, или ничтожныть княжествъ съ ногизненнов властью князя, обособленных одно оть другого соперпчествомъ и завистью, которыя, конечно, старались поддер-Но въ то врепя, какъ Ринъ сталъ принадлежностью. ик**ать.** составною частью имперін; въ то время какъ напа ниъ гывася подланных константинопольского Августа, —ero духовный авторитеть и патрівршая юрисдивція все-таки остались безспорными и по прежнему распространялись на всю Италію-кать имперскую, такъ и домбардскую. На всемъ протяжение отъ Алып н до Мессинскаго пролива церковь Италін была единою и притомъ латинскою, и, такинъ образомъ, религія делала то, что был бозсильны двиать... подитика и администрація: она поддерживала среди итальянцевъ, столь жестоко обособленнихъ и раздробленнихъ на мелкія групция, единство и національную связь, которая охранява въ нихъ латинство повсюду-какъ въ ломбардскихъ, такъ в въ греческихъ областяхъ. Инператоры VI и VII въка съ упорствомъ и настойчивостью добивались подчинения папства своем нронаводу, сокращенія и ограниченія его духовной независимости. преслудуя одну црчр — покорить его своей власти и сдразть его послушиных орудіемь въ рукахъ императора. Они последовательно и систематически добивались возвишения константинопольскаго патріарха до степени ноднаго равенства съ римскимъ первосвятителенъ, и даже не прочь были патріарху новаго, восточнаго Рика, которому быль ножаловань титуль вселенского патріарха, присвоить изкоторое преимущество и первенство предъ духовнымъ главой провинго Рима. Но никто изъ нихъ, кажется, и не думаль непосредственно посягнуть на авторитеть наши и ограничеть объекъ и протяжение его юрисдикции, какъ западнаго патріарха, путекъ изъятія изъ его ведоиства некоторыхъ провинціальныхъ, областныхъ церквей.

Заметиих еще, что, что насается спеціально провинцій южных составлявших векогда Великую Грецію, то, въ теченіе всего VII столетія, владеніе императорова этими провинціями было в есравненно большей степени случайными и спорными, чемы их власть надь эвзархатомы въ собственномы смысле, нады Понтаме лемы и Римомы. Ломбардскіе князья, основавшіеся въ Беневент жаждами поком и съ ожесточеніемы добивались окончательная с и коренія этихы провинцій, не давая ниш ни единой минуты поко Въ теченіе всего этого столетія, южныя провинцій били арен безпрерывной войны и безконечнаго ряда связанныхь съ немо праватностей—войны, последовательныя фазы которой въ вастояп

время проследеть невозможно, не которая не разъ, даже и въ предълахъ Калабрів, почти окончательно витеснала отсюда византійцевъ, во власти коториять нередко не оставалось эдесь ничего, пром'в небольшого числа военных украпленія. То обстоятельство, что область завоеваній в влізнія князей. Беневенто значительно расширилась въ эту эпоху, засвидетельствовано по крайнай мере одникъ неоспориминь фактойь первостепенной важности, иненно тъмъ, что ломбардское право, въ качествъ права гражданскато, было принято всей вожной Италіей и дійствовало въ ней повоюду, вплоть до крайнить предвловъ Калабрін. Здісь ин сталкиваемся съ страннить и исплючительнымъ явленіемъ-сь областями, которыя били связани съ имперіей, накодясь подъ верховенствомъ императоразаконодателя, составителя институцій, пандекторь и кодекса, --- областями, которыя поддиве стади совершение греческими и въ которыхь, темь не менее, после этой окончательной эллинизации, какъ въ гражданской жизни, такъ и въ организаціи судовъ, госнодствовало не римское право Юстиніана и не византійское право Вазнинкъ, а нраво конбардсное: Влагодаря этому въ X въкъ, KOTAA BE STREE OCAACTEEL HE FORODREH YEE HE HA RARONE ADYFONE явыкъ, проив греческого, для нихъ поподобился переводъ на этотъ последній языкъ неданных ломбардами законовъ, что и было сденано по повежьню вером Ротариса. Въ греческихъ декупентахъ Х н XI стольтій, несанних въ Апулін и Калабрін, — изъ поторыкъ оден относятся ко времени владычества вызантійскихъ инператоровъ, а другіе ко времени нервыхъ нормановъ, --- всь законныя опредвлени и формули, всв затротиваемые въ нихъ вопросы юрисдикцін, равно какъ и всь встрвчающівся въ нехъ указанія на порядокъ процесса и решенія дель-пелековь относятся къ праву помбардскому.

Только-что сдёланныя нами замічанія еще боліе подтверждаются изученіємъ оффиціальныхъ документовъ неаполитанскаго кнажества, столь горячо приверженняго въ политикі, вплоть до нормандожаго завоеванія, ділу греческой имперів, но, вийсті съ тімъ, въ области религіи, всегда остававшагося подчиненнымъ папской присдикціи, въ виду того, что Неаполь находился въ Кампанів. т. с. въ провинціи, демавшей въ предвлахъ римской спархів. Относящісся къ VIII стольтію декументи этого княжества сще писани на лачинскомъ манкъ, но въ намичникахъ X въка въ нихуже паритъ ланкъ греческій.

Осйчасъ описанное наим положение вещей, которое поддерживалось въ течено двухъ столетий, виссанно изивнилось, когда вены хнула сресь вконоборцевъ и когда въ Константиненоль водверилась Исаврийская династия.

Движеніе и монитки жконоборства, этого своего рода ранняго кальвичника, которому Левъ Исаврания предался со вских пилонъ своего дескотического и полуварварского темперанента, визвали на востоки ожесточенную борьбу, которая предолжавась ночти цълов отольтів. Новая доктрина встрітина вдісь со сторени православія теровческое сопротивленіе, котерому, посль праве рада провратностей и поражений, въ концов концовъ все-таки удалось фдержать нобъду надъ нею. Но, вирств съ твиъ, дектрина эта адъсь же, на точь же вестокъ, менца себъ и инорочистенныть, фаналическихъ приворженцевъ, даже и съ радахъ дуковенства. Въ течено известнато времени, въ Константинополь, въ Малой Алін и въ бельшинстве восточните провинцій имперін, въ нользу идей иконоборства происходино по негима навіональное движеніе, увискаринее своими волимии вси классы общества, пвижение искрениее и тлубокое, аналогичное движению прогеставляема въ части Европы XVI в. и, подобио москъднену, визванное действительной и сорьезней необходимостью церковной реформы.

Наобореть, въ Италіи невня доктрины, которыми увлевался императорскій дворь, встрітили единодушное осужденіе. Когда Левъ Исяврання обнародоваль здісь свои указы противь иконопочитанія и сталь добиваться ихъ исполненія, то эта политка императора послужила ситналовь къ цілому ряду волненій и безпорядковь, благодари которывь имперія потерала бельную часть своихъ втальянскихь владіній и которые, вийстів съ тіль, были первымъ пагомъ къ религіозному отділенію востока оть занада. Рашъ изгналь императорскаго княза Василія, объявиль себя независимнить вручиль папів Григорію II временную власть, которая до тіхъ

поръ нримадлежала князьямъ отъ имени императора. Равенна, въ свею очередь, возмутилась, убила экзарха Павла и передалась лом-бардскому королю Дунтпранду. И, если не далъе, какъ въ слъдующемъ году, экзарху Евтихію и удалось снова занять ее при помощи венеціанцевъ, то лишь на очень короткое время, такъ какъ все правленіе Евтихія било занято одной заботой—сдерживать въ средъ населенія Равенны глухое волненіе и броженіе, готовыя каждую минуту перейти въ открытое возмущеніе

Отмыма иконопочитанія составляла лишь часть программы иконоберцевъ, кетеран, сверхъ того, требовала уничтожения монашества и такого преобразованія общества на исключительно світскихъ началахъ, при которомъ Церкви была бы предоставлена лишь зависимая и подчиненная роль. Благодаря этому, иконоборческая доктрина нашла себъ приверженцевъ именно въ средъ гражданскаго общества и бълзго духовенства, нежду твиъ какъ нонахи оказывали ей одинодушное сопротивление; и, при такихъ то тяжелыхъ обстоятельствахъ, орденъ святого Василія стяжалъ себв блестанцую славу своей непобъдиной приверженностью и върностью православію. Такить образонь, когда, въ 730 году, императорь Левъ низложилъ натріарха Германа, сопротивлявшагося его нововведеніямъ, и вступиль на путь насилія и преследованій противъ православных или приверженцевъ иконопочитанія, то преследованія эти преинущественно были направлены противъ нонаховъ. Этикъ обстоятельствомь, въ свою очередь, было вызвано и обусловлено настоящее, такъ сказать, выселене ионаховъ по направлению къ западу. Массы священно-служителей и ионаховъ, избъгшихъ рукъ палачей, искам убъжнща не только въ Римъ, который оказывалъ имъ радушний пріемъ, но еще большее число ихъ. покинувшее востокъ, водворилось въ южнихъ провинціяхъ Италіи, которыя оставались въ подчинени императору.

Начиная съ 733 года, въ одной области Вари насчитывали пълую тисячу греческихъ восточныхъ монаховъ, нашедшихъ себъ въ ней убъяще. Согласно данныйъ византійскихъ писателей и итальянскихъ хроникеровъ, общее число православныхъ—священниковъ, монаховъ и мірянъ, переселившихся въ продолженіе двухъ
«Христ. Чтвя.», № 5—6, 1887 г.

парствованій, Льва Исаврянина и Константина Копронима, из Греціи въ Калабрію и область Отранто, для избъжанія направленныхъ противъ нихъ преследованій, можно епределить въ 50,000 человекъ. Такимъ образомъ, въ этихъ областяхъ образовалась настоящая греческая колонія и, при томъ, колонія въ значительной части монашеская. Въ одной Калабріи насчитивали девяносто севь монастырей ордена святого Василія, основанныхъ здёсь въ эту эпоху. Въ действительности, ихъ тамъ было гораздо больше—болье двухсотъ монастырей, но большинство изъ нихъ исчезло виссандствіи, не оставивъ после себя никакихъ следовъ, такъ что и самыя ихъ названія были забиты. На одной территоріи Россано такихъ монастырей было десять, и въ нихъ жило более шестисоть монаховъ.

Отранто, Барлетта, Амальфи, Салерно и масса другихъ мъстностей Неаполитанской области, равно какъ Мессина и Палерио, гордятся обладаніемъ древними византійскими образами, которые нъкогда служням предметомъ горячаго почитанія на Востокъ и которые, какъ утверждають, были спасены отъ ожесточенія и озлобленія иконоборцевъ и привезены сюда бъглецами VIII стольтія. Наиболье интересною изъ такихъ иконъ, по связываемому съ нею преданію, представляется безспорно икона Барійская.

Всв, изучавшіе византійскую исторію, знаковы съ попу ностью в взрастностью Давы-Путоводительници (Одигитрів) образъ, какъ говорили, былъ написанъ святивъ Лукою, HARDON изъ Іерусалина къ Пульхеріи, сестрѣ Өеодосія II, по сть ефесскаго собора, и хранился въ Византіи, въ церкви Оди roca. Store образъ, почитавшійся какъ защита, палладіунь герот да Константи нополя, отъ времени до времени, въ случаяхъ сег провной описности, брали изъ храма и носили во главъ войскъ .. И много разъ за избавление иконою императорскаго престола с лъ нападеній ава ровъ, персовъ, сарациновъ и болгаръ, ее съ торжествонь прино сили обратно чрезъ Златыя врата, при пъні и гиина Тү бисериях **отратуу** и благодарственныхъ молебновъ. Т Левъ Исаврянинъ обрег этоть образь, какъ и прочія иконы, ня л сожженіе. Тогда,—как повъствуетъ Синаксаріонз греческой г деркви въ Вари, составлен Digitized by Google

ный во время византійскаго владычества, въ X или XI стольтін, греческимъ священникомъ Глегорисомъ (очевидное искажение имени Григорія), — тогда два монаха решились спасти это драгоценное сокровище. Они похитили тайно икону и скрыли ее въ ящикъ, который сдали на борть одной изъ галеръ флота, предпазначеннаго для армін, которую императоръ посылаль для успиренія мятежа папы Григорія II и для наказанія интежниковъ. Въ январв 733 года флотилія поднята паруса, но, при самонь входь въ Адріатическое море, была застигнута ужасной бурей, которая разсвяла ее и потопила часть кораблей. "Тогда надъ кораблемъ, въ воторомъ была скрыта эта чудотворная икона, спустился съ неба. подъ видомъ прекраснато юноши, ангелъ, который вдохнулъ бодрость въ души обезумъвшаго отъ ужаса экинажа и, ваявшись за руль, ввель судно невредимнить въ гавань Вари. Это случнаось въ первый вторникъ марта изсяца". Еще и теперь въ Варійскомъ соборъ поклоняются старинному образу Вогоматери, греческаго происхожденія, написанному на дскі, задымленному и на половину источенному червями, и эту икону выдають именно за образъ Дъвы-Путеводительници, такинъ чудеснымъ образомъ привезенной сюда изъ Константинополя 1). Я предоставляю жителянъ Вари заботу о защеть подлинности ихъ чудотворной иконы противъ притязаній

<sup>1)</sup> Дава-Путеводетельнеца быль посвящень еще храмь въ монастыра (ордена св. Василія) Санта-Марія дель-Патиръ, бливь Россано. Преданіе этого монастыря, греческій тексть котораго, къ сожалінію, въ настоящее время утраченъ и которое извъстно дишь въ датинскомъ издожении, составленномъ Угелле, разсказывало объ ниввшенъ вдесь ийсто въ 1080 году явленін Богоматери одному отшельнику, по имени Нилу, котораго не следуеть смешивать съ великить св. Недомъ изъ Россано, жившимъ на прлое стольте ранве. Явившись этому благочестивому пустынику, Богоматерь, какъ разсказываетъ преданіе, сама очертила на вемлів планъ храма, который Она хотіла, чтобъ Ей выстроили на этомъ мисти, и который, дийствительно, быль построенъ вявсь десять явть спустя, т. е. въ 1090 году, по приказанію князя Ромера. Тэмъ ве менте, это, очевидно, не могло быть ничамъ наымъ, какъ лишь возстановленіси в храма, — быть можеть, послів разрушенія его сарацинами мям посла продолжительного запущения, такъ какъ жизнеописание свят. Нила изъ Россано показываетъ, что на этомъ маста монастырь существоваль уже въ X вът.

благочестивыхъ грековъ Константинополя, которые, съ своей стороны, утверждають, что настоящему образу Дввы-Путеводительницы они покланяются у себя, во Влахернахъ, и что онъ былъ спасенъ не менъе чудотворнымъ образомъ, хотя и не такъ, какъ разсказываетъ западное преданіе, въ самомъ Константинополъ. Не вившиваясь въ это препирательство приходовъ между собою, я ограничусь тъмъ, что приму даложенное выше преданіе ихъ за поэтическій символъ перенесенія элиннама въ Италію православными бъгдецами.

Струппированные нами выше факты вполив достаточны, чтобы видъть, что приверженные иконоборству императоры въ южной Италін пресладовали совсань не ту религіозную политику, что на Востока. Уже изъ того, что вконопочитатели бъжвли именно сюда, въ провинція южной Италін, видно, что оне шли сюда съ увъренностьм: найти здівсь, если не совершенное, то по крайней мірув относительное спокойствие. Иконоборческая ревность неаполитанскаго, живая Эксгинаратуса представляется для этихъ областей нскиючетельных явленіемъ. Онъ быль убеть жителями Невполя, а его преемники, сначала Петръ и въ особенности Осодоръ I. оставаясь энергичными приверженцами имперія, обнаруживали, вивств съ твиъ, горячую православную ревность, побуждаемые которою всегда принимали къ себъ, съ предупредительностью и уваженість, быглецовь-икономочитателей, приходившихь съ Востока. Да и самъ Левъ Исанрянинъ страдалъ лишь излишимъ пиломъ сектанта; но въ минуты, когда эта страсть не ослешляла его, въ немъ сказывался геній великаго военнаго человъка и упълаго политика. Примъри Рима, Равении и Неаполя убъдили его въ необходимости остановить исполнение его религизныхъ эдиктовъ въ итальянскихъ областяхъ имперіи. Это представлялось единственныхъ средствомъ для сохраненія того, что ему еще оставалось отъ этихъ областей.

Римъ быль уже потерянъ, а Равенна была доведена до состоянія, при которомъ до окончательной потери ел уже оставалось в немного. Въ виду этого Левъ рёшился обезпечить за собой по крайней мёрё обладаніе южными провинціями Италіи, намболье

близкими въ Гредін и которыя ему легче всего было сберечь, такъ какъ ихъ сравнительно не трудно было связать теснее съ ниперіей, высвободивъ ихъ изъ-подъ вліянія латинизна и порвавъ ихъ религіозную связь съ Римонъ. Между тімъ канъ въ Равенні экзархъ Евтихій вель, оть имени имнератора, одновременно богословскую и политическую борьбу съ папами, создавая вооруженныхъ враговъ папству и подыскивая убійць для Григорія II, опиравшагося на фанатическую преданность римлянъ, --- самъ императоръ, своей знаменитой новеллой, которая долгое время по ошибкъ принисывалась Льву Философу, отделить отъ западнаго патріарката церкви иллирійскую и сицилійскую, передавъ ихъ въ віденіе константинопольской патріархів, къ которой были причислены и всв діоцевы въ Италін, зависвешіе ранве отъ интрополитовъ Реджіо, Северіаны и Отранто. Въ силу этой изры, указанныя епархін были изъяты изъ-подъ вліянія латинства, подчинены греческому обряду и, такимъ образомъ, связаны съ востокомъ могучею религіозною связью, которая должна была гарантировать ихъ върность восточной церкви. Въ то же время эта итра, такъ значительно уръзывавшая область проявленія папской юрисдикцін, служела какъ бы отвътомъ императора на возмущение папи противъ имперін.

Политическій интересь, связанный сь указанной иврой для Греческой имперіи, быль очевидень. Но, вивств съ твиъ, это ивропріятіе, или лучше: предпріятіе, уже само по себь, представрялю нічто достаточно серьезное и достаточно щекотливое для того, чтобы заставить императора избігать осложненія этого, и безь того сложнаго діла вопросомъ иконоборческимъ. Вивсто того, чтобы, среди горячки ратоборства во имя богословскихъ новмествъ, которыя итальянцами отвергались, прямо и открыто назалать на епископовъ, коихъ императорская новелла изъяла изърденія Рима и подчинила юрисцикціи Константинополя,—вивсто того, необходимо было приласкать ихъ, польстить имъ, осыпать ихъ милостями и привиллегіями и, главнымъ образомъ, не затронвать ихъ религіозныхъ убъжденій, ихъ правовърія. Въ силу того соображенія, Левъ Исаврянинъ остановихся посотношенію

въ южной Италін на такомъ же образв двиствій, какой быль принять имъ въ отношеніи острововъ Архипелага, когда религіозині вопросъ выяваль тамъ ужасное возмущение. Константинопольский дворъ быль изумлень темъ благодушіемъ, съ которымъ императорь относился въ этимъ островамъ, нослѣ усмиренія ихъ, и тѣмъ, что большинству изъ нихъ было предоставлено право сохранить свои нконы и давать у себя убъжище преследуемымъ за иконопочитаніе монахамъ. Но это объясняется темъ, что императоръ обладалъ достаточной политической мудростью, благодаря которой онъ умыль останавливаться вовремя, при встрече съ слишкомъ трудно одолимыть препятствіемъ, и рисковаль доходить, въ преследованів своихъ религіозныхъ целей, до крайности лишь тамъ, где онъ чувствоваль, что его личныя тенденціи въ этой области поддерживаются болье или менье благопріятнымъ настроеніемъ общественнаго мевнія. Императорскимъ чиновникамъ въ южной Италіи было предписано въ своемъ личномъ образъ дъйствій и въ своемъ религіозномъ быту во всемъ сообразоваться съ примъромъ самого императора, но, вивств съ твиъ, предоставить полную свободу православнить (вконопочитателять), не безпоконть бъглецовъ и дать ниъ возножность обрести въ этихъ провинціяхъ мирное убежище. Въ самомъ деле, разъ императоръ хотелъ подчинить эти области юрисдикціи греческой Церкви и отнять ихъ у папи, то въ этомъ случав ионашеское выседение съ востока въ Италир представлялось обстоятельствомъ, въ значительной степени содъйствовавиниъ видамъ императорской политики, - обстоятельствомъ, которое, въ интересахъ той же нолитики, требовало поддержки, а не преслъдованія со стороны имперских властей. Неукротимые противники проектовъ Льва Исаврянина на востокъ, монахи ордена св. Василія, переселясь на западъ, становились тапъ хотя, быть можетъ, и безсознательными, но, тъмъ не менъе, крайне дъятельными агентами и проводниками плановъ того же императора. Они постепенно покрыли Калабрію и область Отранто настоящими монастырскими колоніями, хотя и враждебными иконоборческимъ новшествамъ, но оттого ничуть не менее привязанными къ греческому обряду и не менъе проникнутнии притязаніями константинопольскаго патріаршаго престола и пропитанными восточными предубівжденіями противъ латинянъ. Эта колонизація, по необходимости, должна была въ короткое время потопить въ своихъ волнахъ тузенное духовенство, между тімъ какъ, съ другой стороны, монахи переселенцы не могли не дать этому духовенству понять и почувствовать свое превосходство надъ нимъ—превосходство, на которое они имъли право въ качествъ исповъдниковъ и приверженцевъ правовърія. Такимъ образомъ, колонизація эта была призвана сдёлаться самымъ могущественнымъ орудіемъ религіозной и политической эллинизаціи края.

Вотъ соображенія, которыя прекрасно понималь высокій умъ Льва Исаврянина и которыя легли въ основу его политики по отношенію къ южной Италіи. После него и даже при его сынъ, Константинъ Копронимъ, который унаслъдовалъ сектантскій пыль своего отца, но не его геній, и который пресавдоваль свои иконоборческія цели съ еще более кровожаднымъ ожесточеніемъ и ослепленіемъ, — даже при немъ правители южныхъ областей Италіи оставались върными традиців, освященной политикою Льва Исаврянина. При императорахъ, которые на Востокъ били самыми ожесточенными врагами и пресавдователями правовърія, Калабрія и область Отранто пользовались, въ отношенін религіи, почти полнымъ безиятежнымъ покоемъ. Самое большое, если отъ времени до времени имъ приходилось несколько сдерживать себя, быть несколько остороживе въ виду крайней страстности инператоровъ, принимать ивкоторыя предосторожности, дабы не становиться въ слишковъ явное противоръчие съ ихъ требованиями, и иной разъ но возножности ловко обходить инператорскія повельнія въ техъ случаять, когда последнія формулировались ужь слишкомь решительно. Такъ, напримъръ, Неаполь, -- который хотълъ одновременно оставаться сторонникомъ императора въ политики и, вмысты съ гъмъ, въ церковновъ отношении подчиняться юрисдикции Рима,— Неаполь, не допуская, при этомъ, открытаго прямого сопротиввенія, съумъль не разъ обойти предписаніе императора, запрепавинее этому городу испрашивать назначенія и посвященія своего Digitized by Google шископа у напы.

Въ правленіе Константина Копроника, паденіе Равенскаго экзархата, окончательно ограничившее императорскія владінія въ Италіи областью древней Великой Греціи, еще болье закрышло политическую связь последней съ остальною имперіей, подобно тому какъ ранве новелла Льва Исаврянина укрвиила между ними связь религіозную. Съ этого момента въ администраціи и управленіи Калабрін и области Отранто не оставалось абсолютно ничего латинскаго. Существовавшій ранве особый порядокъ управленія ими быль отменень, и оне были организованы по общему типу военныхъ областей, — реформа, которая поставила ихъ въ непосредственную зависимость отъ Константинополя и совершенно вдвинула въ рамки общей имперской централизаціи. Это было новымъ шагомъ на пути къ ихъ подчиненію византійскому элинизму. вообще, для этихъ областей, организованныхъ въ качествъ придатка или принадлежности Греческой имперіи по ту сторону Іонійскаго моря, весь VIII въкъ былъ періодомъ мира и исключительнаге благосостоянія, въ противоположность религіознымъ волненіямъ востока и тыть невагодамы, которыя тяготыли надъ остальною Италіею, благодаря пробуждению воинственной энергіи домбардовъ и ихъ раздорамъ съ франками. И, подъ сънію этого-то мира, и пустило свои первые корни перерождение этихъ областей изъ латинскихъ въ греческія-перерожденіе, подготовленное уже усиленной эмиграціей православныхь, біжавшихь отъ иконоборческихъ преслівдованій съ востока на западъ.

Замвиательно, что папы, довольные твиъ, что имъ удалось оградить центръ католицизма отъ подчиненія Византіи и охранить датинство отъ заразы восточной ереси, кажется и не пытались въто время хоть чвиъ-нибудь воспрепятствовать эллинизаціи южной Италіи и даже не оказали хоть сколько-нибудь серьезнаго сопротивленія ивропріятію, —а оно, во всякомъ случав, должно было быть для нихъ очень чувствительно, — ивропріятію, благодаря которому они потеряли, въ пользу Константинопольскаго патріархата. церкви южной Италіи, Сициліи и Иллиріи. Везъ сомнінія, образъ дійствій какъ въ этомъ отношеніи, крайне миролюбивній и сдержанный, быль въ значительной мітрів діломъ святаго Захаріи, ко-

торый, происходя отъ греческаго семейства, жившаго въ Севетріанъ, въ Калабріи, принадлежалъ, въ нъкоторомъ симслъ, къ объивъ національностявъ. Дъйствительно, ни на минуту не переставая охранять и поддерживать, своею мудрою и, вийств съ твиъ, энергичною политикою, недавно завоеванную независимость Рима, этотъ великій папа не только теривливо сносиль, но даже прямо. благопріятствовать власти императора въ другихъ частяхъ Италін, гдъ она еще сохранялась. Такинъ образонъ, онъ, --- не отклоняясь, вирочемъ, и ни на шагъ не отступая отъ своей завътной цъин,: которую онъ считалъ вполнъ справедливою и законною, не взирая. на иконоборческую ревность и ожесточение Константина Копронима, --- никто иной, какъ онъ велъ переговоры и заключилъ соглашеніе съ Лунтпрандомъ на предметь возвращенія экзарху Евтихію городовъ Пентаполя, отвоеванныхъ у грековъ ломбардскимъ королемъ. Впрочемъ, какъ кажется, папы VIII столетія прекрасно нонимали, что епархін южной Италіи, огражденныя отъ ереси твиъ .. духомъ, который царилъ въ нихъ, благодаря бъглецамъ-иконопочитателянь, оставаясь въ донъ греческой церкви, были предназначены играть, въ деле охраненія православія и католическаго единства, болъе важную и болъе полезную роль, чъмъ если бы .. онъ оставались въ въденіи и подчиненіи латинской церкви. И это внолив оправдалось тою ролью, которая выпала на долю еписконовъ греческой Италіи на второмъ никейскомъ соборв, при осужденін иконоборческихъ доктринъ, равно какъ и на константинопольскогь соборъ 869 года, при низдожении Фотія и возстановленім Игнатія на патріаршемъ престоль.

Среди современных историковъ Треціи вошли въ моду изинине преувеличенныя похвалы по адресу императоровъ-иконоборцевъ и ихъ религіознаго предпріятія; ихъ привыкли изображать представителями истиннаго духа эллинизма, и предвістниками его удупиности. Одна историческая школа во Франціи жадно ухвативсь за это положеніе. Мы виділи, какъ недавно одинъ истоикъ, очень образованный и извістный своимъ радикальнымъ пыомъ, дошель, въ этомъ отношеніи, даже до того, что рішился гверждать, что діло Льва Исаврянина и Константина Копронима было ничемъ инымъ, какъ деломъ революціи 1789 года, къ осуществленію котораго эти императоры сділали попытку слишкомъ рано, за целую тысячу леть до наступленія благопріятнихь тому обстоятельствъ, и которое въ ихъ время было подавлено клерикализиомъ, этимъ въчнымъ врагомъ всякаго прогресса. Впрочемъ, историки, поддерживающіе подобныя теоріи, крайне признательны иконоборцамъ главнымъ образомъ за то, что последніе такъ прекрасно и такъ усердно занимались охотой на монаховъ. Нътъ сомнънія, что среди ходячихъ и стереотипныхъ сужденій объ этихъ императорахъ многое требовало пересмотра и провърки. Въ личности Льва Исаврянина, не смотря на всю необузданность его фанатизма и на ряду съ нею, было не мало и великихъ сторонъ, которыя современной исторіи предстояло еще выставить въ надлежащемъ свъть; вивсть съ тымъ, нужно было отдать должную Справедливость гражданскимъ и политическимъ законамъ этого императора, которые ранве оцвинвались далеко не по достоинству, н, главнымъ образомъ, следовало выяснить то обстоятельство, что иконоборды оказали въ VIII столътіи греческой Церкви ту же услугу, что и протестанты XVI въка церкви латинской, принудивши ее предпринять и осуществить въ самой себъ реформу, которая въ то время стала уже безусловно необходиной. Но если оти историческія соображенія и справедливы, то идти дальше-во всякомъ случав значить впадать въ абсурдъ. Приговоръ, произнесенный сознаніемъ потомства иконоборческой доктринъ, и сужденія его о необузданных диких насиліях иконоборцевь и о тыхь печальныхъ последствіяхъ, которыя повело бы за собою для цивилизаціи ихъ торжество, — не требують никакихъ существенныхъ изм'яненій и исправленій. Констатируемый нами здісь факть служить санынь лучшинь и санынь рышительнынь ответонь на фантастическія теорін, которыя, безъ всякаго основанія и къ ущербу для истины, вносять современные страсти и элементы животренещущихъ вопросовъ нашего времени въ историческій анализъ событій, имівшихъ місто одиннадцать віковъ тому назадъ. Въ одномъ единственномъ отношени византійскому эллинизму удалось алержать надъ латинскимъ міромъ прочную, долговременную по-

обду: онъ, этотъ эллинизиъ, обнаружилъ и выказалъ могучую жизнедентельность, наряду съ громадной силой распространения и приспособленія, — силу, ни въ чемъ не уступающую могуществу классического эллинизма временъ его процебтанія. И эта побіда,столь удивительная, что ее долгое время даже не привнавали, считая ее невозножною, и которая, въ то же время, была побъдой цивилизаціи надъ варварствомъ, — эта побъда представляется ничёмъ инымъ, какъ деломъ православія, осуществившимся въ тотъ саный моменть, когда иконоборцы силились съ корнемъ уничтожить само православіе. И орудіями последняго въ этомъ деле были ть самые монахи, которыхъ съ такинъ ожесточениемъ преслъдовали иконоборцы. Монахи запада дождались уже своей исторіи, которая, при томъ, написана съ такимъ неподражаемимъ краснорѣчіемъ; монахи востока еще ждутъ своего историка, хотя ихъ летописи не менее западнихъ славни и блистательни. Одну изъ наиболье прекрасных главь ихъ исторіи, безспорно, составило бы имъвшее мъсто въ VIII въкъ выселение въ Калабрию и покорение этой области, ставшей ночти совершенно варварскою, греческой культурь, -- покореніе, осуществленное изгнанниками, которыхъ ихъ отечество выбросию изъ своего дона, какъ недостойныхъ членовъ общества. Здесь, въ этой стране, чада св. Василія оказались, въ роли цивилизаторовъ и просветителей, достойными соперниками ин томпевъ св. Бенедикта.

И дъйствительно, монастыри братства св. Василія въ Калабріш, основанние монахами, бъжавшими отъ преследованій воинственной династіи, менье всего заботившейся о процентаніи наукъ, мень скоро стали чудними очагами богословской, философской питературной культуры, убъжищами, въ которыхъ нашли себе прімоть научныя и литературныя преданія классической Эллади.

Савелюсь, что они, во имя и въ интересахъ другой цивилизаціи, зяли на себя продолженіе дёла, осуществить которое пытался раво Кассіодоръ, въ своемъ монастырё въ Виваріи. Влагодаря всему гому, ихъ вліяніе на области, въ которыхъ основывались, предтавляется вполнё естественнымъ; имъ удалось сдёлать эти области треческими именно потому, что они внесли въ нихъ самую у

сущность эллинизма-все то, что было въ последнемъ наиболее совершеннаго и возвышеннаго. Для того, чтобы показать цвътущее состояніе интеллектувльной жизни этихъ благочестивніхъ обителей, незачень прибегать къ другинъ доказательствомъ, — достаточно указать на прекрасный греческій языкь, которымь написаны житія святыхъ, составленныя въ этихъ монастиряхъ въ ІХ и Х стольтіяхь, т. е. въ такое время, когда весь латинскій западъ быль окугань непроницаемымь мракомы варварства, и на ту громалную и глубокую эрудицію, которую обнаруживають ихъ авторн въ отношении священнаго Писанія, сочиненій отцевъ Церкви в даже трудовъ выдающихся светскихъ писателей. Въ самомъ Константинополъ мы не находимъ ничего лучшаго. Въ одномъ изъ этихъ жизнеописаній, именно въ біографіи св. Нила изъ Россано, написанной его ученикомъ, блаженнымъ Вареоломеемъ, авторъ, на ряду съ прочини достоинствани св. Нила, хвалить его ловкость н опытность въ деле копированія, заботливость и стараніе, съ коими онъ относился къ этому занатію, т. е. къ воспроизведенію руконисей, которому онъ ежедневно посвящаль по три часа, и красоту его ночерка. Впрочемъ, въ этомъ отношени и самъ ученикъ следовалъ примеру и преданіямъ своего учителя; жизнеописаніе блаженнаго Вареоломея, въ свою очередь, пов'яствуеть, что онъ самъ отличался въ искусстве переписки, равно какъ и въ искусствъ дитературнаго изложенія, и что никто въ его время не съужълъ бы переписать книгу съ большею аккуратностью и правильностью, чемъ онъ. Греческіе манускрипты, писанине въ Калабрін, нивются въ громадномъ количествів въ библіотекахъ Европы, благодаря тому, что, въ теченін последнихъ трехъ вековъ, европейцы, пользуясь паденіемъ и запущеніемъ греческихъ монастырей этой области и усиленно следуя прикеру, который впервые быль дань кардиналовь Sirlet, расхитили ихъ литературныя сокровища, изъ коихъ въ саной Калабріи не осталось почти ничего. Монфоконъ квалить обычное изящество и правильность этихъ калабрійскихъ рукописей.

Я никогда не могъ читать безъ особаго волненія одно жъсто изъ жизнеописанія святаго Фантина, одного изъ ведичайщихъ греческих игуменовъ Калабріи, жившаго въ первой половинѣ Х стольтія. Вдохновенный пророческимъ предвидъніемъ того, какая участь 
ждала въ будущемъ греческую церковь южной Италіи, столь цевтушую и образованную въ то время, несмотря на безчисленныя 
невзгоды, тяготъвшія надъ нею, благодаря набъгамъ и вторженіямъ 
сарациновъ, онъ, какъ разсказываеть его біографъ, обходилъ на 
старости льть мъстные монастыри и, переходя изъ одного въ другой, повсюду лилъ потоки горькихъ слезъ, думая о томъ времени, 
когда эти пріюты молитвы и цивилизаціи будутъ превращены въ 
конюшни для ословъ и муловъ, когда въ нихъ прекратится умственный трудъ, когда книги ихъ прекрасныхъ библіотекъ будутъ 
разбросаны, разодраны и брошены въ огонь.

## VIII.

Съ наступленіемъ ІХ стольтія для византійскихъ провинцій пожной Италін начинается эра мусульманских в нашествій, т. е. періодъ невероятныхъ испытаній и невзгодъ. Невзгоды эти продолжаются вплоть до следующаго века, на долю котораго ихъ выпало тоже не мало, но все-таки въ особенности ужаснымъ было ІХ стольтів. Временами казалось, что арабское завоеваніе готово водрузить свое побъдное знамя на почвъ континента, подобно тому, какъ оно сделало это въ Сицили. Въ Калабріи, Вари, Таранто, Северіана превратились въ мусульманскій поселенія, вокругъ которыхъ группируется не мало и другихъ, менве важныхъ, солоній. Среди этихъ опустошеній, тв изъ основанныхъ въ предпествовавшемъ стольтів монастырей братства св. Василія, котоно избъгли разворенія, по прежнему остаются очагами цивилизаін и интеллектуальной культуры. Но за то сколько изъ нихъ, въ этихъ ионастирей, до основания разрушени воинственнить ожегоченіемъ невірнихъ!

Среди этихъ испытаній, подобныхъ тімъ, которыя, благодаря рианамъ, переживали западныя области франкскаго королевства, ристіанское населеніе южныхъ провинцій Италіи подчиняется поремінно то латинскому, то греческому вліянію, смотря по ходу

борьбы противъ мусульнанъ и сообразно ея вревратностявъ Те армін Константиновельской имперін высаж иваются въ Отранто, Рос сано или въ Кротонъ и временно оср.обождають страну от гра бежей и ига арабовъ; то лонбардст не князья Беневенто, Салеры или Капун гонять предъ собою орди мусульманъ и отвоевнвают у нихъ часть Апулін или Кал абрін, для того, чтобы сейчась в вследь затемъ снова мете рять завоеванную область. Порой в арену выступають сани Усрманскіе императоры, какъ, напривърз Людовикъ II, которые, ведуть многочисленныя полчища на ш Италін, для того, чтобы отнять ихъ заразь и у арабовъ, и византійцевъ. Въ области религіи, бенедиктинскіе монахи в Монтекассино, д<sup>\*</sup> <sub>аятельно</sub> покровительствуемые лембардскими князыл и бывшіе на корошемъ счету у представителей императерскаго пр вительства, распространяють свои владенія вплоть до самой Б лабрія, у здісь, на ряду съ учрежденіями братствъ св. Васні основит заются цълые рои, вышедшіе изъ великаго бенедиктинсы ульн. . Несмотря на разницу обрядовъ, въ общенъ между семьяни ! Вог ледикта и св. Василія царить зам'вчательное братское едино в не согласіе. Пока византійцы владели одной частью Ита. аббатство Монте-Кассино не выказывало никакой враждебность нав власти; оно заботливо поддерживало хорошія отношенія имперской греческой администраціей и даже не разъ оказале следной сорьозныя услуги, за что снискало собе горячую ( дарность со стороны Константинопольскаго инператора, щедр казывавшаго бенедиктинцамъ знаки своего благоволенія къ н признательности. Во многихъ бенедиктинскихъ монастыряхъ, ванныхъ въ Калабрін во время господства византійцевъ, как примъръ, въ обители Sancta Maria de Turre, близъ Скви богослужение совершалось наралиельно на двухъ языкахъ, скомъ и греческомъ.

Къ концу этого столътія, когда полководци Василія I шенно отвоевали назадъ Апулію, область Отранто, Имперстиясть (Basiticate) и Калабрію, вліяніе эллино-византійско чательно взяло перевъсъ надъ остальними. Начиная съ эти мента, греки снова пріобрътають военную власть надъ эти

винці-лин, которая удерживается за ними и въ следующемъ столетір, при чемъ они становится здёсь господами и покровителями, на которыхъ население этой части итальянского полуострова возлагаеть всё свои надежды, отъ нихъ однихъ прося и ожидая защиты противъ арабовъ. Къ нивъ однивъ обращается оно съ своими потребностями и нуждами, и у нихъ же ищетъ удовлетворения последнихъ. И это доверіе пестнаго населенія къ грекань и его надежды на нихъ не были ими обмануты; правда, мусульмане, по прежнему, и теперь не были лишены возможности возобновлять свои нашествія, сопровождавшіяся для этихъ областей ужасными невзгодами, но, тъмъ не менъе, имъ уже не удается болъе основывать здёсь какія-либо постоянныя учрежденія, подобныя темь, которыя были созданы ими въ Вари, Таранто и Северіанъ. Помимо этого, некоторые изъ полководцевъ Василія, какъ, напримеръ, первый Никифоръ Фока, еще болье укрыпии и упрочили признательность ивстнаго населенія южной Италіи къ восточной имперіи. свениъ великодушнымъ обращениемъ съ тувенцами. Въ то же время треческій элементь въ этой странь усиливается колоніями, выведенными изъ Пелопонесса или изъ другихъ частей Греціи, съ пълью пополнить недостатокъ населенія южной Италіц, и подобными твиъ, которыя были выселены лично императоромъ Василемъ. и состояли изъ части завъщанныхъ ему Даніиловъ рабовъ. Начиная съ этого времени, греческій языкъ становится въ этихъ провинціяхъ господствующимъ, хотя впрочемъ, на ряду съ нимъ и вилоть до самой Калабріи, удерживается еще и языкъ латинскій, въ качествъ и на правахъ оффиціального языка. Такъ, изданныя въ Калабрін въ 982 году двів грамоты протоспаваря Георгія н Симпатиція, протоспаваря и губернатора (стратигосъ) Македоніи, Оракін и Лонгобардін, были составлены въ двойномъ экземплярѣ, на греческомъ и на латинскомъ языкахъ, и въ настоящее время мы инвень только латинскій тексть этихь граноть. Равнынь образомъ на латинскомъ же языкъ была вычеканена въ Бриндизи, по приказанію протоспасаря Лупуса, на пьедесталів одной изъ понументальных античных колонь, обозначавших конець Аппьенской дороги, надпись въ воспоминание предпринятой и выполненной по поведению и подъ надзоромъ Лупуса перестройки и востановления Бриндизи, после разрушения этого города мусульнанами, время котораго съ точностью определить невозможно, хота можно установить, что оно имело место въ конце IX или въ начале X столетия.

Въ 921 году, доведенная до крайности безобразныть управденіемъ губернатора Іоанна Музалона, Калабрія возстала и предалась Ландольфу, князю Капун, который, впроченъ, и самъ считался вассаловъ императора, въ виду чего и носилъ пожалование ему почетные титулы патриціанскаго проконсула или градоначальника (άνθύπατος πατρίχιος). Это возстаніе сдівлалось для Калабрін источникомъ ужасныйшихъ новзгодъ и испитаній, которыя отняли у ея обитателей всякую охоту искать для себя гдв-либо начальства и покровительства, помимо императора и его чиновниковъ-Такинъ образонъ, оно представляеть собой последнюю попытку этой области выйти изъ сферы непосредственнаго византійскаго вліянія. Когда, при восшествін на престоль Романа Лекапена, ловкости и красноръчно патриція Косин изъ Оессалоникъ удалось убъдить Ландольфа добровольно очистить тв части Калабрійской территорін, которыя онъ еще удерживаль въ своей власти, то калабрійцы доказали свою върность имперіи, оказавши ей одну изъ наиболье серьезныхъ и важныхъ услугъ. Они перехватили и вадержали заразъ и болгарскихъ пословъ, возвращавшихся отъ двора калифа Фатинита 1), изъ Кайроана, и пословъ арабскихъ, которые наивревались, чрезъ посредство первыхъ, заключить оборонительный и наступательный союзь съ болгарскить княземъ Симесномъ. Этимъ они дали Роману средство разстроить, еще до сл образованія, коалицію болгаръ съ африканскими мусульманами, которая, еслибъ она состоялась, могла бы оказаться очень опасной в даже роковою для Византійской имперін. Императоръ отбиагода риль ихъ за эту услугу щедрыми милостями, оказанными их странъ. И, начиная съ этого момента, Калабрія X стольтія

<sup>1)</sup> Такъ назывались калиом въ Египта, считавшівся примим потомкам Фатис, дочери Магомета.

• Digitized by Google

стала такою, какою изображена она въ житіи св. Нила, т. е. совершенно греческою и по духу, и по языку, и по прававъ.

Послъ новихъ еще бъдствій и невагодъ, наступило время возстановленія, возобновленія и реорганизаціи принадлежавшихъ понархін итальянских провинцій, - дівло, которое было поручено инператором в Никифором ь Фоколо магистру Никифору. Дело это действительно положило начало новой эры въ жизни византійской Италіи, Калабріи и области Отранто, котория съ этого времени, лотя и не пріобратають вполна прежнято спокойствія и безопасности отъ вившнихъ вторженій, все-таки начинають, по крайней мъръ, болъе свободно дышать и мало по малу зальчивать свои глубокія раны. Въ будущемъ имъ предстоить еще не разъ нестрадать отъ мусульманскихъ набытовъ, но исе же имъ болье уже не придется знаться съ теми ужасными бедствіями, которыя тяготели надъ этими областями ранве, въ теченіе почти полутора стольтія. Именно въ это время быль заново отстроенъ Таранто в основань Катанцаро, виссть съ соседнить поселкомъ, носящимъ названіе Rocca Niceforo (Скала или криность Никифора); бить можеть, къ этому же времени относится и основание Таверим. Эти перестройки и основанія городовъ сопровождались учрежденіемъ новыхъ колоній, вывезенныхъ съ противоположнаго берега Іонійскаго моря и, въ свою очередь, еще болье усилившихъ греческій элементъ и обезпечившихъ за никъ въ этихъ областяхъ исключительный перевьсь надъ прочими національными элементами.

Такимъ образомъ, предпринятая нъсколько въть спустя Оттопомъ II военная экспедиція не встръчаеть уже ни мальймаго соувствія въ средъ населенія Калабріи и области Отранто. Геранцы и служащіе подъ ихъ знаменами итальянцы замимають Таанто, Россано, Котрону и распространлють свои завоенанія вплоть

Стимо. Все преклоняется и падаетъ на пути ихъ побъднато щевія; не достаточно потери съ ихъ стороны одной сервезной битвы,
все здяніе этого чужеземнаго завоеванія окончательно рунится, блядаря тому, что завоеватели не съумъли сблизиться и сдружиться съ
селеність завоеванныхъ ими областей. Окончательно разбитый и
кинутый почти всьми, императоръ запада едва спасается быг«Женст. Чтен.» М 5-6, 1887 г.

ствомъ въ Римъ, между темъ какъ плачевный исходъ его попитки завладёть югомъ Италін представляеть собою для Василія II поводъ еще болье усилить греческое владычество въ этихъ областяхъ, придать ему большую цельность и устойчивость и расширить его вдоль по берегу Адріатическаго моря, вплоть до Тронто. Именю въ это время византійское управленіе итальянскими провинціми организуется болье прочно, на началахъ большей централизаціи, подъ висшинъ начальствонъ катанана, резиденція котораго учреждается въ Бари. Происхождение страннаго титула, даннаго этому BRUE-RODOJIO, HOJHONOJIS KOTODATO GJEME BCETO HOZOJISTE которыя ранве принадлежали экзархамъ, -- остается крайне соинительныть. Многіе филологи считають слово катапана ничвив нешть, какъ искажениеть слова капетанось (капетанъ). Но современники, быть можеть, скорве для каламбура, чвиъ на основанін правильнаго производства, успатривали въ этомъ выраженів слова сata и рап (хата и тач) и видъли въ немъ обозначение соединенія въ однихъ рукахъ всей полноты гражданской и военной власти. Такъ именно объясняеть значение этого слова Вильгельнъ Anyninckin:

Quod Catapan Greci, nos juxta dicimus omne; Quisquis apud Danaos vice fungitur hujus honoris, Dispositor populi parat omne quod expedit illi, Et juxta quod cuique dari decet, omne ministrat.

Въ теченіе всей первой половины ІХ стольтія, при управленіи катанановъ, между Апуліей, съ одной стороны, и Калабріев и областью Отранто съ другой—замъчается совершенный контрастъ какъ въ національномъ настроеніи, языкъ и въ отношеніяхъ къ императорскому константинопольскому правительству, такъ и въ большей или въ меньшей готовности, съ которою послъдное принимается и признается населеніемъ этихъ провинцій. Послъднія двъ области, т. е. Калабрія и Отранто, представляются совершенне греческими и по языку, и по духу, и по религіи. Никифоръ фока. при запрещеніи въ нихъ латинскаго богослуженія и употребленія на литургіи пръсного хлъба, не встрітиль ни мальйшаго сопре-

Digitized by GOOGLE

тивленія этой мірть, разрушившей здісь послівдніе остатки латинства въ церковной сферъ. Но ни онъ самъ, ни его преемники не рисковали распространить примънене подобныхъ мъропріятій и на Апулію, которая въ религіозновъ отношеніи осталась датинскою. За исключеніемъ береговыхъ городовъ, въ которыхъ греческій эдементь, въ среде туземцевь, созданный здесь администраціей и торговлей, представляется многочисленнымъ и могущественнымъ, все прочее населеніе Апуліи остается въ большей части итало-лонбардскимъ и по происхожденію, и по языку. Благодаря этому, Апулія не обнаруживаеть ни охоты, ни готовности подчиняться византійскому управлению. Народныя волнения, повторяющияся здесь изо дня въ день, равно какъ и серьезныя возстанія подъ предводительствоиъ Сиагардо и Мело, свидетельствують о зарождении въ Апулін собственнаго національнаго чувства, которое въ своемъ развитін обнаруживаеть замічательную живость и энергію. Эти національныя тенденціи находять адёсь многочисленных партивановь, которыхъ оказывается не нало и въ принорскихъ городахъ, гдф оба элемента, греческій и итало-ломбардскій, взаимно уравновішивають другъ друга. И даже Бари, резидении правительства, безпрестанно переходить отъ покорности къ возмущению, смотря нотому, какая изь двухь партій одерживаеть въ данный моменть верхъ надъ другою. Собственно говоря, національное чувство Анулін въ то время вовсе не требовало окончательнаго разрыва съ восточной имперіей и уничтоженія всякой связи съ последней; санъ Мело, хотя онъ и быль доибардець по происхождению, вовсе и не ду жалъ не о чемъ подобномъ и не решался обратиться съ мольбой о помощи въ германцамъ до техъ поръ, пока не былъ принужденъ къ этому необходимостью, заставивней его отчаяваться въ уснъшности уже въ третій разъ предпринятаго имъ возстанія. Все, чего добивались анулійцы XI стольтія, сводилось къ желанію набытнуть власти иностранных правителей, которые являлись сюда иншь зачтобы притеснять страну и истощать ее непожерно больтвиъ, шими налогами, и къ стремлению приобрести, подъ верховенствомъ императора, свободу своей національной жизни, получить право самоуправленія и образовать изъ своей провинціи вассальное кня-

Digitized by 51\* OOGLE

жество съ внутренней автономіей, на техъ же условіяхъ, какія существовали для княжествъ Капун и Салерно, признававшихъ надъ себою верховную власть Константинополя, и для неаполитанскаго герцогства и республики Амальфи, которыя еще болве были привязани въ имперіи, и верность и преданность которыхъ Константинополю обусловливались именно темъ уваженіемъ, съ какимъ византійцы всегда относились къ ихъ національнымъ вольностямъ. Восточные императоры легко могли бы удовлетворить эти желанія Апулін. И если бы ихъ политика была настолько благоразувна, чтобы сделать это съ сохраненіемъ въ то же время системы посредственнаго управленія чрезъ чиновивковъ, ставленниковъ Константинополя, лишь въ Калабріи и области Отранто, которыя совершенно не противились этому, то, по всей въроятности, византійское владычество на югь Италіи могло би еще значительно продолжиться во времени. При этомъ условін, предпрілтіє нормановъ не встрытию бы съ перваго же шага тыхь облегченій и поддержки, которыя доставили ону недовольство населенія Апулів везантійцами и его непріявленность въ последнить. Здесь, въ Апулів, они явились и были причяты тузенцами, какъ освободители отъ византійскаго ига; напротивъ того, въ Калабрін они всогда играли роль завоевателей, которымъ приходинось покорять страну и то съ трудомъ и лишь шагъ за шагомъ.

Впроченъ, необходино замътить, что, прододжая по прежнему не подданяться окончательной эллинизаціи, Апукія все-таки уже начинала мало по малу вступать на путь этого перерожденія. когда синовья Танкреда изъ Нацтечійе вырвали ее изъ рукть византійцевь. Ел подчиненность императерской власти постепенно росла и кріпла, и уже въ теченіе почти тридцати літь здівсь не било ни одного возстанія. Греко-византійскіе нрави съ каждымъ двель все боліве и боліве прививались къ итало-ломбардскому населенію этой области. Уже нь началів XI столітія самъ Мело, этоть великій апулійскій патріоть и непримиримній противникть греческаго госнедства, согластю описанію Вильгельна Апулійскаго, слівдуя модів тувемнаго дворянства, надіваеть греческій изостивнь

н въ немъ отправляется на свое первое свидание съ нормандскими рицарями, прибывшими на пеклонение въ Monte-Sant'—Angelo.

.... ibi quemdam conspicientes.

More virum Greco vestitum nomine Melum,
Exulis ignotam vestem, capitique ligato
Insolitos myrthe mirantur adesse rotatus.

Его сынъ Арджиро (Аргиросъ, греческое имя), восцитанный въ Константинополъ въ византійскихъ нравахъ и получившій византійское же образованіе, въ виду первыхъ удачъ нормановъ въ Мельфи, на Офанто и въ Монтепелозо, быль провозглашенъ населеніемъ Бари герцогомъ Ацуліи. Въ свою очередь, нормани, недовольные Атенульфонъ, братонъ Беневентскаго князя, котораго они избрали себь въ начальники, после того какъ освободились отъ миланда Ардуано, вкервие приведшаго ихъ сюда на завоеваніе этой области, въ свою очередь и норманы, вирочемъ лишь на очень короткое время, перешин въ 1042 году подъ знамя Арджиро и подъ его предводительствомъ осадили городъ Трани. Однако сынь Мело скоро закътиль, что эти мовые примельцы не намърени довольствоваться ролью хорошо оплачиваемых авантюристовъ-наемниковъ, подобно варягамъ, этимъ другимъ нормандскимъ пришельцамъ изъ Норвегін, которые служили въ рядахъ византійской аркін в которыхъ Василій Воїоаннъ побалонесно виставиль въ битвъ при Каннахъ, въ 1019, противъ отрядовъ Гильберта Дреигота и его сподвиженковъ и товарищей, Георгія Маніакиса (въ 1042 году, на полъ битви между Монополи и Матерой), противъ Вильтельма Жельвной-Руки и его братьевъ. Нермандскіе авантюристы хотын большаго, они стремились вавладыть страною, "добыть земли", какъ говорили въ то время. И Арджиро скоро уганалъ въ нихъ не простыть союзниковъ и помощниковъ, но новыхъ госмодъ и владивъ, иго которихъ, разъ оно установится, будеть гораздо труднае стряхнуть, чанъ иго греческое. Въ виду этого, онъ посприня воспользоваться крайне удобными обстоятельствами, созданнями мятежемъ Георгія Маніакиса, присвоивавшаго себ'в въ Таранто императорское достоинство для того, чтобы сблизиться съ константинопольскимъ дворомъ и добиться у него признанія за собою той власти, которая была предоставлена ему единогласнымъ избраніемъ его въ герцоги населеніемъ Бари. И Арджиро достигъ своей цели: императоръ сделаль его своимъ представителемъ въ Апуліи и пожаловаль ему при этомъ пышные THTVIH HDOTOспаваря, патриція, катапана, севастоса и герцога Италіи и Сицилін. Тогда-то нормандскіе рыцари, находя излишнимъ и невозможнымъ скрывать долже настоящую пель своего предпріятія, перешли подъ начальство одного изъ тузенныхъ предводителей и, собравшись въ Мельфи, въ сентябръ 1043 года, избрали Вильгельна Желтьзную-Руку нормандскимъ графомъ Анулін. Съ этого момента Арджиро сдълался самымъ непримиринымъ противникомъ ихъ. Соединивши въ одно, во имя сопротивленія этимъ новымъ пришельцамъ, объ партін — и тузенныхъ патріотовъ и византинофиловъ — которыя до сихъ поръ разделями населено Вари и соседнихъ приморскихъ городовъ на два противоположные лагеря, онъ создалъ, такимъ образонъ, изъ Апулін княжество, которое долве саной Калабрін оставалось въ рукахъ константинопольскаго императора п которое было покорено норманами лишь въ 1069 году. Такинъ образовъ, сынъ того, кто въ началь этого столетія билъ, во ния апулійскаго натріотизна, главныть противникомъ греческаго владычества, оказался, всего лишь двадцать пять леть спустя и движиный теми же чувствами, что и отепъ, последникъ борцомъ и снодвижникомъ этого же самаго владычества.

Нужно ин упоминать о тёхъ заимствованіяхъ отъ греко-византійской цивилизаціи, которыя сдёлали сами норманы, вслёдъ за своимъ завоеваніемъ, въ первый періодъ своего господства надъюгомъ Итадія? Они не только приняли греческій языкъ въ качестві одного изъ оффиціальныхъ языковъ въ свои канцелярія. въ виду того, что онъ представиялся языкомъ значительной части ихъ подданныхъ, — но даже и нормандская архитектура остается совершенно византійскою вилоть до 1125 года. Первыя монети, отчеканенныя ими въ Апуліи и въ области Отранто, являются подражаніями монетамъ восточной имперіи. Новый костюмъ, характери-

вующійся длиннымъ платьемъ въ восточномъ вкусв и подобіемъ фригійскаго калпака, костюмъ, который около 1090 года, т. е. немного ранве перваго крестоваго похода, вошолъ на западв во всеобщее употребленіе, замвнивши собою преобладавшую до того времени короткую одежду, былъ обязанъ своимъ первымъ введеніемъ сюда, какъ справедливо замвтилъ г. Quicherat, именно норманамъ. И, какъ мы видвли, и самъ Мело, въ стихахъ Вильгельма Апулійскаго, описывается одвтымъ не въ иной какой, какъ въ греческій костюмъ.

## IX.

Последствіемъ нормандскаго завоеванія является установленіе феодальнаго режима въ южной Италіи, въ которой до того врежени строй этотъ еще не быль введень или, по крайней къръ, не представлявь собой вполнъ и прочно сложившагося организма. Вироченъ, большей части значительныхъ городовъ удалось избътнуть суровости и стёсненій феодализма. Следуя примеру, данному городомъ Мельфи, они отпирали норманамъ свои ворота и соглашались переходить на ихъ сторону не прежде, какъ взявши съ нихъ предварительное клятвенное объщание уважать ихъ изстныя права и вольности; такимъ образомъ, покоряясь завоеватодямъ, города эти выговорили для себя, путемъ формальныхъ капитуляцій, сохраненіе муниципальнаго строя, который въ Византійской имперін оставался въ качествъ романской традиціи и который здісь, въ этихъ городахъ, значительно усилился и окранъ въ періодъ тяжелыхъ испытаній ІХ и Х столетій, когда ниъ, кроме себя самихъ, не на кого быле разсчитывать и не отъ кого было ждать защиты противъ мусульнанъ. Влагодаря указанному пріему, города эти сохранили за своими гражданами права свободныхъ лицъ, равно какъ сохранили и своихъ собственныхъ магистратовъ, носившихъ названіе архонтовъ, геронтовъ и магистровъ. Городскія общины (по натыни commune или communitas, по гречески plemicon или homas) существовали на правахъ гражданскихъ и политическихъ организмовъ, подчасъ не лишеннихъ и нъкоторихъ феодальнихъ правъ.

Такъ, напримъръ, одинъ греческій документь неизвъстнаго года, но относящійся из концу XI стольтія, упоминаеть о крестьянахъ, водвореннихъ на земляхъ одного монастыря, и о ленномъ вдадъльцѣ, платившемъ личную кръпостную повинность общинъ Gerace.

За то сельское населеніе, которое на датинскомъ данръ називали rustici или villani, а на греческомъ paroicoi или vel. anoi, сельское население почти все было приведено въ крапостное состояніе. При этомъ здісь образовалось два класса крестьянь: одни были крипостными, рабами въ собственномъ смысли слова, другіе же, сохраняя свободу личности, являлись связанными съ феодальнымъ владельцемъ чисто реальною связью, выражавшеюся въ оброчных новинностяхь, денежныхь и натуральныхь, которыя несли престыме этой натегоріи въ пользу владёльца за эфинтіе принадлежевшей неследнему земли. Къ этому же разряду причислялись и городскіе ремесленики, не признававшіеся ни краностими, на гражданами. Въ ифкоторытъ латинскихъ наматинкатъ юга Кавабрів сдоро rustici, какъ кажется, унотребляется исплючительно для обозначенія янть этой категорін, въ противополежность виланамъ (villani), т. е. вренестимъ въ собственномъ симсив. Но это равличів, во всявомъ случав, представляется чисте изстиших, такъ -ваяв дня больней части этой объести обо указаниие теринна являются совершенно одновначущими. Въ общемъ, г. Анари очень остроунно вилсинть и самым причини такого явленія, из общенть, один тольно греческие наизтники (ини арабекие въ Сицини) тщательно и заботливе равличають оба разрида крестьянь. Такичъ образовъ, оффиціальное названіе, отличавшее первый изъ этиль разрядовь, въ которому относнянсь крестьяне, не ноднавине личней крупостной зависиности отъ владъльна, извъстно намъ исключительно жинь на греческомъ дамев. Они носили названіе екодтарної, HAH ADAGH, HE BHCCCHHATE BE CHICKE, BE EPOTEBOHOLOGICOTE VIllani или криностинив въ собственномъ синсли, которие на греческомъ лемий обозначались словомъ enapographoi, а на патиченомъadscriptitii, что значить "лица, внесенныя въ списки". Названія эти объясняются темъ обстоятельствомъ, что, немедление всябдъ

за окончательнымъ завоевамиемъ страны, въ ней была произведена общая пережись всему сельскому населенію, приведенному въ кръпостесе состояніе, - работа, которая, канъ кажется, была окончева къ 1093 году. Всъ семън были мониенно занесены въ списки (platee), составление отдельно для престыять, принадлежавшихъ каждону владвльцу, и для крыпостных, останшихся на короловскихъ земляхъ, въ темъ или другомъ округв. И каждий феодальный землевладелець, признанный таковинь въ этой новой политической и соціальной организаціи страны, получиль извлеченный изъ плочиния регистровь особий списокъ крипостникъ, поселенникъ на его землъ. Впослъдствін, эти списки, не ивръ надобности, нсправились, иричемъ въ нихъ отмечались все изменения въ личномъ составъ сольскаго населенія, т. е. постепанно вписывались новня сомы, возникшія всівдствіе браковь, и вычеркивались тв, которыя винирали. При цожалованін королемъ кому-либо изъ бароновъ или какой-либо перкви вемельного участка изъ короловскихъ владіній, каждый разь составилися новый списокъ (plater) крестьинь, прикращенных въ такону участку и предназначенных для ого OCDACOTEH.

Учрежденное, такинь обрезовъ, не среди безпорядковъ и сумятиць времень варварства, но при мелномъ сивий цивилизаціи и на ночет систематической административной регламентации, примостное состояніе сельчань вы норнандскихь государотваль, вы Италін н въ Сициліи било для крестьянъ значительно меню суровимъ и тяmeanny, whire rate on to the only, orangers tony, and villani или adscriptitii обладали адъсь двумя драгоприными превами: правонь быть и считаться личностью въ смисле закона, -- понятіе, съ которимъ связивались опредёления личиня гарантін. — и правомъ владить спободною недвиженою собственностью, выв занель фесдальнаго влажный, не которых они были носелени. Превда, изъ ино-РОЧИСЛЕННИКЪ, ДОШЕДШИХЪ ДО НАСЪ, КИЛИССЕВХЪ ЖАЛОВАНИХЪ ГРАмоть на услушки земель и крыпостных изъ доменных вледеній, мы видинь, что, въ подобнихъ случаякъ, и наследственныя земли уступавшихся въ силу ножалованія крепостнихъ, виссте съ ихъ ти чностью, порекодили къ владъльцу, въ общемъ составъ жалуемаго номъстья. Следовательно, положение крестьянъ, принадлежавшихъ баронанъ или церкви, било ниже и невыгодиве состояна кръпостныхъ, поседенныхъ на кородевскихъ земляхъ. Съ другой стороны, положение криностныхь въ этихъ самыхъ областяхъ, во время нормандскаго господства, представляется крайне тягостных въ одномъ отношеніи: будучи прикрізплены адісь къ земліз гораздо менье, чыть гдь он то ни ондо, крыпостине иным возножность поселяться, съ разръшенія владъльца, и вив предъловъ его поместій, подъ условіемъ уплаты определеннаго оброка, который оне продолжали нести въ пользу владельца: но за то, этой же слабой прикрыпленностью врестьянь къ земяв обусловливалась и та поразительная легкость, съ которою ихъ ножно было выселять и переселять съ одного ивста въ другое. Такъ, насса актовъ этой эпохи представляють собою ножалованья извастнаго числа крестьянскихъ семей, набиравшихся часто изъ различныхъ округовъ и предназначавшихся для образованія новых земледельческих поселковь, носившихъ техническое название cultura (въ греческихъ актахъ coltoura). Напримъръ, одной греческой грамотой великаго графа Рожера, относящейся къ 1099 году, монастырю Sancta Maria de Тигге, близь Сквилляче, было подарено тридцать крепостинкъ, всъ съ греческими именами, причемъ крѣпостиме эти были набрани частью на земляхъ Сквилляче, частью на земляхъ Санкта-Северіаны, частью въ округа Тропен и частью, наконецъ, на землять Восса Niceforo, въ непосредственномъ сосъдствъ съ Каталцаро.

Однако, не следуеть дунать, чтобы установлене норманами фесдальной системи и крепестного состояны крестьянь было для этих
областей чень-дибо совершенно новынь и, следовательно, насильственнымь, какъ это утверждаеть большинство историковь Неанолитанскаго королевства. На самомь деле, это было ничень инымь, какъ
лишь упорядоченемь, приведенемь въ систему и обобщенемь иоложе
нія вещей, которое фактически установилось еще при византійском
владычестве, помию и безь всякаго законнаго признанія и санкців
Всё пов'єствованія историковь и всё юридическіе документы ІІ
и X стелетій положительно возстановляють передь нашими гля
зами нифвшій к'ёсто въ теченіе этихь двухь в'єковь, въ различ

ных областяхъ греческой имперіи, процессъ образованія особаго пласса богатой и могущественной поземельной аристократіи, которая, чёмъ дальше, стремится все больше и больше присвоить себъ настоящій феодальный характерь, и сила и значеніе которой достигають своего апогея въ періодъ времени отъ XI до XIII стольтій. Классь этоть составляють archontes или phylarchoi, dynatoi или plousioi, — названія, которыя всь употребляются безразлично для обозначенія членовъ цовемельной аристократіи, для квалификаціи которой не было установлено никакого точно-определеннаго термина ни въ законодательномъ, ни въ какомъ-либо иномъ оффиціальновъ порядків. Мало по малу классь этоть сосредоточиль въ своихъ рукахъ всю позощельную собственность, подавивши и уничтоживши окончательно классъ мелкихъ землевладельцевъ, причемъ последнее достигалось либо путемъ насильственныхъ завладъній и захватовъ, либо путемъ болье медленнаго, но за то и болье върнаго средства, взиманія по займамъ лихвенныхъ процентовъ, либо, наконецъ, путемъ подчинения мелкихъ земельныхъ собственниковъ особаго рода феодальному патронату, который императорскіе эдикти, не хотівшіе признавать законности подобнаго патроната, навывають adicos prostasia, т. е. несправедливымъ или незаконных покровительствомъ. Въ последнемъ случав, подчиненіе земли и самой личности ел собственника феодальной власти крупнаго зомлевладъльца представлялось очень часто естественнымъ и родуктомъ насняй и общественныхъ неурядицъ своего времени, результатомъ и последствиемъ добровольнаго договорнаго соглашенія, при номощи котораго слабый искаль покровительства сильнаго противъ притесненій, вымогательствъ и незаконнихъ поборовъ, областных правителей и казны (фиска) или противъ грабожей онустонавшихъ имперію чужезенныхъ полчищъ и варварскихъ ордъ. Мелкій собственникъ поручаль свой участовъ врупному землевладъльцу, который гарантироваль обу защиту и номощь своихъ служителей (therapenontes) и вооруженных людей (doryphoroi). Мелкій владелець самъ добровольно отказывался оть прениуществъ состоянія свободнаго собственника, дабы, такимъ образомъ, избълать неудобствъ и несчастій болье серьезныхь, чьит само краностное состояніе. Напрасно императоры издавали одинь за другимъ массу законовъ и невеллъ, разсчитанныхъ на то, чтеби остановить это расхищеніе и уничтоженіе мелкаго землевладанія и связаннаго съ минъ порабощенія бъдныхъ (penîtes) и крестьянъ (chôriptai) классами богатыхъ (plousioi) и сильныхъ (dynatoi). Всё подебные законы остановся мертвою буквою и не въ состояніи поставить хоть сколько-нибудь значительную жреграду развитію факта, кеторый въ то время обусловливался самою силов вещей.

Указанный процессъ, подобно другимъ провинціямъ. нивыъ песто и на поте Италіи, и здесь онъ проявился, бить пожеть, болье энергично, чыть гдь бы то на было въ друговъ въсть. такъ какъ необходимость въ местной защить, въ течено мочти ивлихь двухь стольтій безпреривних нашествій и вторженій сарацинъ, по необходимости должна была зародить въ этихъ областякь особий классь всенной феодальной ариспократи, въ руки и во власть которой крестьяне добровольно отдавали свою личную свободу, дабы півною послівдней купить себів ся покровительство (prostasia). Вироченъ, многіе округи этихъ областей и, въ особенности, дежавшіе въ преділаль Апулів, находились ибкоторое время во владънін донбардскихъ внязей, которне, слёдуя своему мостоянному обыжнованію, не проминули учредить нь нихь систему achuny homecrif. Cl bosedamenical tarnel ordyrone home heпосредственную власть внямитійновь, наь феодальная организація но получила признанія со стороны византійского закона; тамъ не менье фактически этотъ строй продолжаль сохраняться, и леница владълецъ (феодалъ) по прежнену оставался такъ на правалъ сильчаго (dynatos), проявляющаго свою власть по праву пожровительства, хотя и не иривнаннаго законовъ (adicos prostasia). Такое вліяніе ленбардскаго феодальнаго строя на византійскую Италію удостов'вряется тімь фактовь, что, още задолго до норманаскаго завоеванія, дица благороднаго провохожденія, принад лежавнія въ числу крудинка эсиловаявльцовь, которно нивли фак-THUCKYN BIOCTS HARE ROCCTSHAME, HOCOICHEHME HA HAE BOMISTS и которынъ въ Пелонониесь соответствовали архонты (archonte.)

а въ другихъ провинціяхъ филархи (phylarchoi), - что такія лица обозначались названіями geron и stratiotis, представляющими буквальный переводъ латинскихъ выраженій senior и miles. Итальянцы, сивнавши слово stratiotis съ stratigos, сделали изъ него териинъ stradigotto, который впоследствін, въ нормандскую эноху, употреблялся въ некоторыхъ провинціяхъ и въ особенности въ Калабрін. какъ синонить слова баронъ. Въ другихъ провинціяль въ этомъ синсав употреблягось слово сившанняго происхождения, на половину латинское и на половину греческое, именно capodechorio (сельскій или ивстичні глава, начальникъ). Власть этихъ благородныхъ землевладъльцевъ, поторая принадлежала имъ въ качествъ начальниковъ селеній, въ концъ концовъ была признана и византійскимъ правительствомъ; законная фикція, разсчитанная на то, чтобы скрыть и занаспировать непориальность санаго фанта, придала имъ характеръ мъстинуъ уполновочениямъ и представителей виператора, подчиненных высшей власти калапана, который по прежнему избирался изъ числа протоспасарей (сукопутныхъ полководновъ) или дронгоровъ (морскихъ восначальниковъ), а равнимъ образомъ, надвору и контролю спасаровандидатовъ, которимъ, въ порядкъ подчиненности катацану, принадаежала одновременно восинам и административно-гражданская власть надъ главинии территоріальными нодразділеніми вибренной умрави ленію катанана области. Какой-нибудь Дольфино Калжири, слонявнийся въ 984 году по территеріи Вари во тлавь вооружинныхъ отрядовъ врестьянь изв его позещельныхъ вляденій, или Мело и Дато, его зять, нодвизавшиеся, всв трее, въ Анули; равно герои Калабрін — Петръ изъ Вазиньяно, съ которано Робертъ Гискардъ (Guiscard) взяль такой славный вычунъ въ сановъ началь его авантюристской каррьеры, или тоть владыверь замка изъ окрестностей Семинары, который, объежая, сокиссно свидетельству жизнеописанія св. Нили, деревии и села, ве глави вооружонной толин своихъ людей, одвинхъ въ арабские костюми, подбираль бытлецовь, спуганных ордани, прошедших черезь эту область, мусульмань и даваль имъ пріють въсвоемъ замкв,---вев эти инчности ужасно сиахивають на феодальных в сеньёровь запада,

и въ особенности напоминають они собою твхъ архонтовъ (archontes) Пелопоннеса, которые, по свидътельству византійской исторіи, въ царствованіе Романа Лакапена и при стратегъ Бардасъ Платиподъ, совершенно свобедно пользовались правомъ частной войны и проявляли его безъ всякаго стъсненія, подобно современнить имъ баронамъ Франціи.

Когда французскіе рыцари, послъ IV крестоваго похода, завоевали Морею, то тамъ они встретили настоящій феодальний строй, нодъ режимомъ греческихъ архонтовъ, которые энергично защищали противъ нихъ страну, не столько какъ имперскую провинцію, сколько какъ свою частную поземельную собственность. Затвиъ, будучи побъждени, эти архонты подчинились завоевателямъ, сделались дворянами и безъ всякихъ затрудненій примкнули къ новой феодальной организацін, которую принесли къ никъ съ собою францувы, и съ которою соціальная организація имперскихъ провинцій представляла такое большое сходство. "Тексты", говорить по новоду этого обстоятельства г. Alfred Rambaud, "новавывають намь глубокое коренное обособленіе, существовавшее между господствующимъ классомъ и кръпостными или мелкими землевладъльцами, которие всв подводились подъ название крестьянъ (рауsans) или подлихъ (vilains), какъ говорили французи. Архонти, покоряясь чужезенные завоевателянь, вы сопутствовавшиль этому соглашеніяхъ съ последними, имени въ виду исключительно самихъ себя; крестьяне же остаются темъ же, чемъ они были и раньше. За то, когда архонты возмущаются противъ франковъ, требуя признанія и уваженія своихъ привилегій, они не находять никакой ноддержки въ своихъ соотечественникахъ-сельчанахъ". Тоже саное инъю мъсто и въ византійской Италіи, въ моменть завоеванія ся норианами. Итало-ломбардская въ Апулів и греческая въ Калабрін и области Отранто, поземельная аристократія, общественное и сословное положение которой представлялось далеко не виолнъ определенных при константинопольскомъ владичестве, но могущество которой фактически составляло уже и тогда реальную и великую силу, -- повемельная аристократія, то идя рука объ руку съ норманами, то вступая въ соглашение съ ними послъ благород-

наго сопротивленія и отступая по возможности съ честью, съумъла открыть себъ доступъ въ ряды аристократическаго класса завоевателей, съумъла заставить ихъ признать, по крайней мъръ частью, ея права и владънія и, такимъ путемъ, добиться своей доли участія въ новомъ раздъхъ завоеванныхъ земель. Но, въ то же время, эта аристократія нисколько не заботилась о судьбъ своихъ соплеменниковъ-сельчанъ; она не выговорила для нихъ ровно ничего въ своихъ соглашеніяхъ съ завоевателями и не только не противилась приведенію крестьянства въ кръпостное состояніе, а, напротивъ, даже веспользовалась встии тъми выгодами, какія оно могло дать ей.

Итакъ, замъна въ южной Италін византійскаго владычества нормандскимъ вовсе не выразниясь, какъ полагають некоторые, въ порабощени побъжденнаго племени племенемъ побъдителей; заивна эта не поведа за собою даже хоть сколько-нибудь керенного переворота въ соціальной организаціи страни. Криностное состояніе крестьянъ существовало здесь уже и ранее почти повсюду, и норманы только обобщили его, привели въ систему и поставили на твердую почву законной регламентаціи. Эта последняя реформа, точные опредышения сущность и содержание врыпостного состоянія, подчинившая последнее положительнымъ предписаніямъ закона, которимъ были регламентированы и обязанности креотьянъ по отношению къ ихъ владъльцамъ и, такинъ образомъ, обезпечивавшая сельскому населенію навестныя права, предоставленныя ену, вы силу законодательной санкци. - реформа эта, быть можеть, скоръе облегила, нежели ухудшила участь крестьянства. При установленія новаго политическаго и соціальнаго режина, національность и вероисповедание местнаго населения совершению не были приняты въ разсчеть. Сословіе сельчань педпало крівпостному состоянию во всехъ провинціяхъ, независимо отъ національнаго состава и вероисповеданія ихъ жителей: нежду гревани и итальянцами, нежду приверженцами восточнаго исповеданія и латинами не было сделано никакого различія. Равныть образомъ, и среди туземимхъ дворянъ, съумъвшихъ удержаться на равной ногъ съ нормандскими баронами, было столько же грековъ по происхожде-

нію и языку, сколько и итало-ломбардовъ; точно также и вопросъ о исповъданія, котораго придерживались они, оставался совершенно безразличнымъ съ точки зрвијя ихъ общественнате педоженія. Можно указать лишь на одинъ единственный фактъ, который, повидимому, доказываеть, что населеніе, греческое по происхождению и религии, было поставлено въ болве невыгодныя условія, чімь датинское, — факть, съ которимь ми сталкиваенся проимущественно въ письменных наматникахъ Калабрін. священникъ (рарая), т. с. членъ низшаго греческаго духовенства, для которато бракъ не быль запрещень, разъ онъ происходить изъ крестьянскаго сословія, не получаеть свободи въ силу посвященія въ духовный санъ; и санъ онъ, и вся его сенья остаются въ криностномъ состоянія, не взирая на священний характорь ото служенія. Самый поразительный приміррь, какой только можно нривести въ этомъ отношения, представляетъ собой одна гроческая грамота велинаго графа Рожера, составленная въ 1086 году, въ силу которой Рожеръ причислиль къ незадолго предъ твиъ учрежденной излетской спархін 95 сеней криностныхъ изъ крествинь, поселеннять на королевских владвидять вт предвдахв территорін герода Милето, причент изъ нихъ 30 сенействъ составляли греческіе свищенники съ ихъ женами и явтыми. Однако, для наждаго, кто не прочь изследовать факти путемъ возможно глубовато анализа, вислит очевидно, что указанное явленіе объя-CHACTCH INDARTOPON'S TOTO HUNRATO H, TAR'S CRASATS, THEORO CONSскаго состоянія, въ новоромъ общество, придерживавщесся греческаго испорыдания, держало свое былое, брачное духовенство, совершенно сившивавнееся съ крестьянами и жившее или жизнъю, а равно и самой брачностью этого духовенства, которое, благодаря ей, становилось родоначальникомъ и корнемъ новнить семей, по происхождению принадлежаваних вы массы крестьянь, жившихъ на земли сеньёра; а последній кенечно находиль неудобнымъ для себя лишаться техъ выгодъ, которыя доставляю оку увеличение народонаселенія въ его повемельнихь владініяхъ. Освобожденіе сина крестьянина, вступавшаго въ ряди священнослужителей легинской церкви, вело за собою лишь экансипацію одной его личности:

нежду темъ какъ освобождение отъ крепостного состояния крестьянсваго сына, сведавшатося греческий священинкомъ, певело бы за собою вскор'в образование целаго особато класса поповичей, который, естественно, не нашель бы себь мъста въ рамкахъ феодальнаго общества и который съ теченіемъ времени могь бы даже стать серьезной причиной общественных смуть и неурядиць. Что это явленіе, о которомъ идеть річь, — явленіе, съ перваго взгляль довольно страннов, было обусловлено именно указанными више соціальными соображеніями, а вовсе не какивъ-либо желаніемъ систонатически унижать Росческое духовенство и посятать на оте религовную свободу, -- это прекрасне доказывается уже твиз, что монастырское и веобще беобрачное дуковенство греческало исповъ-ABHIA. - ROTODOO BO BCBX'S PROVOCKAX'S COMMOTAN'S OCCUPANT BUCHIVA ступень въ церковной ісраркін и изъ ряда котораго виходить енископы и выспес духованотво, было поставлено совершенно на одну доску съ духовонствомъ латинскимъ и пользовалось одинаковыми от нипъ льтотани и проимуществани.

Впроченъ, и вообще, однить изъ наиболее известнихъ и въ то же вреия, наиболье необычайных вы исторіи явленій представвяется тогь привырь удивительной термимости и религіознаго безпристрастія, которыя съумбан выказать мормандскіе князья южной Италін и Сипилін, въ самомъ разгарів жизни XI столітія и, притомъ. Въ то время, когда эти самые князья становились вассалами и ревностными поборниками папства. Трудно понять, какимъ обравомъ изъ одного и того же племени и изъ одной и той же страны MOFAM BHETH, BL OCHOWS H TON'S MC CTOLETIN, TAKIO, CTOLE HOHOXOMIC другъ на друга по своему поведенію и образу д'яйствій въ отношенін побраденныхь, завоеватели, какъ Вильгельнъ нормандскій въ Англіи, съ одной стороны, и Робертъ Гискардъ и его братья въ Италін, съ другой. Невозножно надивиться въ достаточной ифра тому политическому генію и духу умеренности, благодаря которымь сыновья Ганкреда изъ Hauteville съужьи заставить жить въ мирь подъ одной и той же верховной властью и одинаково прочно привязать къ своему правлению такие элементы, самые разнородные и самые враждебные протек другу во вейхъ прочихъ мъстахъ, какъ нормановъ, ломбардовъ, «XPECT. Чтен.», № 5-6, 1887 г. Digitized 52 OOGLE

нтальянцевъ, грековъ, арабовъ, людей, говорившикъ на всевезножних язывахъ, людей всевозножныхъ національностей и реантій, христіявь греческато и латинскаго испорыданія, мусульнань и наравльтень. Они добились всеобщей покорнести и уважения и, взаимно уравновышнвая всь эти элеченты сь делжною справединвостью, съучыл вијшить вобить имъ въ равной мера преданность соба. Этимъ чужевенныть завоевателные удалось огруппировать и сплотить стельке разнообразных элементова въ одну цельную национальность. Эта суровне бойци, которие, въ началь своего ноприца, не отщиимсь : реместа настоящих в : разбойниковъ обольшей . дороги; ..... что въ особениести относится на Роберту и Рржеру, — и вотерые, вонечи, были совориенно безгранотии, ---- оти бойцы оказались удивительныня двигателями и агентами препресса и просв'ищения. Они съ прости покровительствовали вы своить пладынять и ири своить дворакъ дивературъ, локусствить и наукамъ, причемъ въ своихъ ноопрения ведамь, работавшимь из этой области, не далал ровно никакого различія нежду жаголиками, проками и мусульма-HAMN; CTAHORROL CAMIN, TAKE CKASSTL, HOMBER TPOXE STREET H трехъ напіональностей, они одинаково поощрали и возбуждали таланть, вознапраждали заслугу и достониство, так оби они ни про-ABLANCE .-- BY TONE MAR WHOMS KINCCE, BY CPEAR TOTO HAW WHOT племени, въ рядахъ тего или иного въроисновъдания.

## X.

Самыя настоятельныя политическія причины и соображемія внушили первынъ нормандскимъ князьянь сознаніе необходиности быть крайне осторожными по отношенію въ греческому элементу и выказывать ему по везмежности больше благосклонности и покровительства. Элементь этотъ составляль очень значительную часть насленія ихъ владеній. Великій и могущественный не только численно, но и силою своего интеллектуальнаго развитія, онть представляль собою элементь, который скорев всякаго другого могь бе подорвать и опровинуть установленный норманнами общественный строй и ихъ правительственную власть; поэтому, норманнамъ необ-

ходино биле употребить не изло ваботь для того, чтоби привазать его ин себь. Кроив того, всявдь за завоевание ижной Итали н Сицийн, нормандскіе князья открыте остани отрежиться къ завладенію восточной виноріей в не скрывали сноого желанія и надежды вступить на константинопольский пресволь нь качестве новой династівл Попытку въ осуществленію этой надежды сділаль, пъ концу своего помрища. Роборать Тискардъ, дъйствований сначала подъ предвогомъ ноддержки притиваний Миканли Парацинакиса, а ватькъ, не смерти посавднаго, снавшій жаску и открыто начавній добиваться своей личной приск. Онъ даже приспонняет в себъ живераторскій титукъ вы посвячетовыной надкиси, котораяці по ото чиринаванію, :: была: выобчена у громадиким: буквами и насефакаль с Скаовнcraro cocepa: "Maete evangeliste patreno urbis Bobbertus dux r(ex) imp(erator) maxim(us) triumphator ex erario peculiari a Bro 1697 году, когда престоноски собранись вы Константирополь, Вотемондъ -IIPOAROSERIS-ITHES: BERLEADETS : TOPOGONES : R: INPORORIAGETS | CHOOTO | SERIEлатора, на надежда (и разочень (что ) виборь и престоносновь инадежь на него самого. Очень вероятно, что, осьмоби обго погда носкупричен, по онь пучно пональной вначение инусловия этой новой роли, чамъ съущать сдалять это Балдуния. Филипрекій пъ 4204 году. Подобно току, какъ вы овоемъ Антюхийскомъ княжествъ онъ сдължен на ноловину врабовъ в на половину граковъ, онъ, въролено, сказался бы досточно ловкимъ и способнымъ, чтобы вдесь. въ Константинополь, сдвлаться въ должной мерь: византійцемъ и, такинь путемь, упрочить свою власть и недолго запрещить тронь византійских императоровь за нормандской династіей. ---- что, впрочемъ, представлялось би нисколько не болве отранициъ и удивитольных, чемь воцарени въ токъ же Константиноноле стольких. совершенно чуждихъ эллинизму, фанилій, которыя носили византійскую корону, не становась однако такъ неловко и неблагоразумно, какъ латинано IV престовато похода, въ разръзъ съ національникь чувствомъ греческаго народа. Руководимий этимъ же измиобленнымъ завъчнымъ стремленіемъ своей фанилін, король Рожоръ Сицилійскій предприняль серьезную войну противъ Мануила Коминена, которая въ 1146 году сделала его на время владыкой

Digitized by 52+00gle

нев собственной Грепін. И, конечно, это же стремленіе играло и вкоморую роль въ полушенія противь пренескаго императора, которое сділаль, соракь лівть спустя, Вильтельнъ Добрый, подъпредлогомы возстановленія на престель полодего Алексія Комнена.

Впрочемъ, Рожеръ, великій графъ Калабрін и Сицилін, обнаружнаъ еще болве благосклонности и расположения къ эллинизму южной Италін, нішь его брать Роберть Гискардь. Обстоятельство это обуслованвалось самой мотивой вещей. Население треческое по мянку и религи состевилю почти всю массу его подданныть въ Калабрія и вначительную часть народоваселенія Сицилін—чу именю -пристіанскую часть, на воторую онъ долженъ опираться для того, нтобы сдерживать и не давать ходу элекенту изсульнанскому, поотоянно, верочемъ, очносись и из носийдному съ крайней осторожностью и по верномности щали и еге. Ромерь отприяв тремадному числу грековъ доступъ въ свой дверецъ, нь свою частмую живы и въ ряды начельниковъ своей аркін, къ которымъ принедвожаль, кожду прочинь, и Сергьй (Сергіось), взиминьній опу при есадь Канун. Въ нерковной области, онь равновърно распредъямъ свен щедроты и милости между духоронствомь матинскаго исповъ--данія, къ которому принадлежаль онь сань и ого сподвижники но завоеванію, и между тувонных греческимь духовенствомъ. От одной оторони, онъ призвань въ Калабрію св. Врюно и его ученивовъ и основать въ обонть владения первия инстерціанскія оббатотва, которыя сафлелись для нехъ очегами летинезацін; съ другой сторони, въ Сицили и въ Калабріи онъ основаль столько же нонастирой греческого исповедамия, скольке и датинскихъ, щедро одаривши и тв и другіе и пожаловавши игуненамъ некоторыхъ изъ никъ достоянство свътскихъ бароновъ. Равнияъ образовъ, онъ не оставиль бовь даровь и пожалованій и тв монастири, которие были основаны еще до него. На одной территоріи Сквилляче онъ увеличиль, преобразоваль и обогатиль гренескій монастирь святого Тригорія Чудотворца въ Сталлетти и основаль одинъ новий, греческій же, понатырь святого Николая въ Маріотъ.

Дошло даже до того, что, въ течение почти дваднати лътъ. греко-итальянские епископи убаюкивали себя надеждой окончательно

нривлечь графа Рожера на сторону восточной церкви. Но въ 1096 и сведующе за тенъ года для того, чтобы добиться отъ паны Урбана ІІ булян, предоставлявней сму и его пресиниками чрезвычайную привиллечію, состоявшую въ правіт пользоваться церковною властью легатовъ а latere; Рожеръ изъяль всв находившінся на предвижив его вижденій епископства изъ веденія Константинополів скаго патріарха и снова подчиниль ихъ присдикціи Рима, ки въдоиству которато они принадлежами до пирствованія Льва Исаврянина. Въ то же время онъ приказанъ, чтобы епархін эти, по иврів освобождения въ нихъ должностей, заивщенныхъ греками, постепенно переходили въ латинское исповъдание, причемъ онъ осыпаль особенными милостами и почетомъ техъ изъ епископовъ, которые согласились непедление и по собственному жилинію переменнію свей исповедание и принкнуть къ датинству. Свещенники и монахи, которые лотвин оставаться върными греческому исповъданію, были всетаки подчинени духовной власти опископа, отный назначавшагося изъ латиновъ; не последній не управляль ими непосредственно; пряц мое управление ими было предоставлено особому протонопу (pretoрарая), который только действоваль не этомъ отношение пода нади воромъ епискена. Наконецъ, такимъ приверженцеми гренескаго въроучены были даны серьезныя гарантін сехраненія нач исповеденія, обичаєвт, и править Этогь ряды візропріатій, которня били нриводени вы исполнение во владениять Рожера при содействи саз мого Урбана II, даваль жатинизму навыстное превосходотно и неревысь надъ греческим в влементомъ вы сферт релитесной, подобно TONY BARL SAME DARTE SABOBBBIG OF SHOULD SE HEND TOROST ME перевысь въ политической сферы; но, вивсты съ тыкь, итроприятія эти не разрушата эленизив, не уничтожали его, а, напротивъ того, обезнечивали самия усновія его существованія:-Ви общенті; новая порковная организація совершильсь мирінши путейву полине всякого насчина. Подчиненю западных опархій верховному первес свищеннику (папъ), оставляние греческий обрядъ совершение не и ривосновенний в нивио: ни предв нтало-треческамо духовонотва такимин горичник приверженцевъ, како сицинійскій арминандрить Ниле Aloreomotpik, hatmeadmid chok shangmithe tpaktate o nomplase шими престолами, при котораго — прославить дело Рожера и оправлять его въ главать единоварцевъ автора. Впроченъ, условія присоединенія греческой церкви южной Италін и Сицилін къ церкви римской служили предметомъ тормественныхъ дебатовъ въ 1099 году, на соборъ въ Вари, на которомъ красноръчіе и богословская эрудиція тев. Андельна заставила депуталовъ греческаго духовенства признать дачинскій догмать о происхожденів Святаго Духа, и на колородь, въ то же время, благодаря энергін и настойчивости понаховъ братства св. Василія, требевавших возпращенія имъ права придерживаться своих старыхъ обнивавъ, за греко-итальянцамя была удержана привиллегія, предоставленняя впоследствін, на Флерентинскомъ соборъ, вевиъ грекамъ-уніатамъ и состоявшая въ мракв прододжать читать синволь выры бесь прибавления слова Filioque. Наконецъ, греческое духовенство и приверженим греческаго исповъданія видели гарантію, прочивь возпожнихь со сторони папи притяваній севорщение цатинамровать изь, въ стоявненть нежду нини и панскою властью ворховонстви норони въ церковной сфорв, которое вы вервотной мерь было установлено буллою Урбана II въ пельзу Рожера, и, его пресиниковъ. Такое религозное верховенство государя представляеть собою начко, къ чему греческая церковь всегда обнаруживала очень заижтную силониость и расположение. Нидъ Доксонатрій формально провозглашаєть этотъ принципъ въ CROCK'S TRANSMITS, ONE WIRE DEFINATE, ALO HOPROHOUSE HERH RELEGICE результатомъ того, что. Ринъ былъ резиденціей инператора, Вотъ почоку, ого жимга, дотя и написанная от цілью оправдать унію и возстановление порисдинии Рима, такъ не менъе была ечень на илохожь счоху у папи. i ...

Однано, унів преческой церкви, южной Италін и Сицилін съ Рикомъ и он подчиненіе присцемой юрисдикція не прервали съ самато начала ся братски-интинимую спошеній съ греческою пермовыю Востока, Хетя, за ділонъ Фетія посліденної діне Керумарія. Танъ не неніе, ять концу XI столітія и даже нь XII нішть ревримъ между двуня половинами христіанскаго піра еще не совершился опончатально. Не спотря на всіх усилія духа разобищенія и веаниной ненависти, хитонъ Христовъ еще не биль разодрамъ на

двое. Постоянная и глубовая — то болье загаенная и глухая, то больо потвриная пражда между римскимы и константинопольскийы простольки още не вырыла непроходиней пропасти, разделившей вноследстви иривержанцевъ однего отъ поберняковъ другого. Взаищим отношенія последнихь между собою варыпровали, смотря но месту и времени. Не ввирая на то, что взаимния ведеразуивнія и предубежденія съ каждыть днень обостранись все более и болье, общание объяхъ порявей поддерживалось еще во иногихъ отноменівнь, прими радонь точень ихь сопринсопоненія. Крестовые полоды, --- въ течение которыхъ песса кицидентовъ содъйствовала осложиению нелоразумский и возбуждению на той и другой сторовъ плачевнаго озлобленія, престовые походы видали еще не мало: внаменательных свидетельствъ и доказательствъ единевін ножду грекаме...и датинами на ночев релити. Такови были натримонрадыные (брачные) союзы, заключенные между франкскими князьящи: Сврів и имперанорокимъ домень Вивантіи. Таконымъ же было, въ особенноски, сооружение храна Рождества въ Вислесив на общи спеть Іерусалинский воролень Анори I и Вонетанчинепольскимъ императоромъ Мануиломъ Кенженомъ, но приказанио которыхь: въ мезаических украіненіяхъ подъ куполомь. неваго храма были изображены перкви, въ конхъ нивли изсто первые восемь весленских соборовь 1), причем сания изображения сопровождались надинсями на лачинскоми и греческом явикамь; содержавиния постановленія: втихь себоровь, служащія общей основей въроучени запада и восгока. Такинь образовъ, въ то время были еще возножны правильное бретспое общение, равно какъ и религіозныя в интеллектуальныя снешенія между монастирами братсатва свигого Васила въ Иглания и пакими же монастирами, находивининся въ предвлаль собственной: Греців, не взирая на то, тто первые быль подчинени папа, а вторие-воистантинопольскому патріавху. Разреленіе перивей (схими) стало формально, окончатольно и неноправимо совершивниких фактокъ иннь въ силу и

<sup>()</sup> Авторъ вследъ за католиками считаетъ восьнымъ вселененить соборожъ Константинопольскій соборъ 869—870 г., на которомъ былъ низложенъ Фетій.

благодаря роковому и, скаженъ по просту, преступному предпритію, въ которое венеціанны вовлекли крестоносцевъ четвертаго похода, отвративши ихъ отъ Палестини на Византію и направивии противъ христіанской имперіи те самое оружіе, которое было воднято для отраженія и подавленія мусульнанъ. Такинъ образовъ именно съ 1204 года, т. е. съ момента взятія Константинополя латинами, и начинается окончательное разділеніе и разобщеніе между восточенить христівнскимъ міронъ и западнимъ. Именне въ это время въ сердцахъ грековъ, съ коими латиняне обращались какъ съ невърними, и зародились та ненависть и озлобление противъ католицизна и панства, которыя ловкая политика Муханмеда II съумъла еще болъе разжечь въ 1453 году и котерыя ватолическій западъ дегке могь бы заглушить и потушить въ XV стольтін, если бы только въ немъ хватило настолько великодушіл, чтобы, безъ всякой задней мысли, оказать братскую помощь Константинополю, изнемогавшему подъ натискомъ османлисовъ.

По смерти ведикаго графа Рожера, его сынъ и прісминкъ, король Рожеръ, продолжать следовать его политике благоволенія къ грекамъ Сициліи и континента. Греческій элементъ, во время его правленія, получить даже новый значительний ириростъ, благодаря переселенію въ Калабрію и Сицилію целихъ тысячъ пленниковъ, выведенныхъ изъ Мореи и Ливадіи и тщательно подобранныхъ изъ среды ремесленниковъ и мастеровыхъ. Известно, что разведеніе тутоваго дерева, культура шелковичнаго червя и фабрикація (тканой) была введены во владеніяхъ нормановъ виенно переселенцами изъ Асинъ и Оивъ.

Во все время правленія такъ же двухъ Рожеровъ, т. е. въ теченіе почти цѣлаго стольтія, греческая литература, поомправиля нокровительствомъ этихъ князей, находилась въ южной Италія и въ Сициліи въ самомъ цвѣтущемъ состояніи. Дворъ нормандскихъ князей въ то время сеперничалъ въ этомъ отношеній съ дверомъ константинонольскихъ императоровъ. И дѣйствительно, это было время, когда эллино-византійская литература имъла такихъ представителей, какъ Евгеній изъ Палерио, Константинъ Сицилійскій. Рожеръ Отрантскій и калабріецъ Іоаннъ Грасосъ. Это было премя,

Digitized by GOOGLE

когда на поприще перковной интературы подвизались такія светила, как'ь Ниль Доксопатрій, о которомь им говорили выше; знаменитий богословь и историкь Просперь, епископь Реджіо, прозванный Философомь; архіепископь Таориинскій Свофань Кераневсь, оть котораго до нашего времени сохранились шестьдесять две бесевды (гомиліи); діаконь Амандось или Адельфирій изъ Атрани, историкь, поеть и авторь жизнеописанія св. Николая Паломника; барійскій архидіаконь Іоаннь, написавшій поветствованіе о житін и чудесахь св. Николая Мирликійскаго, а равно исторію обретенія мещей св. Сабина Каносскаго. Въ то же время Сицилія даеть Византіи Константина Манассиса, который поселяєтся при дворё Комненовь и пишеть тамъ исторію Византіи политическими стихами.

И однако, не смотря на покровительство Рожеровъ, не смотря на все свое иминое литературное развитіе, свидітельствующее о могуществъ и обили жизненных силь, итальянскій эллинизмъ, лишонный, благодаря нормандскому завоеванію, главенства и первенствующей роли въ жизни Италіи, бистро сходить со сцени, съ каждинь днемъ все болье и болье теряя почву подъ своими ногами. Подобно тому, какъ жите Кассіодора даеть напъ яркое изображеніе латинскаго Врупіуна внохи VI столетія, а живнеописаніе Нела изъ Россано очерчиваеть образь греческой Калабрін X въка, --- подобно этому, и житіе блаженнаго Іоанна Іоанна изъ Флоры даеть нанъ возножность на фактахъ проследить прогрессивный ходъ датинизаціи въ области Сили, въ теченіе XII столітія. Правда, что въ области А спромонте элиниванъ въ эту же саную эпоху сохранялся еще сплоченнымъ и въ полной силв и побъдоносно сопротивлялся всвиъ вліянішть, стремевшимся подконаться подъ него. Основанные въ этой области латинскіе монастыри оставались совершенно изолированными среде населенія, чуждаго нив и по явику, и по религін. Относящаяся въ 1217 году и написанная въ городъ Стило датинская гранота на дароніе, сдвичное знаменитой обители святого Стефана del Boseo, важанчивается следующими, крайне любопытиним словами: "Ет quia latinum non potuimus habere scriptorem, Fr. Guilelmus, monacus S. Stephani, precepto D. Petri, venerabilis Abbatis predicti cenebii, et rogato nostro, paginam istam dictavit et scripsit Значить, въ началь XIII стольтія, въ этомъ городь нелься быю найти ин одного нотаріуса, который умьль бы писать но латини. Сохранился еще судебный приговорь, провинесенный въ 1224 году въ Стило самегатіиз'емъ (завъдующимъ финансовою частью) Калабрін надъ городскимъ baiulo, обвинявшимся въ оскорбленіи пеналовъ обители св. Стефана del Вовео; самый тексть приговора нацисанъ на латинскомъ языкъ, но всь подписи евидътелей сдъланы по гречески.

Со смертью короля Рожера окончились и счастливне дви греческаго элемента южной Италів. Въ правленіе Вильгельма Злоге, стращное и жестокое подавленіе апулійскаго идтежа;----ота desolatio Apuliae, какъ называли современники ужасную репрессію, выполненную тиуснымы фаверитомъ короля, Мајопе изъ Бари, -- ознапеновалось настоящимъ гононіомъ, нодинициъ противъ грочоскаго элемента и, въ частности, противъ монаховъ братства св. Васила. Ужасы этой репрессалы были местью за помощь, оказанную матежникамъ Мануиломъ Комненомъ, и за тотъ восторженный пріемъ, который встретила инператорская флотилія въ среде населенія приморских городовь. Целия сотии греческих монаковь были назнени или отвезени въ Сицилио и отдани въ рабство. Макса. греческих монастирой была разрушена; другія обители были нередани во владеніе латинских монашеских орденовы. Такъ, напрамъръ, монастырь св. Ізкова, находивнійся на территорія Вари и основанный въ 892 году, въ правленія императора Льва Философа, архіописконовъ Отрантскикъ Ісанновъ, быть отданъ Одинстанамъ, которые владели инъ вилоть до нашиль дней.

Вскора затамъ, для монаковъ братетна св. Васила, которие были пронагандистами эллиннама въ Италія и которие по премнену оставались опородо и поддержкого его живил и культури, начинается цалий рядъ безпреставныхъ религіозныхъ придарокъ со стороны папи и латинскихъ предаговъ. Благодаря заняти Венстантинопола латинанеми, разривъ между объими перкващи совершился окончательно, а велъдство этого граческое дулевенство. Опіцилійскаго королевствогва, уме въ виду однего того факта, что око придарживалось сноего особаго исповъдавія, нъ свою очередь едф-

налось нодоврительнымъ, въ смысле наклонности въ схизив. Поэтому и было решено: запретить ему всякія споменія съ весточнымъ духовенствомъ, учредеть строжайцій надзеръ за его поученіями и проковъдями для того, чтоби устранить изъ нихъ все то. что могло бы неказаться не совожить пристойным и благонамиреннымь; далже, очистить его библіотеки оть опасныхъ кингь, проскотръть его литургію, съ цалью но возможности сблизить ее съ латинскою, и, наконецъ, учредить присе спраствіе для изученія и насладованія образа мислей его членовъ. Эту миссію, по отношенію къ области Labour, къ Апулін и Калабріні, папа Гонорій III возложиль въ 1221 году на синскена. Котрени и на настоятеля аббатетва Grotta-Ferreta; ириченъ Фридрихъ II предоставняъ имъ въ этомъ нолную свободу двиствій, такъ макъ въ то время онъ още ниваъ извъстини интересъ щадить достоинство пинскаго престола. Поеже, когда онъ вступиль нь открытую борьбу съ нап-CROID BIRCTED, QUE BERRREALT TODAYOR PROHODOMORIO ET TORRETE. MESнимъ въ предълакъ его владеній, — расположеніе, съ кович окъ : ctноснися и вообще по всимъ тамъ местимъ влементамъ, которые могли сочувствения его враждебности жь Римскому первосвищемнику. Въ его правление им встрвивенъ въ южной Италия еще двухъ, довольно видныхъ гроческихъ жоотовъ, именно Іоанна Отрантскаго и Георгія изъ Галинцам, которие посвящають свои производенія Фридриху. Самъ Фридрихь изучаль треческій язикъ--но только древній, но и современный ону равговорный, равно жакъ и яныкъ врабскій; онъ прекрасно и овобедно писаль на этихъ язы : какъ и въ особенности любить пользоваться греческить. Именно на этомъ послъдвенъ ненев и била сдълана наднесь на волотомъ вольцев, продетомь скновь жабры внаменичой шуки, которую оны приказаль пустить възодно озеро, невидалек вого Мангейна, .... надимсь, гласившая: "Я та рыба, которую империторь Фридрита Бонежитуфи Фрадрика II, обивродованных ръ Мольфи въ 1231 году: ыли фисовременно распубликовани и на гроческопъ, и на лачинкомъ язикъ, — настолько велико било числе его подданнихъ, на

жентинентъ и на островъ, которые не говорили и не пониман другого языка, кромъ греческаго.

Однако, не ввирая на это личное расположение государя ко всему греческому, вопареніе Швабскаго дома и преимущественно правленіе Фридриха II обозначили собою именно то время, съ вотораго греческій элементь въ Сипилійсковъ королевствъ, захлебиваясь въ волнахъ элемента латинскаго, бистрими шагами устремлись въ своему окончательному упадку. Начиная съ этого времен, Сицилія стала принивать слишкомъ больное участіе въ дівлахъ и жизни остальной Италін для того, чтобы въ ней могла сохраниться въ чистомъ видъ какая-либо отдъльная національность. Въ озпобленновъ ожесточени, съ которывъ папи борожись съ швабсвой династіей, они сощим съ пути къ ихъ цели, такъ хорошо намвиенной ихъ первыми вылазками противъ имперіи, и послі того, какъ папской власти удалось разбудить національную жизнь Италін, вооружая носледнюю противъ горманцовъ, власть эта, всявдъ затвиъ, обратила свое оружіе противъ своихъ же собствойныхъ интересовъ. Такинъ образонъ, въ силу коренного переворота въ общественномъ настроенін, -- переворота, котораго не следуеть вабывать тему, кто хочеть составить себ'в правильное суждение о событіяхъ итальянской исторіи XIII стольтія, — знамя народнато дъла переходитъ въ это время изъ рукъ гвельфовъ, державшихъ его въ теченіе двухъ предшествовавшихъ выковъ, въ руки гибеллиновъ. Фридрикъ II, когда его дъла въ Германіи пришам въ окончательное разстройстве, сдвлаяся главныть агентомы и предвъстнякомъ единства итальянской національности; еще въ большей иврв приняль на себя туже роды Манфредъ, вивств съ которниъ независимость Илали пала на налига шесть въковъ, на поль битви при Веневенто. Сдълавнись, такить образовъ, головой и серднеть національной живни Ителін, Сипилійское королевство начало ст того, что само себя преббразовало и переродило; и изъ пестрате, мозанкообразнаго агглоперата различнихъ національностей, жижих нредставлялось оне до того времени, совершенно преврачилось вы чисто итальянскую страну.

Влестящинъ доказательствонъ этого превращенія служить т

оботоятельство, что именно въ этотъ моментъ зародилась въ Сицилім итальянская поозія, между тімъ какъ поозія греческая, процейтавшая во времена Рожеровъ, уже склонялась тамъ къ своему упадку.

. . . . J. Siciliani

Che già fur primi, e quivi eran da sezzo, сказаль Петрарка. Ciullo d'Alcamo, придворный поэть Фридриха II. уже соперничать своими стихами съ талантомъ провансальскихъ поэтовъ-въ то время, когда еще ничто не предвинало въ Тоскань близости подобнаго духовнаго пробужденія. Манфредъ самъ быль ноотомъ, --- онъ писалъ на нральянскомъ явикъ, --- и притомъ, поэтомъ не инпенникъ настоящаго дареванія и таланта. Во время своего пребиванія въ Вардеттв, онъ дюбиль разгуливать по удицанъ города и пъть strombuotti, риснованныя отрофы въ восемь стеховь, по одинизация слоговь вь каждомь, которыя составляль онь самь, находя удевольстве вы такой работь. Его дворь, который предъфы называли очагомъ нравственнаго разложенія, быль жестомь, где станкиванись другь съ другом все ноочи, какихъ только вивла въ то время Италія, и наиболю искусние музиканты Францін, Германін, равно какъ и полуострова. Часто въ его ночныхъ програвахъ его сопровождали два сицинійца, отличавніеся умъність пъть романсы. Поозія на народномъ явикъ, какою быль она тогда, въ самонъ началь своего перваго детскаго лепета, восиввала исключительно любовь и оставалась совершенно чуждою политикъ и тъпъ собитіямъ, воторыя текъ живо и глубоко волновали всю Италію. Въ то время, какт глава латинской церкви призываль чужезонцевъ для завоеванія Сицилійскаго королевства; въ то время, накъ онъ громилъ своими отлучениями сыновей императора и возбуждаль народы къ мятежу; въ то время, какъ на съверъ Энцелино да Романо (Ezzelino da Romano) съ трудомъ находиль достаточное количество палачей для истребленія своихъ жертвъ, поэти при дворъ Манфреда и санъ Манфредъ восиввади, съ чисто южничь имаонь и восторженностью, страстимя желанія и польбы влюбленных, холодность и суровость красавиць и тв рыпарскія теорін жобви, которыя въ настоящее время кажутся намъ

такъ нало гармонирующими съ тосподствомъ насилія и грубой фивической силы, царившихъ въ сред'я средневъкового итальянскаю общества.

## ZI.

Въ виду техъ условій, въ которихъ находился заливнять вожной: Италін, Калабрін и побластя Отранко, вступивній уже на дукь прогрессивные унадка и вымиранія, зверски-жестокое завосваню Корла Анжуйскаго не могло не нанести сму, последняго удара. Греки отиль областей прежде были горячими приверженцами Фрыриха, II. и Манфреда, и новый завоеватель относси въ нямъ, именю какъ въ нриверженцамъ послъднихъ. Дудовонство гремсевато исвовъданія, быдо, отдано, бозь веской вышеты на произвель ремекал недеброжеладельства, н. вдерадства: Монастыри: братства св. Васила, эти очаги и разсадниви греческой жизни и просебщены, сублансь иншенью чин всевозножнией прижиноми и прихренения и они потчинены постеленому и придирущиму инквизиционному надвору, без-CHHCLEHOCTL ROTODEPO MOTIE CRERESTACE TORLEG CL. STO MOROTHOCTLD. Капія бы то на было уметвенныя валятія стван совершенно невозножными въ этихъ обителяхъ, и вскоръ въ нихъ всеврилось вогное невъжество. Именно эту цваь и пресавдеваль Ракъ, выда въ ней дучшее средстве для облесченія ватиниваціи края, которой такусидение и дъятельно добивались папа и его епискены. не менте, это греческое монастирское дуковенство, которое таксистематически старались унивить, подавить и довести де инцегн и полнаго новъжества, все-тави являю въ своей средв чудные прииври добродвтели и благочестія, и, въ этомъ отношенія, ему не возножно было сделать ни одного коть сколько-нибудь серьезнаго упрева. Напротивъ того, все церковине историки Неополитанская королевства единогласно свидътельствують, что въ то время, врек крайняго упадка, базиліанскіе монахи, какъ и въ жел'язный выс ІХ и Х столькій, оставались совершенно безупречимим въ отно шенів своихъ правовъ, сохраненія своихъ доктринъ и собходені CROSTQ YCTARA, H UTO HH OZHHA MEL STHAL MOHACTHIDER HE HOLLALC

тому правотвенному разложению, которое встрачалось слишкомъ часто въ болье богатыхъ и болье покровительствуемыхъ латинскихъ обитателяхъ.

Въ XIV стольтін, во иногихъ ивстностяхъ, гдв еще удерживается греческая обрадность и литургія, греческій языкъ совершенно витесияется языкомъ итальянскимъ, и жители перестають понимать болье явикъ своего богослуженія і Въ Калабрін, на свверъ перешейка Сквилляче, города и деревии, въ которыхъ еще слышится греческій жикъ, представляють собой уже не болів, какъ изолированные озаном, разбросанные такъ и сякъ въ средв населенія. говоращего исключительно на итальянском языки. Въ относящихся EL DTONY BROMONN MACTINET ARTES, MICAHINES BE TAKKE PROMOскихъ поселкахъ, ин находинъ крайне испорченный языкъ, изобиауромій втальянскими словами и оборотами рівчи: Напротивь того, въ вклать, относищится къ концу XI и началу XII стольтія встричаются передвланных на треческій ладъ французскія слова, занесенныя спода нормандскими выходцами заноевателями. Таковы, напримерь, phion вивого fief. ) (втальных тоже оть францувскаго звина заимствовали свое слово fio, камъ синонииъ feudoслова латинскаго происхожденія), или ancoumandepsis, передвлан-HOE WELL CLOBE encomander. On Stoff touch spinis, he ochobanie греческих в панятниковъ нермандскаго періода, можно было бы наинсать налое изследованіе, крайне любопытное для филологовь, ванинающихся исторіой дровняго французскаго языка.

Однако, въ началь этого стольтія, на склонь Велой Горы (Асиропонте), со стороны Тирревтскаго поря, вокругь Тропен и Никотеры и, въ особенности, въ окружности Пальши, Семинары и Синополя, въ округь, въ которомъ греческій языкъ удержался во всеобщемъ употребленіи вплоть до начала XVII века, — существовало еще одно, такъ сказать, ядро греческаго населенія, остававлюєсти неприкосновеннымъ. Греческіе монастыри этой пестности находились въ цвётущемъ состоянія, и серьезныя занятія безпрерывано продолжались въ нихъ, на почве старинныхъ преданій. От-

<sup>1;</sup> Ленъ, денное помъстье.

сюда вышель Леонтій Пилать, авторь перваго латинскаго перевода поэмъ Гомера, преподававшій греческій языкъ Боккачіо і) в положившій начало преподаванію этого языка во Флоренцін. Здісь же получиль свое образование и монахъ Варлаамъ, родомъ изъ Семинары, который играль такую видную и серьезную роль въ богословских спорахъ греческой имперіи, и который преподаваль свой родной языкъ порту Петраркъ. Писатель, владъвній замъчательныть для своего времени аттическийь слоговь, катематикь, богословъ съ общириващей эрудиціей, глубовій и необывновенно сиблый истафизикъ, — черта, вообще свойственная Калабрійнанъ, — Варлаанъ представляетъ собой одну изъ наиболее даровитилъ и оригинальных инчностей въ среде влинивиа XIV столетія. Не, въ сожальнію, это биль заракторь подвижной, безпокойный, кале достойный уваженія и отличавшійся замічательных непостоянствомь. Онъ то выступаеть въ Константинополе могучиль полномочнивъ защитникомъ восточнаго православія противь датинскихъ заблужденій, то явідется при панскомъ двор'я въ Авиньон'я и ад'ясь, въ присутствін верховнаго первосвященника, громить греческую ересь; то онь становится крайне неосторожиних безразсудных неваторомь, RARHED TOLLERO MORRO OHLO OHLE BY 610 BD6HR; TO BADALL OCTвляеть себя ультра-консерваторомъ, насколько не уступая этоть разь наиболю пропитанному схоластивой византійскому монаху. Покинувши итальянскую страну и отправившись въ Этолію, для усовершенствованія себя въ греческих церковныхъ наукахъ, Вариаамъ основывается въ 1327 году въ Константинополъ, становится тамъ любимцемъ и протеже Іоанна Кантакувена, добивается игуменства въ одномъ изъ главинкъ монастырей столицы, пріобретаеть такое доверіе правительства, что на него воздагають очень важную и серьезную дипломатическую миссію на западъ и, всивиъ затвиъ, въ 1341 году, покидаетъ Константиноноль, выбышенный очень нало лестнымь для его самолюбія исходомь, которымъ закончидся его пресловутий споръ съ Григоріемъ Паламой н ионахани Асонской горы, по вопросу о сотворенности Оаворскаго

<sup>1)</sup> Знаменитый авторъ Декамерона.

свъта. Вурно прервавши всякія сношенія съ востокомъ, калабрійскій монахь изъ рядовъ братства св. Василія есновался въ Невполь, гдь король Роберть Мудрый осыпаль его почестями и поручиль ему главное заведмваніе своей библіотекой. Здесь онь написаль целый рядь богословскихь памфлетовь противь Константинопольской церкви,---подобно тому, какъ раньше писаль онъ такіе же панфлеты противъ периви Ринскей, —и сталъ доказывать пренехождение святего Духа отъ Отца и Смна, не смотря на то, что, въ своихъ предпествовавшихъ трудахъ, онъ же сапъ развивать догнать объ исхождения св. Духа оть одного тольно Отпа. Пана Климентъ VI вознаградиль отогупничество Вардама отъ восточной върн, назначивь его въ 1342 году еписконовъ герачьскимъ (Gerace'a). Здесь онъ и умеръ, еще въ претущемъ возрасть въ 1348 году, и после него, его епископскую каседру ванять другой василіанскій монахь, на этоть разь уже восточнаго проислежденія, который, въ свою очередь, не исиве Варизана послужиль ринскому двлу, именно Синсонь изъ Константинонодя. Епархія горачьская осталась верною греческому исповеданію вилоть до 1472 года. Ко времени, когда даятельность Вариаана находилась на своей кульминаціонной точкі, Ісаннъ Куромалатась, не останавливалсь предъ громадинии издержвани, пригласниъ налабрійскаго монаха Аспавія въ Константивоноль, лия преподавания его сыну, Константину Арменопуло, латинской дитературы, а это заставляеть предполагать, что полака этоть быль нзвъстенъ своей одинаково глубокой эрудицей и въ гроческомъ. и въ латинскомъ язикъ.

Только что приведенныя инена представляются последними изътъхъ, которыми можетъ гордиться греческій элементъ Калабрін. Разсадникъ, изъ котораго они вышли, вскорт затынь заглохт и запусталь самъ себою. Все покрымсь густинъ мраконъ ненажества, и греко-итальянская національность бистрыми шагами устрешилась къ своему темному шлачевному концу. Въ 1370 г. папа Урбанъ V былъ озабоченъ состояніенъ умственнаго упадка, до котораго дешли василіанскіе монахи Италіи и Сициліи, и теми искаженіями и неправильностями, которыя икрались въ ихъ богослужеб-

ныя книги. Онъ норучиль архіонископу Отрантскому снова завести въ ихъ средв какой-какія уиственныя занятія и розискать поддинный тексть устава св. Васидія. Озабоченные сближеніем съ RECTORION REPRESENT M OTDORIGH RE BORCOGRAMONIO CE NOM. HANN, вивств съ твиъ, вступили на путь болве либерального и болве великодушнаго отношенія и къ греческить монакамъ запада. Пана HOHRITA, MOTS H CHMERON'S HOSENO, REKYD IDONALHYD HOLLSY, B'S дъл возсоединения съ востокомъ, когъ би извлечь онъ изъ обрезованняго проческаго духовенства, хорошо знаконаго съ преданіями своего исповеданія и, въ тоже время, приверженнаго идей катодическамо единства; а ниенио такимъ ногло бы быть преческое духовонство Калабрін и Сицилін, осин би из ному въ свое время относились иначе, чемъ на самонъ деле. Но отимне ото быль уже бозжизненный трупъ, который силинсь испусственно иривести въ пвижаніе дійствіень гальваническаго тока. Урбань V потеримль неудачу въ сроей нонитећ, а. Всећув за нимъ, чакая же неудача постигла и Мартина V. Сейчась посла Флерентинскато собора, неянкій кардиналь Виссаріонь сиблующими словами омисываль состояню, въ которое пришли въ то время брачья св. Василія на того Италін: "Вольшая часть нонаковъ василіамскихъ обителей Италів, нодобно санинь исальящимь, не унвоть прочесть даже забуну напка ов. Васили. Другів, вогорые налучились читать во грочоски, приврать въ чтоній опрожи на важдомъ словь и не поиналоть синела того, что читалоть. Напонець, есть между . ними, впроченъ очень мало, в такихъ, веторые будучи кучие образованы, съ гръхомъ пополамъ разумъмъъ чичанию. Но никто MET STREE ROBBIOGS HE SHOOTS ROPOHIO TROVOCEBRO SEREM, OTRYAS CABAYOWA, WYO HERTO HEA HEAT HE THEOTA H HE MA COCTOMENIE HOOвърну по чекствиъ канори и устави, которииъ оки подчинески,устави, которие дани ина великить основачелогь ихъ бражства, и которини дажино биродълиться и рогуливачься ить святое житіс". При чтонін приводенныхъ строкъ, такъ и намоток, что опесаніе 200 относится из наибшиних коналава Грогта Фарвати в EL TONY, TO ONE OCTABLE OF POTOCRATO YEINTERIO EYXODORCERI въ предълать древняго Неанолитанскаго королевства, -- къ этил

обдинить, стольно же невежественнымъ, сколько и почтеннымъ додявъ, кетерне, по недостатну внанія, на каждовы щагу допускамить самыя страними описки при богослуженіи, которые принимають латинскіе обряды, вваденные къ нымь въ поздивіщає время, за вполить согласные съ старымъ греческимъ обычаемъ, утверждая, что послъдній сохранимом у нихъ лучше, чъмъ на востоить, и большинство которыкъ чилаеть греческія модитвы по книгамъ, отпечаланнымъ катинскими буквами, да и то читаетъ линь съ трудомъ, совершенно не понимая самаго симода модитвъ-

Однако, оставаясь въ душе грекомъ, не взирая на свою пред нв двежность и в катомициому, Виссаріонь, движницій благороднымь чувочновъ національнаго в реавтіонняго патріотивна, сидидся водпросить палабрійско-сипилійскій аленивань, путокь поднятія его интеллентувленаго уровня. Напъ сомичнія, что, если вообще, подобная задача и была кому-нибудь по плечу, такъ, это иманно ону. Влагодари ого усиліянь и настойчивости, папа Каллисть III и король Альфенсъ согласились основать въ Мессинъ греческія иколи и такую же академію, предназначавніцся для образованія духовенства и даже кірать греческаго исповиданія, наъ житедей области Отранто и Сициліи. На эти учрежденія Вирсаріонъ скотрыть, какть на средство: для: возстоновленыя новлёднихъ, разволинъ и остатковъ церкви, которая видала на своемъ въку не надо смаринать двей, и основание которой было свизано съ восновинаниемъ с геромческомъ сопрочевления православия неспосорцамъ: виъств съ ченъ, онъ желанъ сделель ихъ пенуронъ преподаванія греческаго жива и интературы для эллинова Италіи и Иснаніи и очагомъ, въ воторомъ, исчти у самихъ предвиравь собственной Греців, порабощенной въ то время мусульманами, хранилось бы воливое предание серьевних научних запятій и трудовь, и овкуна преданіе это мегле би снова бросить спен свётоносные лучи на востокъ и разбудить тамъ національный духъ эллинизма. Самъ Виссаріонъ, прибившій въ Мессину въ качествів настоятеля васи лівискаго монастиря Спасителя, не пренебрегь возможностью лично заниться преподаваність въ основанной циъ школь. Пресмникомъ его на мессинской каседръ быль знаненитый Константинь

Ласкарись, бъжавшій изъ Константинополя, занятаго войскам Муханиеда II, въ Италію и проведшій сначала ивсколько літь въ Миланъ и въ Рикъ. Онъ съ заивчательникъ усивхонъ прененаваль въ Мессинъ греческій языкъ съ 1462 по 1493 годъ, въ который онъ и умеръ. Впроченъ, его уроки, какъ кажется, не принесли особенной пользы греканъ Калабрін и Сицалів. потому что единственный калабрійскій монахъ братства св. Василія, ныя котораго извъстно въ исторіи греческой интературы XV стопътія, именно Ангелесъ или Ангелъ веъ Калабрів, воспитывался въ 1468 году въ епископстве Марторано, въ виду чего необходимо предположеть, что онь быль учениковъ Виссаріона, а не Ласкариса. Твиъ не менъе, уроки последвято нивли громадное вліяніе на итальянское возрожденіе, благодаря тому, что они собирали вокругъ него иногочислениять учениковъ, стекавшихся къ нему со всых концевь Италін; въ числу этихь учениковь относится, между прочинъ, и Венбо (Ветью), который въ своихъ письмахъ и въ своенъ діалога объ Этив, хвалить краснорычю Ласкариса, его тонкій художественный и литературный вкусъ и его возвышенное философское учене, причемъ отзывается о спосиъ vurreat: Nihil illo sene humanius, nihil sanctius".

Сохранилось въскомъко инсенть Константина Ласкариса, инсаннихъ инъ во время его профессорсной дългельности въ Мессинъ. Они дишатъ всею горечью изгнанія и саною глубокою, гнетущем тоскою по утраченной родинъ. "Користолюбивая жадность килвей", нишетъ онъ къ Джовании Пардо (Giovanni Pardo), "сослала въ Калабрію Феодора 1), отоль високо образованнаго въ области философской науки. Она заставила Андроника, смиа Калинста, бъжать даже на Британскіе острова 2), гдъ онъ умерт вдали отъ своихъ друзей. Она принудила Динтрія 2) вернуться въ свое отечество для того, чтоби сдължься и жить канъ рабонт

і) Въроятно, знаменятый Өсодоръ Газа.

<sup>2)</sup> Это не върно: онъ поселялся въ Парижъ.

ванболъе внаменитыхъ грековъ изъ числа бъщавшихъ на западъ, то лиси рисъ илоко зилиъ его судъбу.

варваровъ. Я уже не говорю о моемъ учитель, Аргиропуло, который въ Римъ терпитъ нужду и общность и постепенно распродаеть свои книги. Римъ болье не существуетъ. Илъ ньтъ уже, тъхъ великихъ гражданъ Рима, которые съ единаковой любовью относились и къ латинской, и къ греческой литературъ. Его болье не существуетъ, того Неапеля, который былъ школой греческаго красноръчія, куда степались некавшіе образованія римляне. Все, все измінилось... Занятый этими и имъ подобными инслями, я остаюсь здісь и не могу оторвать глазь отъ моря, отъ Харибды и Сцилы и отъ этого онаснаго пролива. Необходимость оставаться здісь сокрушаеть меня; невозножность състь на корабль заставляеть отрадать неня; и я не знаю, что мить ділать, не знаю, въ какую страну идти миъ"...

Со смертью Ласкариса, дело, которому посвятили себя онъ и Виссаріонъ, было покинуто. Послъ нихъ уже не было сдълано ничего серьезнаго для пробужденія и поддержки духа эллинизма въ массь греческого населенія Калабріи и Сициліи, въ средъ котораго, въ теченіе XVI стольтія, окончательно исчевли последніе сявди греческаго языка. И даже библіотека Константива Ласкариса, которою онъ пользовался при своемъ преподаваніи и которую онъ завъщалъ городу Мессинъ, и та была похищена и увезена изъ Мессины испанцами. Въ настоящее время она, почти въ своемъ целомъ составе, находится въ Мадрите, и мы знакомы съ нею но ученому каталогу, составленному Иріартомъ (Iriarte). Въ составъ ея иногіе труди, переписанные рукою самого Ласкариса, снаблени надписями, которыя напоминають некоторыя интересныя детали изъ жизни ихъ автора или же свидетельствують о благородствъ его чувствъ. Такъ, на одной прекрасной копін Политики Аристотеля кожно прочесть следующія слова: "Хвала Господу. виновнику всего хорошаго! Книга эта есть трудъ и собственность Константина Ласкариса, изъ Византін, а после него да принадлежить она тому, кто съужесть цонять се". На рукописяхъ Геродота, Оукидида, Эврипида, Софокла, Платона и др. инфится налписы, относящіяся ко времени пребыванія Ласкариса въ Италін и Сицина. Оставшійся неизданных, краткій очеркъ всемірной исторіи, которую Ласкарись довель до завесванія Константивопом, заканчиваєтся пов'єствованість о сперти императора и сл'ядующим трогательными словами: "Вивоть съ нишь погиблю царство ризлянь, погибли свебода, и цивилизаціи, и науки, и все, что есть хорошаго на светь".

Въ настоящее время еще говорять на греческомъ ламкъ въ некоторыхъ местностяхъ Калабрін и области Отранто. Но это уже не потомки техъ, для которыхъ этотъ языкъ быль ламкомъ реднымъ во времена византійцевъ и нормановъ; это—внуки греческихъ колонистовъ, обжавшихъ изъ Греціи и искавшихъ убъжнща въ Италіи уже после турежило завоеванія. Оъ ними им встраческих въ Вовъ, котория представинетъ собою ихъ плавнее поселеніе въ предълахъ Калабріи. РБЧЬ, произнесенная въ актовомъ залъ С.-Петербургской духовной академіи въ день стольтнято юбился со дня рожденія покойнаго прот. Г. Ц. Навскаго 1), 4 марта 1887 года, доцентомь академіи Иваномъ Тромцкимъ.

Ученая дъятельность протойерея Герасима Петровича Павскаго.

Преосвященный ме Архипастыри и Милостивие Государи!

Сегодня исполнилось сто льть со дня рожденія покойнаго протоіерея Г. П. Павскаго, профессора петербургской духовной академіи и дъйствительнаго члена Императорской академіи наукт. Память о немъ весьма тесно связана съ исторіей нашей академіи. Г. П. быль студентомъ 1-го академическаго курса, 1-мъ магистромъ и 1-мъ докторомъ богословія изъ воспитанниковъ петербургской академіи, въ теченіе долгаго времени, съ 1814—1835 г.,

<sup>1)</sup> Г. Н. П., сынъ діакона с. Павъ, дугскаго узада, петербургской губермін, родили 1767 г., марта 4 дия, обучален первеначально въ петербургской дуковной семинарін, петомъ въ петербургской дуковной семинарін, петомъ въ петербургской дуковной семдекін, гда ще окомчанін дуреа въ 1814 г., состоямъ баккалавромъ, а петомъ (съ 1818 года) просессоромъ богословін въ петербургскомъ университеть, съ 1826—1835 г.—
замоноучителемъ Насладники престояв, понойните Императора Аленемідра II
и велините княгинь Марів, Ольги и Аленемідры Наколаєвниц съ 1836 года,
по увольнение отъ должности законоучителя Насладника и просессора Академін,
состояль протоїсрескъ Таврическаго дворца; въ 1859 году быль избранъ въ
дайствительные члени Инператорской академін наукъ; скончался 7 апрадя
1863 г. и потребенъ на имадоните Фарфоровато чавоца.

состоямъ въ ней наставникомъ еврейскаго языка, причемъ положив прочное основание переводу св. Писания на русский языкъ, въ которомъ наша академія впоследствін принимала особенно большое участіе, и наконецъ въ своей ученой личности представиль какъ бы фокусъ, въ которомъ сосредоточиваются черты научнаго направленія нашей академін вообще; такъ что академія имветь основаніе, частію въ уваженіе паняти своего славнаго двятеля, частію въ интересахъ собственнаго самопознанія, вспомнить о дъятельноств своего достойнъймато питомпа и настаника. Но если когда, то именно въ этотъ день, въ день столетія со дня рожденія Г. П., академін прилично вспомнить о его дівтельности, подвести итогь его уже угасшей жизни, указать на ту сумму добра, которую внесла его жизнь въ общую сокровищницу русскаго прогресса, и на тъ сферы, гдв она преимущественно себя проявила: ибо, по прошествін целаго столетія, уже значительно успели внясниться характеръ и вначение этой дъятельности. Но потребевалось бы очень много времени, если бы я или кто другой сталь раскрывать характеръ и значеніе діятельности Г. П. во всіхъ сферахъ и за все время ея проявленія, такъ она разнообразна и продолжительна. Всякому, вто пожелаль он съ ней познакомиться, можно указать на біографическіе очерви Г. П., составленние прот. С. В. Протопоповыть ("Странникъ" 1876, т. 1-й) и проф. Н. И. Барсовинъ ("Русская Старина", 1880 г., т. 27, 28 и 29), а также на рядъ статей, написанныхъ о Павсковъ и его трудахъ в указанных нашинъ почтеннымъ библіотекаремъ А. Ст. Родосскимъ въ № 4 "Перковнаго Въстника" за 1887 г. Изъ всей иногосторовней двятельноски Г. П. я обращу ваше просвещенное вникание только на его ученую деятельность и нев нея главнымъ образовъ на его труди въ области науки св. Писанія. Въ последнемъ отношенін Г. П., ножно сказать, является русскить Гезеніусовъ, съ которымъ онъ быль почти сверстникъ и столетіе со двя рожденія которато галльскій университеть праздноваль въ февраль 1885 года: какъ тотъ, такъ и другой положилъ прочное основание для историко-филодогическаго метеда изучения св. Писания въ своемъ отечествъ; но Г. П. превосходилъ своего измецкаго сверстинка широтой своего научнаго кругозора и глубиной знанія отечественнаго явика.

Сынь благочестивато русскаго діакона с. Павъ, лугскаго увяда, нетербургской губернін. Г. П. еще въ налольтствь, подъ вліяніемъ своего отца, любыть чтеніе св. Писанія, особенно Псалтири. Таковая любовь сопровождала его и въ бытность въ петербургской семинаріи. Посяв поступленія его въ академію, благодаря академическимъ лекціямъ талантливаго преподавателя по св. Писанію. архимандрита Филарета, впоследствии знаменитаго митрополита московскаго, эта любовь Г. П. превратилась въ ученое любопытстве, располагавшее основательно изучить и понять св. Писаніе. Но "пюбя ясность и доказательность, какъ говорить самъ о себв Г. П. въ одной изъ своихъ объяснительныхъ записокъ Св. Синоду, и желая въреть только тому, что твердо стоить на своихъ началахъ", Г. П., при ванятін св. Писаність, скоро должень быль почувствовать необходимость въ основательномъ ознакомленіи съ оригинальнымь языкомъ библін. Желаніе удовлетворить этой необходиности въ Г. И. сказалось веська рано. Какъ говорять его біографы, онь уже въ семиварін довольно хорошо изучиль явыки-еврейскій, греческій, матинскій, а также французскій и нізнецкій. Поступивь въ академію, онъ продолжать свое ленгвистическое образованіе и вчастности изучение оврейскато ленка подъ руководствомъ проф. Фесслера. Вироченъ, суди по отвинанъ саного Г. И., отъ Фессиера онъ научилея немногому, а большую часть своихъ знаній пріобрыль путовъ саностоятельнаго изученія. Стремленіе достигнуть точнаго ы совершениего незнанія въ области семитской филологін вынуждало Г. П. вногда жертвовать для занятій этого рода занятіями по другивъ предветанъ. Но эти жертви не остались невознагражленини: результатовъ его усиленныхъ занятій было то, что,говорить о себь Г. П., -онъ узналь языкь наизучшивь обравомъ, какъ никто не зналъ изъ его соотечественниковъ и даже изъ чужезенцевъ"; кроме оврейского языка, онъ изучиль также врамейскія нарічія, языкь арабскій, а изь опропейскихь-антлійскій. Таковня познанія скоро были замічены и по достоинству он жиени бывшить въ то время ректоромъ петербургской академін, Digitized by GOOGLE архии. Филаретонъ, который и оставилъ Г. П. баккалавровъ еврейскаго языка при академіи (1814 г.), и который, нужно сказать, и впоследствім всегда высоко чтиль филологическія познанія своего ученика.

Сделавшись наставниковъ оврейского языка при акадеків, Г. П. со всею пылкостію полодой и энергичной души устренился въ посвящению мододихъ адептовъ богословской науки въ тайли еврейской филологіи. Но на первиль же нораль своей преподавательской деятельности онь почувствоваль недостатовъ въ руководствакъ для изученія оврейскаго явика студентеми акаденія. Въ качестви учебныхь руководствы по еврейской граниатыки вы то время употреблялись еврейскія грамматики: Іог. Вукогорфія (1650 г.), Тростія (1638 г.), Данція (1706 г.), Михарянса (1748 г.), Рэйнекція (1756 г.). Съ одной стороны онъ, какъ навысанныя на ISTHECEON'S SOURS, HE MOFIE CLYMETS OF MELOCTYPHENE DYROBOGCTBAME; съ другой стороны по самому своему характеру онв являлись до нявъстной степени устарвании: труди Шультенса и Предера, явивніеся во 2-й неловинъ 18 въка, въ которниъ изученіе еврейскаго языка ференцалось данными арабской филологіи, въ значительной стенени расширали круговоръ тебреноговъ, и заставили нначе спотреть на инстія явленія въ области обрейской граниатики. Такинъ образомъ, какъ нужды отудентовъ академін, а съ ними любителей Св. Писанія вообще, такъ и изложеніе самого ученаго дела располагали дать учебликъ еврейской грамматики, воторый быль бы изложень на русскомъ данки и въ тоже врем болье удовлетворяль современному состоянію данной науки. Г. П. не нреминуль отвликнуться на удовлетвореніе этой потребности. Спустя три года, послъ того какъ онъ сдъщался наставникомъ еврейского яжика, въ ноября 1817 года, им вединъ, спященникъ и магистръ богословія Г. Павскій представляють въ нетерб. дук. цензурный комитеть свою грамматику еврейского явыка, которая, по одобренін, и била маночатина въ 1818 году. Эта граниатика представляеть въ русской литературъ первое иронзведеніе въ своемъ родів. Какъ преднавначавшаяся для учебка го руководства въ духовнихъ школахъ, она отличается кратжостию

ясностію наложенія, и въ этомъ отношеній ножеть служить образцомъ для современныхъ школьныхъ руководствъ, которыя, къ сежаленію, не всегда отличаются такими свействами. После краткаго предисловія, она содержить объясненіе правиль еврейской транскрипцік, фонстики и этимологін; синтаксиса и просодін неть. Наибольшей основательностію и полютой въ ней отличаются глави. въ которыхъ излагаются правила транскрищий и фонстики, а наименьшей — глави, въ которить излагаются правила о слабихъ глаголахъ. Въ расположение правиль заивчаемъ строгую систему и стренленіе подвести частимя правила подъ общіе законы, что ділалось ет тор приію, поясняють въ предисловін Г. П., , чтоби учащиеся правила древнято языка не столько принимали въромо, сколько понивали собственнымъ убъждениевъ". При составления грамистики, Г. П. новьзовался трудами западно-овропойскихъ ученыхъ, вчастности — Михаолиса, Яна, Шультенса и Шредера. Не видно, чтобы у него въ это время била подъ руками еврейская грамматика В. Гезеніуса, 1-е наданіе поторой вишло въ 1813 году, ни тыпь болье его Ausführliches grammatischkritisches Lehrgebäude der hebräischen Sprache, - вишедшее въ 1817 году. Хотя то и другое произведение вънецкато сверстинка Павскаго яванесь раньше гремматиям Г. П., но, при тогдащимых снеменіямы съ вностранемии книтоторговцами, они могли быть известим и доставлени Г. И: не скоро, --- съ ними онъ познаковился уме вносяфдетвін. До 1874 г., когда, по благословенію Св. Синода, била издана граниатика В. Гезеніуса, въ русскомъ перевод'я проф. К. Коссовича, гранизтика Г. П. оставалесь единотвенными русскими нечатинив руководотвомъ не изучение оврейской граниатики въ духовно-учебнить заведеніяхъ. Да и въ настоящее время, при нялинней позноть гранизтики Гезеніуса, дурновъ и иногда даже невърномъ си переводъ, граниатика Павскаго далеко не потеряла свето значенія, какь учебное руководство, хотя со егороны своего содержамтія и явика во неотнів неоталь явияется устарылой. Вскоры посять ведания гранизтики, Г. И. издаль еврейскую кристопатию, тив со вкусовъ знатока сделаль выборъ статей, инвющихъ филопотическій и вибсть съ тыть догивтическій интересъ. До 1875 г. его христоматія, какъ и грамматика, оставалась единственнымъ руководствоиъ подобнаго рода въ духовнихъ школахъ. Въ 1875 г., на ситну ей, явилась христоматія К. Коссовича, которая превосходить ее только богатствомъ опечатокъ и ссылками на немецкія руководства. Кроив граниатики и христонатіи, Гер. П., въ бытность свою наставниковъ академів, составнять также еврейскій и калдейскій словарь въ книгань ветхаго завіта. Десять рукопесныхь тетрадей этого словаря, пріобретенныя отъ проф. Н. И. Варсова, хранятся въ нашемъ академическомъ книгохранилище, и, благодаря любезности библіотекаря А. Ст. Родосскаго, я имыль возможность получить ихъ для разсмотренія. Оне содержать еврейско-халдейскій лексиконъ на буквы к... в включительно. По образцу древнихъ лексиконовъ, слова здёсь расположени въ алфавитномъ порядкъ. Посяв каждаго слова указано его значене, въ какомъ оно употребляется въ в. завътъ; ръдко указываются ть ивста Виблів, гдв встрвчается извъстное слово въ данновъ значения. Что кассется фразеологін, то она здёсь совсёмъ отсутствуеть. Не находимъ также сравненія еврейских словь со словами другихь семитскихь явиковъ, а равно се словани явиковъ арійскихъ. Равнинъ образовъ упущенъ изъ виду корновой анализъ словъ и подведение вхъ подъ общіе ворни, каку это принято въ новійших словаряхъ. Судя по такому характеру словаря Г. П., следуеть предполагать, что онъ мредназначался для школьнаго употребленія, откуда и объясняется его краткость. Неизвъстно, ночему этоть трудъ останся ненапечатанникь, котя, какъ ясно изъ надинси на обороть 1-го листа, онъ уже быль одобрень цензурой въ нанечатанію; намечатанний въ свое время, онъ быль бы далеко небезполозень. Этими тремя трудами нечернывается дъятельность Г. П. Павскаго, собственно какть гебранста. Какъ видно изъ нихъ, онъ съ своей сторони сдължъ все неебходиное для изученія еврейскаго язика Виблін. Но, говорить Г. П. о цъли изученія этого язика, "не язикъ (еврейскій) быль нев дорогь, а св. Писанів, чистов, неискаженное толкованіями; посредствовъ знанія языка я хотіль дойти до вірнаго толкованія св. Песанів. А извістно, что вірное пониманіе оврейскаго дамка

ведеть къ пониманію богословія". Какъ ясно изъ этихъ словъ, Г. П. смотрълъ на изученіе еврейскаго языка, какъ на подготовительную работу для изученія св. Писанія и богословія вообще. Свой взглядъ онъ оправдалъ самымъ дъломъ.

Основательное знакоиство съ семитокими и европейскими языками подготовило Г. П. къ работъ болъе сложной и виъстъ полезной для общества, - къ переводу св. Писанія на русскій языкъ. Къ такого рода труду его расположили частію классиня занятія со студентами, а главнымъ образомъ дъятельное участіе въ дълахъ библейскаго общества, къ чести котораго нужно сказать, что оно первое ноложило иниціативу великаго въ исторіи русской церкви дъла-перевода св. Писанія на русскій языкъ. Основанное въ 1812 году, это общество, при самомъ же началъ своего существованія, нуждалось въ лицахъ, знаковыхъ съ оригинальнымъ языковъ Библія; н Г. П., въ то время молодой бавкалавръ академін, скоро обратиль на себя его вниманіе, такъ что уже въ 1815 году, на второй годъ своей службы при академія, онъ быль избрань въ директоры общества, и ему было поручено сдълать переводъ Евангелія отъ Матеся на русскій языкъ, который и быль напечатань вийсти съ переводами другихъ евангелистовъ въ 1817 году. Посяв этого Г. П. было поручено сдвлать пероводъ Псалтири съ еврейскаго данка, который, по раземотрения его членами библейскаго общества, быль отпечатань въ январв 1822 года. По отпечатаніи Цсалтири, общество приступило къ мечатанію русскаго перевода на Патокнижіе, которое и началось въ ноябръ 1823 года, причемъ надворъ за околчательнымъ исправлемість корректурь быль поручень тому же Г. П. Павскому. Кажъ извъстно, библейское общество, частію благодаря непріятностямъ, произпедшинъ нежду его членами, частію благодаря нареканіять на инстическое направленіе нікоторыть его членовь, въ 1826 году, спустя 14 явть после своего открытія, должно было превратить свое существованіе. Но на всеподданнійшемъ докладів князя Мещерскаго относительно конченных и неконченных переводовъ св. Писанія въ этомъ обществів 9 января 1827 года последовала такая резолюція инператора Николая Павловича: "Не-

доконченное докончить " 1). Въ исполнение этой Височайшей воля, а равно изъ сознанія пользы начатаго діла, Г. П. и по закрытів библейскаго общества, какъ профессоръ еврейскаго языка, въ классныхъ занятіяхъ со студентами продолжаль переводъ св. книгъ веткаго завъта на русскій язикъ, и постепенно, въ теченіе нъсколькихъ летъ, сделалъ переводъ кингъ пророковъ большихъ и наинкъ, кроив ки. Ісвекіндя, и агіографовъ, кроив ки. Песнь Песней, другими словами, перевель почти всё вниги историческія, пророческія и учительныя, находящілся въ еврейскомъ тексть. Студенты записивали переводы наставника, кановыя записи въ вонцъ года исправлянись саминъ Г. П. и передавались изъ курса въ курсъ. По выходъ Г. П. нвъ академін въ 1835 г., студенты XIII и XIV курсовъ (1838—1841) издали эти переведы въ литографированновъ видъ, въ количествъ 450 экземпляровъ, причетъ въ изданіе биль включень переводь пи. Ісвекімля и Песнь Песней, сдвинный Г. П. уже по оставлени академи. Литографированные экземиляры перевода Г. П. быстро разоплись нежду дјховение и свътскими лицами какъ столици, такъ и провинціальныть городовъ, но, благодаря нижеуказанному обстоятельству, вскорь въ своей бельшей части были изъяты изъ употребленія. Когда же въ 1857 году состеннось опредвление Св. Синеда объ неготовления перевода Виблин на русский язывъ и въ видъ подготовительных работь быле разръшене печатать перевода частимхъ лицъ, то въ журнагь "Духъ Хриогіанина" (1862—1863 г.) быть напочатань переводь Г. П. на кинги: І. Навина, Судей, Русь, 1 и 2 кн. Царствъ, 1 и 2 кн. Паралиноменсиъ, кв. Ездри, Несийн, Есопры и Притин Солонова. Переводъ остальныхы вынгы, за носледовавшимъ прекращениемъ журнала, не быть наисчаталъ: уже повдиве въ "Русской Старинъ" быль напечатанъ переводъ ки. Пъснь Пъсней. Дальнъйшее печатание его можно было бы предолжить частію на основаніи сохранившихся у ніжоторых лиць литографированных экземпляровь, изъ каковыхь одинь удалось читоть и разоматривать и мив. а частію на основаній хранянімися

<sup>1)</sup> Исторія перевода Библія на русскій линть. И. Частовить, стр. 128

въ здённемъ академическомъ книгохранилище рукописныхъ тетрадей перевода на книги малыхъ пророковъ, Притчи Соломова и Екклезіастъ.

Относительно карактера и достоинствъ самаго перевода Г. П. счичаемъ нужнимъ сказать следующее. Онъ сделанъ исключительно съ еврейско-масоретскаго текста въ его общепринятовъ вилъ в обличаеть въ своемъ виновника превраснаго мастера своего дала. Будучи тонкить знатономъ сометскихъ языковъ, Г. П., съ одной стороны, выдержаль при нереводь не телько грамматический и лексическій симоль обрейскаго текста, а также и просодическій 🖍 стрей библейской річи, всявдствіе чеге при чтенін перевода осязательно ощущается движеніе мысли писателя вли пророка, сповойный или меспокойный томь ого рачи, ем нов'яствовательный, нравоучительный иди обличительный характеръ. Съ другой стороны, обладае обпирныть знаність русскаго языка, Г. П. извлеть изъ его богатыхь надръ запась такихь словь, воторыя былке подходять для поредачи звуковъ ботудохновенной лири библейскихъ писатолей и ноэтовъ, чёмъ даеть возножность читателю чувствовать преместь риторических фигура и ноетических образова библейской рвчи. Впрочемъ этими виклиниии чертами еще не исчеримвается достоинство перевода Г. П. Вудуни глубоко религіозимиз человівкомъ, постойнымъ носетолемъ сващеннято сана и вийсти человикомъ съ поэтической душой, Г. П. въ своенъ переведъ до нъкотерей степени приобщается току божественному вдохновения, которыев пронекнуты библейскіе писатель, и эко бежественнаго глагола, отраживнееся въ ихъ спрейсной рачи, передаеть въ фермахъ рачи св. Руси правосименей; такъ что подебно тому, какъ о переводе Гиедича Иналы и Одиссон Пушкинъ сказалъ:

"Слишу уполкнувшій звукь божественной элгинской річи, Отарца великаго тівнь чую спущенной душой", нодобно этопу и о переводії Г. П. можно сказать, что вы нень сличними звуки дійствительно божественной річи и ощущаєтся присутствію тівной—ню не язических рацоедовь, а священних ветхо-

Таковъ харантеръ и такови достоинства перевода Г. П. При

всемъ томъ некоторые его отделы, именно переводъ пророческих книгъ, а также книги Іова и Пъснь Пъсней, въ томъ видъ, какъ находился въ литографированныхъ студентами экземплярахъ, вскорв посав своего появленія въ обращенін, возбудили подозрвніе со стороны своей тенденців. Причиной этого послужнае следующее обстоятельство. Нужно заметить, что въ литографированных студентами эквеминярахъ перевода быль наданъ не одинъ переводъ библейскаго текста, а также сопровождающія его краткія предвірительныя сведенія о времени жизни того или иного пророка или лисателя, времени и повода произнесенія извістинка річей или пророчествъ, анализъ содержанія таковыхъ в наконецъ изкоторыя привочанія, подсияющія таковое содержаніе. Далье нужно запітить, что нъкоторыя изъ этихъ прикъчаній являются недостаточно точными, другія же, какъ-хронелогическое определеніе произнесеnie płych by XII, XIV, XXI, XXIV--XXVII, XXXIV--XXXV. XL-LXVI гл. вниги пр. Исаів, относиныхъ во времени послъ вавилонскаго плана, примачание относительно времени исполнени сединть Данінловыхъ, каковымъ считается время Антіоха Епифана, какъ равно и самий переводъ этого пророчества, устранавшій его нессіанскій синсять, — ясно расходятся съ пониманіем православных толкователей св. Писанія. Эти-то приначанія в некоторыя негочности въ переводе и нодали поводъ усумниться въ пригедности переводовъ Г. П., -- въ токъ видъ, какъ они находятся въ литографированнихъ экземплярахъ, — для православыхъ читателей; такъ что св. Синодъ указокъ 13/18 феврам 1842 года приказаль изъять изъ употребленія экземпляры этом перевода. Вина за появленіе примінчаній такого рода, равно как и за встречающіяся въ тексте перевода неточности падала части на издателей перевода, действовавших безь въдона Г. П., TACTIO H HA HOTO CAMOTO, BY TOMY OHY CAM'S COSHACTCE BY CHOMY объясненіяхъ св. Синоду. Дізло въ токъ, что, начавъ свои ре боты по переводу и экзегезу св. Писанія, Г. П. не находил для нихь въ русской интературъ основательних руководствъ. долженъ быль пользоваться трудами немецкихь ученыхъ, изъ и торыхъ нъкоторие, какъ труди Михаелиса, Ейхгориа, Розенили Digitized by GOOS

прав и Гезеніуса, были проникнуты не только протестантскими, но и раціоналистическими тенденціями. Пользулсь ими, Г. П., незамітно для себя, усвояль ихъ возгрінія по экзегетическимъ вопросамъ, что и повлекле за собой до ніжоторой степени уклоненіе оть общепринятыхъ взглядовъ по онымъ вопросамъ. Но такое теоретическое уклоненіе отъ взглядовъ православнихъ бегослововъ еще не говерить объ уклоненіи Г. П. отъ догматовъ и уставовъ православной церкви, нослушнимъ и візришть сыномъ которой онъ всегда быль какъ по своей жизви, такъ и не убъжденіямъ. И подобно тому, какъ оригинальныя мизнія по ніжоторымъ догматическимъ вопросамъ Оригена, Оседерита и Августина не мішали вмъ стать великими учителями церкви, такъ и оригинальныя мизнія по ніжоторымъ экзегетическимъ вопросамъ Г. П. нисколько не преплатствують намъ признавать его крупной величиной среди русскихъ православнихъ богослововъ.

Изъ другихъ работъ Г. П. по св. Инсанію намъ мавестин: "Обовржніе книги Псалновъ", --- его нагнотерская диссертація, напечатанная въ 1814 году, и "Примъчанія на книгу Іова", находящіяся въ рукописяхъ. Первая квига содержить въ себъ положительныя сведенія о происхожденіи и времени написанія псалмовъ, причемъ Г. П., первый изъ русскихъ ученихъ висказаль взгладъ, что вначительная часть псалковь Псантири не принадзежить Давиду. Примечанія на книгу Іова содержать объясненіе первыхъ главъ этой книги, которое имбетъ строго филологическій характеръ. Авторъ, иля стихъ за стиховъ, последовательно выясняетъ прямой н буквальный симсять текота, объясняя встрачающияся при этомъ неповятныя или почему-дибо болье важныя слева и выраженія чрежь анализь иль въ еврейскомъ текств и чрезъ спесение съ параллельники ивстани Виблін, а танъ, гдв следуеть, прибегаеть къ данишиъ археологів и поторіи. Выяснивь такнить образонъ сиыслъ известнаго стиха, авторъ показывають ого логическую связь съ послъдующить содержаніемъ глави. Свое объясненіе Г. П. ведеть по масоретскому тексту, и оно отличается ясностію и враткостію изложенія, хоти пожеть быть вполив доступно только для **▼FMOT. ЧТВН.»**, № 5-6, 1887 г.

лицъ, знакомыхъ съ еврейскимъ языкомъ. По своему характеру и тону оно напоминаетъ толкованіе Розениюллера.

Трудами по св. Писанію далеко не исчерпывается ученая дімтельность Г. П. Основательно изучивъ св. Писаніе, какъ первоисточникъ христівнскаго ученія, Г. П., подобно всемъ цельникъ натурамъ, стремившійся выработать полное міровозэрівніе, и, какъ христіанивь, - міровоззрвніе, нермируемое христіанскимь ученість, носле Виблін приступиль нь изученію святоотеческой литератури н исторіи церкви. Вольшая часть изисканій его въ этой области напечатана въ "Христіанскомъ Чтенія", въ наданіи котораго овъ принималь весьма большое участе со времени самаго его основанія. По свид'втельству проф. Н. И. Барсова, разбиравшаго бумаги Г. П. и составлявшаго также систематическій указатель къ "Христіанскому Чтенію" отъ 1821—1872 гг., переводъ » почти всехъ святоотеческихъ твореній, напечатанныхъ въ "Xpaстівнскомъ Чтенін" за время 1821—1839 г., принадзежить Г. П. Изъ статей натрологическаго содержания за это время ему принадлежать шесть статей о богословін Григорія Вогослова, напечатанныя въ "Хр. Чт." за 1828 г. Познакомившись со святеотеческой интературой и церковники писателями, Г. П., какъ говорять его біографы, инвить наибреніе писать церковную исторію, но работы другого характера отвлекли его оть этого. Такъ не менъе послъ него остались труди, имъющіе отношеніе къ церконной исторіи. Изъ таковихъ изв'єстни: "Начертаніе Церковной Исторін", "О таннственной вечери І. Христа у христіанъ при апостолахъ и послъ апостоловъ" (Хр. Чт. 1830), "О состояния россійской церкви подъ управленіемъ натріарховъ (Л'втопись факульт. 1835). Изъ его трудовъ но систематическому богословів извъстин: "Чтенія о религін", читанныя инъ студентанъ петербургскаго университета, въ бытность профессоромъ бегословія, н и изложенимя сравнительнымъ методомъ (Xp. Чт. 1821 г.), "Христіанское ученіе въ краткой системв" и мелкіе трактаты на различния теми евангельского ученія. Въ своихъ трудахъ по патрологін, церковной исторін и богословію Г. П. является последовательнымъ примънителемъ строго историческаго метода изсябдованія:

обсуждаемыя имъ явленія въ области церковной жизни и ученія ставятся въ связь съ общимъ ходомъ развитія церковной жизни и сознанія, отчего становятся понятными условія ихъ возникновенія и выясняются самый харэктеръ и значеніе данныхъ явленій.

Наша карактеристика ученой діятельности Г. П. была бы далеко неполна, если бы им не упомянули также о его трудахъ въ области русскаго язывознанія. Оставивь що нівоторымь обстоятельстванъ еще въ 1827 г. службу при университеть, а въ 1835также при академін и по законоучительству Наследника Престола, нокойнаго инператора Александра 2-го, Г. П. остался няшь при должности протоворен церкви Таврическаго дворка, кавовая должность не требовала усиленных занятій. Располагая въ достаточновъ количествъ свободнымъ временевъ, Г. П. снова обратился въ своему любяному занятію, --- изученію язывовъ, причемъ OCHOBATOLISHO HOSHAROMELICA CI ASHRON'S CARCEDITCREN'S, SCHACKEN'S, съ славянскими наръчіями и съ наръчіями нъкоторниъ финокахъ именень. Конечную цель таковых работь составляло инследование относительно граниатаческаго и лексическаго состава русскаго ламка: Здісь, въ обдасти этого языка, который по своинь корнямь и формамъ такъ же широкъ и богатъ, какъ сама русская земія, и въ научновъ отношени такъ же нало разработанъ, какъ русская природа. — было, гдв разгуляться богатыев филологическиев силань Г. И. И действительно, наше отечественное явыковнание обязано Г. П. трудани, которые нижить мало себя подобныхь въ этой области. Разунбенъ прежде всего его "Филологическія наблюденія надъ составовъ русскаго явика" (1841-1842 г.), трудъ, который вожно назвать аналитикой русскаго языка, и который, но выражение эго ученаго критика. 1), составиль эпоху въ истории русской гранизмики. Нашъ знаменетий притикъ В. Бълинскій о значенім его писаль слідующее: "Павскій одинь стоить цілой академін. Инъ положено прочное основаніе филологическому изученію . русскаго язика, ноказанъ истинний истодъ для этого изученія. Журнали не оприни велики трудъ Павскаго, какъ следуетъ, и

Digitized by 600gle

<sup>1)</sup> Предвел. въ граниативъ Ломоносова, изд. 2 отд. ак. н., стр. 54-55.

не опънили истому, что для него, накъ сочененія совершенно самобытняго и оригинальнаго, которое нолагаеть основаніе русской филологіи, не нашлось цівнителей. Не придеть время, погда сочиненіе Павскаго сдівлается классическою и настольною кингой для всякаго ученаго, который посвятить себя изученію русскаго языка 1). Изъ другихъ трудовъ Г. П. по русской филологіи изв'ястна его "Записка е новомъ издани русскате словаря" (Ивв. 2 отд. ак. н. 1852), и два большихъ, найденнихъ въ его бумагахъ, рукописныхъ тома (около 1500 отр. въ полулисть мелкаго письма руки саного Г. П.), озаглавленныхъ: "Матеріали для объясненія русскихъ кореннихъ словъ посредствоиъ иноплеменнихъ" (т. 1-й А. Н.; т. 2-й: О.---О.). Эти томы представилять предолжение филопопических наблюденій, и, по програм'я Г. П., должин били сосивенть V-ю часть его трудовь. Они содержать списокъ коронимиз-PYCCERNIL CAOPS, CS BRICHORDON'S MIN SHOURING HIS COORDINA'S MIN'S CLOBE BY HEGOEPOHOECREES, COMMICKHEE B OFFICER YPANOMITABEREES яникахъ. Преявляющіяся въ филогорическихъ трудахъ Г. П. инрота филомогическате кругозора, полнота апализа и насса знаній приводять читателя въ невольное изумление предъ высокить талантомъ и громадной орудиціей автора, и дають приво ставить его имя на ряду съ именами Вониа, Сильвестра де-Саси, Гримиа и Гумбольдта, первожнаесные свропейских лингинстова. Свои знанід на русскогь женке Г. И. нежду прочить принения въ перевода славнаго намятия в древне-русской кетаін "Слово о полку Игоровъ". навовой мереводъ считается лучшинъ между другими. Императорская академія науки по достоинству оцівнила значеніе филологическить трудовъ Г. П., и въ 1859 г., за четыре года до его снерти, избрала его своимъ дъйствительнымъ членомъ.

Танова ученая діятельность протоіврея Г. П. Павскаго! Своине трудани по еврейскому языку онъ даль духовно-учебнымъ шисламъ и побителямъ св. Писанія вособще орудіе для ознакомленія съ ори-гичальнымъ язывомъ Библін; своимъ переводомъ по св. Писанію далъ нервий и прекрасный онить перевода св. Писанія на вус-

<sup>1)</sup> Сочин. Бълинскаго, т. Х, стр. 126.

скій языкъ; въ своихъ объясненіяхъ положилъ прочное основаніе для историко-филологического метода изучения св. Писанія; въ трудахъ по святоотеческой литературъ даль образцы для построенія богословскихъ наукъ историческимъ методомъ, и, наконецъ, въ трудахъ по русскому языкознанію-капитальныя руководства для изученія отечественнаго языка. Въ своей ученой діятельности Г. П. наметных те пути, по которым должна идти академическая наука, для того, чтобы быть знаніемъ, прочнымъ по своимъ основамъ и плодотворимиъ по своимъ выводамъ. Върные варатамъ своихъ учетелей, преещники Г. П. до последняго времени шли более или менње неуклонно по пути своего перваго учителя въ разработкъ тва отраслей науки, въ котернать отразилась его деятельность. Пожелаемъ, чтобы и на будущее время они не уклонялись отъ этого пути, къ чести русской богословской науки, пользъ общества и къ славъ памяти достойнаго питомца и наставника петербургской академін Герасина Павскаго!

Рукописные памятники трудовь по переводу и изъясиснію свяш. книгь Ветхаго Завъта прот. Г. П. Павскаго и ученика его прот. С. К. Сабинина.

(Ръ память 100-явтней годовщивы со двя рожденія прот. Г. П. Павскаго: 4 марта 1787 г.—4 марта 1887 г.).

Въ "Отчетъ о состояни Спб. Дух. Академін за 1885 г." 1) между прочинъ упомянуто о рукописяхъ, поступившихъ въ Академическую библіотеку и обогатившихъ ея рукописное отдъленіе. Рукописи эти принесены въ даръ Академіи профессоромъ ен Н. И. Варсовынъ "въ воспоминаніе дня тысячельтія памяти св. равно-апостольнаго Месодія". Особеннаго вниманія заслуживаютъ 9 нумеровъ рукописей: семь изъ нихъ составляють "часть рукописей прот. Герасима Петровича Павскаго, относящихся къ неиздамнымъ трудамъ его по переложенію на отечественное нарачіе кингъ Словъ Вожія"; остальныя двъ рукописи составляють также часть рукописныхъ трудовъ по тому же предмету ближайшаго ученикъ Павскаго—прот. Стефана Карповича Сабинна.

Интересъ этихъ рукописей заключается въ тоиъ, что нервия относятся въ труданъ того ученаго богослова-филолога, ими котораго красовалось и красуется въ нечати и наимти потоиства, какъдаровитъйшаго профессора здъшней Академів; вторыя принадлежатъ ученику его, въ которонъ Павскій возгрълъ пламенную любовь къ изученію Св. Писанія. — При этомъ интересъ рукописей Павскаго

<sup>1) «</sup>Христ. Чтеніе» за 1886 г. мартъ-апръдь, стра: 524, GOOGIC

уведичивается темъ, что большая часть ихъ составляеть его автографъ.

Это последнее особенно важно. --- "Во время преподаванія уроковъ въ Академін, — говорить прот. Павскій въ своемъ первомъ отвъть на вопросние пункты, — я перевель всь указанные здъсь (пророческія и учительныя) книги, кром'в Півснь Півсней... Я дівлалъ переводъ въ классв и потомъ переведенное отдавалъ ученикамъ на бумага въ вида мекцій. Накотория изъ такихъ бумагъ я вибю и ныев" 1). Таквиъ образовъ, по заявленію самого Павскаго въ 1842 году, когда онъ уже не быль профессоромъ Акадешін, у него не всв сохранились его собственноручныя лекціи по переводу св. внигъ В. Завъта. Какъ извъстно, лекціи эти литографировались тогда студентами и при токъ не разъ, а дважды н трижды; при этомъ мекцін митографировались крайне неосмотрительно-сь ошибками, такъ что одинъ изъ подобныхъ литографированныхъ экземпляровъ, дошедшій до Синода, подвергъ самого Павскаго "гоненію". Павскій въ своемъ ответномъ защищенім называеть этоть литографированный переводъ "безобразною редавціей" и прибавляеть: "въ этой редакціи бездиа опибокъ, происходящихъ отъ дурнихъ песцовъ, иножество неуивстнихъ прибавовъ, иножество пропусковъ 2). Какъ же дороги после этого собственноручныя его лекцін, невче черняки, которыя не разъ имъ исправляямсь и перечерживались. "Инмя книги, говорить Павскій, переведены лать за двадцать передъ симъ (1842-й годъ) и после того не раз были поправляеми иною въ моиже тетрадаже, когда я пріобреталь новия сведенія вь языке и замечаль шероховатость перевода или неточность" 3). Къ числу отихъ-то "тетрадей" относятся подаренныя проф. Варсовинь 11 тетрадей, изъ коихъ 8 писаны собственноручне прот. Павскинъ и 3 исправлени его же руком. Первыя содержать внигу Евелезіасть (1 тетрадь) и малыхъ

<sup>1)</sup> Чистовичь. «Исторія перевода Библін на русскій языкть». Спб. 1872—
1873 г. (отд. изданія). Часть І, стр. 198 (въ «Хр. Чтенік»—Исторія перевода Библін Чистовича пом'ящема въ 1872 и 1873 гг.).

<sup>2)</sup> Чистовичь, «Ист. пер. Библін», стр. 218.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 217.

прорововъ (7 тетрадей), а вторыя—кингу Іова, Притчи Соловоновы и пророчества Аввакума і). Вромъ того, въ числъ помертвованныхъ профессоромъ Варсовымъ находятся того же Павскаго: списки перевода внигъ прорововъ Исаіи и Іереміи и деть рукописи съ "Пророчествами Исаіи"—трудъ прот. С. В. Сабинина.

Стефанъ Карповичъ Сабининъ — изъ студентовъ IV-го курса здешній Авадомін, окончить 3-из нагистромъ въ 1821 году и съ іпдя того же года оставлень при Акаденіи въ качествів баккалавра по влассу нъмецкаго языка; въ сентябръ 1823 года онъ опредъленъ священнякомъ къ миссіонерской церкви въ Копентагенъ, а затвиъ быль переведень въ Вейнаръ, где и скончался въ санв протојерея 2). Такинъ образонъ онъ былъ учениконъ Павскаго и потомъ сослуживцемъ его. Въ качествъ ученика онъ билъ особенно блезокъ въ нему, какъ всегда близки бывають студенти въ излюбленному своему профессору, возбудившему въ нихъ особенную любовь и охоту въ изучение своего предмета. Такъ было и съ с. Стефановъ. Еще будучи студентовъ, когда онъ еще "руководнися наставленіями Павскаго въ познавів священнаго язика", о. Отефавъ сдъдаль переводъ книги Іова на рессійскій явыкъ, составленный ниъ на основаніи устнаго перевода Павскаго. Прочитавъ переводъ, Навскій даль такой отзивь объ этомъ первонь опить автора: "Желан, чтобы сіе начало повело въ дальнійшему вислідованію другихъ внигъ священияхъ". Дестини отвивъ этотъ не останся безъ вдіянія. Курсовое сочиненіе на степень нагистра о. Стефанъ писаль о вниги "Писвы Писней", каковое тогда же и было на-

<sup>1)</sup> Кроий того, въ наимъ столйтія со дин ромденія Павскаго — его внукою (по муму, г-мею Орловою помертвованы остальные сохранивнийся въ семьй Павскаго рукописные труды его, въ числи комиъ есть и часть заимсокъ (собственноручныхъ) Павскаго по закону Божію и симсокъ перевода иниги прор. Исаін, собственноручно исправленный Павскинъ и притомъ не равъ.

<sup>3)</sup> Прот. С. К. Сабинина скончакся въ 1863 году, 14 мак: смертъ его совпала въ одино годъ съ кончиною его высокочтинато учители—прот. Павскаго,
котораго онъ пережиль лишь съ небольшина на одинъ изслуз. Непревен о.
Сабинина, съ кратною его біограейсю, ноизщено въ «Странния» за 1863 годъ
м. май (Хроника, стр. 105).

початано съ его инснеть поль заглавість: Въ каконь синсле должно разумъть книгу Пъснь Пъсней, и что она содержить?" 1) Объ этомъ сильномъ вліяній упоминаеть впоследствій и самъ о. Стефанъ Карповичъ. Въ письме въ Павскому онъ такъ выражается, вспонивая отвивъ своего учителя: "Сіе желаніе ваше не не нивло благодътельнаго вліянія на меня. Когда я получиль свободу располагать времененъ по моему произволу, тогда я устремился весь на чтеніе Ветхаго Завъта вакъ въ оригиналь, такъ и въ лучшихъ переводахъ" 2). Письмо это о. Стефанъ писалъ изъ Копентагена въ май 1829 года, а въ ноябри 1830 года онъ уже благодарилъ Павскаго за вниманіе въ его труду, именно: "Достопочтенный о. протојерей Герасивъ Петровичъ! Позвольте принести вамъ мою искреннюю благодарность за ваше вниманіе, которое вы изволили обратить на некоторую часть моего труда, бывшую въ С.-Петербургв. Замвчанія ваши, весьма назвдательныя для меня, я употреблю въ мою пользу, и притомъ употреблю всевозможное стараніе въ продолженіи сего моего труда заслужить ваше вниваніе. Вы возбудили во мню ревность заниматься Ветхим Завътом, да принадлежить же вань и честь — поддержать во инв оную". Трудъ, о которомъ говорить здесь о. Стефанъ, есть его "Изънсиеніе пророчествъ" Исаіннихъ. Такинъ образонъ, будучи простимъ свищеннякомъ при посольской церкви, вдали отъ родины и вив педагогической двятельности, о. Стефанъ Карповичь не терялъ охоты въ изучени столь труднаго предмета, но съ ревностио занимался разъ избраннымъ предметомъ. Четыривдиатилътнее пребываніе о. прот. Сабинина въ Данін вообще было исполнено самой ноусыпной двятельности по части богословской экзететики, историческихъ изисканій древности и филолегических занятій. Такъ въ Копонгагенъ онъ занивался истеріею и языкознаніемъ, -- составиль

<sup>1)</sup> См. «Нѣкоторме опыты упражненій воспитанняков» Спб. Дух. Академін IV-го мурса»—1821 года.—Книжка эта «напечатана была въ немногих» эксемпивараж», а потому разсумденіе о. Сабинина о книгт Пѣснь Пѣснь Пѣсней снова / было мапечатано въ «Христ. Чтеніи» за 1821 г. (часть 3-я, стр. 181—219).

<sup>2)</sup> Протополось, С. В. «Прот. Гер. Петр. Павскій. Віограенческій очеркъ. Сиб. 1876. стр. 24.

граниативу исландскаго языка, которая вноследствій и была напечатана Академією Наукъ. Въ 1837 г. онъ перемещень въ Веймаръ, где для ученыхъ его трудовъ и изысканій было еще больше побужденій и самой возможности: здесь встреча и знакомство съ учеными знаменитостями располагали его къ разнообразнымъ ученымъ занатіямъ. Но изученіе Библій для прот. Сабинина всегда оставалось главнымъ предметомъ его занатій. Плодомъ ревностя его по занатію св. Писаніемъ былъ цёлый радъ экзегетическихъ статей, помещенныхъ имъ въ "Христ. Чтенія" въ періодъ отъ 1829 по 1840 годъ, именно:

| 1010 10 1010 1000, 111111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                         | Годы. | Часть. | Стр.         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-------|--------|--------------|
| 1) Пророчество объ Изнанав.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | "Хр. Чт."                               | 1829  | 33     | <b>7</b> 9.  |
| 2) Авраанъ и его потонки .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 1829  | 35     | 152.         |
| 3) Пророчество объ Іакові и                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                         |       |        |              |
| Исавъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ,                                       | 1829  | 36     | 189.         |
| 4) Пророчества Іакова, касаю-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ,                                       |       |        |              |
| щіяся его сыновъ и, въ особен-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                         |       |        |              |
| ности, Іуди                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •                                       | 1830  | 39     | 361.         |
| 5) Пророчество Валаана.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •                                       | 1830  | 49     | 163.         |
| 6) Прерочество Мочеся объ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ~                                       |       | •      |              |
| іудеяхъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                         | 1831  | 41     | 139.         |
| 7) Пророчество Мочсея о про-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>"</b>                                |       |        |              |
| рокъ подобновъ ему                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | . •                                     | 1831  | 41     | <b>29</b> 0. |
| 8) Ветхозавѣтныя пророчества,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                         |       |        |              |
| касающіяся ныпашняго состоянія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                         |       |        |              |
| іудеовъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _                                       | 1831  | 42     | 281.         |
| 9) Изъясненіе LIII главы про-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ~                                       |       |        |              |
| рочества Исан о Інсусь Христь.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 7                                       | 1832  | 46     | 316.         |
| 10) Историческій взглядъ на                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 71                                      |       |        | :            |
| ветхозавътныя пророчества о Ни-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |       |        |              |
| невім.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •                                       | 1832  | 47     | 252.         |
| 11) Взглядъ на пророчество о                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | •                                       |       | _•     |              |
| паденіи Вавилона                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | _                                       | 1832  | 48     | <b>3</b> 73. |
| 12) Историческое разсиотраніе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <del>"</del>                            |       |        | •            |
| ветхозавътнихъ пророчествъ о Тров.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | · •                                     | 1833  | . 1    | <b>6</b> 3.  |
| La contraction de la contracti | Digitized b                             | G009  | gle -  | 09.          |

| 13) Изъясненіе пророчества Но-   |   |      |   |      |
|----------------------------------|---|------|---|------|
| ева о судьбъ потоиства его       | * | 1839 | 1 | 63.  |
| 14) О состоянім іудоевъ въ       |   |      |   |      |
| плъну Вавилонсковъ               | 7 | 1839 | 3 | 341. |
| 15) Изъясненіе пророчествъ о     |   |      |   |      |
| Египть и подтверждение ихъ исто- |   |      |   |      |
| рическими событіями              | _ | 1840 | 3 | 79.  |

Воть перечень болье извыстных статей по предмету св. Писанія прет. Сабинина; но здісь не всі труди его перечислени: всв его мелкія статьи печатались безь подписи его фамиліи и объ одной только, выписанной нами здесь подъ № 10, сказано въ выноскъ: Сообщено от сотрудника изг Россійской в Копеналенъ Mucciu 1). — Несомевню, что были и другія статьи, какъ напр. рядъ записокъ его о раціонализив и инстицизив, — и болве объемистыя изследованія о. Сабинина въ области свящ. герминевтики, какъ напр. его изследованія "О пророчествахъ Исаін". Объ этомъ последнемъ заметимъ, что широкій по плану трудъ этотъ, въ сожалению далово не оконченъ, и сохранилась тольво часть "Пророчествъ Исаіннихъ", о которой о. Сабинивъ упоминастъ въ письив своемъ къ Павскойу. Твиъ не менве эта частичка ниветь то значение, что она служить панятникомъ замвчательныхъ трудовъ талантинваго труженника-эквегета, ученика даровитаншаго учителя, — панятниковъ той эпохи изъ исторіи библейской науки (съ начала инившияго столетія по 1860 годъ), которая за это время до того представляется скудною по эквегетическимъ трудамъ, TTO NO BEPAREND OFFICE HAMES OFFICE REPRESENTED TO HELD OFFI

<sup>4)</sup> Въ «Систематическомъ указатель из Христ. Чтенію» за 1821—1870 гг. Спб. 1871 г.) обозначены только 10 статей (ММ 1092—1102), принадлежащихъ еру С. К. Сабинна. Болье полный перечень ихъ показанъ въ «Исторія Спб. ух. Академіи» И. А. Чистовича, стр. 395. — Между прочимъ приписанная укеь о. Сабинну статья: «О пророчествахъ, относящихся къ Аммонитамъ и Ісавитамъ» (Хр. Чтеніе за 1841 г. ч. 3-я, стр. 290) не принадлежитъ ему, принадлежитъ бывшему просессору Академіи Кириллу Ивановичу Лучицкому. 27 іволя 1886 года), какъ вто заявилъ намъ самъ авторъ ея еще при своей изни-

свиъ пустыней" 1). Невольно обращаетъ вниманіе факть. что нечатвніе о. Сабининымъ своихъ статей по св. Писанію прододжалось лишь до 1840 г. и остановка печатанія ихъ въ "Христ. Чтенія" совпадаеть съ временемъ вознивновенія несчастнаго діля о литографированновъ переводъ Павскаго. Не горестисе ин чувство, возбужденное въ немъ по поводу "гоненія" на его возлюбленнаю учителя, было причиной ванъ бы охлажденія о. Стефана нъ продолженію начатаго имъ труда изъясненія правда наитрудившию въ изучении пророка Исаів? Преосв. Миханлъ, говоря о причиналь скудости трудовъ по библейской науки въ означенную эноху, справедиво запъчаетъ, что несчастиви исторія съ литографированний переводомъ Виблік (Павскаго), отчасти преследованія, которыв подвергся Павскій и самий запреть русских в переводовъ Виблінвсе это "не могло не отразиться ослабленіемъ у нъкоторыхъ, емролимо у многия, энергін въ ділів интературнаго развитія библейской науки у насъ..., что большинство и въ сочувствіи охладърало, и начавъ духомъ, оканчивало плотію" 2). Такъ или нът было съ о. Стефановъ, но несомивние, что строгое до суровости дъно о Павскоиъ не останось безъ сильнаго вијанія на него. По крайней мірів навізстно то, что о. Стефанъ съ 40-хъ годовъ уме занимается русскою археологіею и поивщаеть новне труды свои в "Чтеніяхъ въ Обществъ исторіи и древностей россійскихъ". Этоего переводи съ датскаго, относящіеся до русской исторім и нов'я щениме имъ въ означенномъ ученомъ издания въ 1846-1848 гг

Теперь перейдемъ въ описавію сохранивнихся рукописныхъ намят никовъ визегетическихъ трудовъ какъ прот. Павскаго, такъ и ученик его—прот. Сабинина.

<sup>1) «</sup>Столетів на неторів Толкованія Бяблін у насъ въ Россім». Рачь, ск занная на публичномъ акта Московской Дух. Академін 1877 г. ректоронъ архимандритомъ Мяханломъ (впоследствін еписконъ Курскій, екончался марта 1887 г.).

<sup>2)</sup> См. Рачь въ Годичи. аким носк. д. Академін за 1877 г.

#### I.

### Рукописные труды по переводу св. Писанія прот. Г. П. Павскаго ').

1. Примъчанія на инигу Іова — рукопись въ обывновенный листъ, на 15 инсаниыхъ листахъ, въ 3-хъ тетрадяхъ (1—6, 7—12 и 13—15). Авад. библ. № А. г. 122.

Настоящія «Примічанія на вингу Іова» — одинь изъ первыхь трудовъ Г. П. Павскаго по переводу св. внигь съ еврейсваго языка на русскій: съ этой книги, по его ваявленію, онъ началь переводь свящ. книгь 2). Рукопись инсана рукою евящ. (впослідствій протоіерея) П. А. Граціанскаго, но исправлень, а по містамъ и дополнена, собственноручно Павскимъ 2). — По содержанію своєму руконнов представляєть не столько переводь, а объясненія стиховь и отдільныхъ словь книги Іова, съ филологическими и историческими примічаніями и съ замічаніями о славянскомъ переводь.

То сожально руконись не недная: песль первых 2 теградей, содержащих въ себь «Прикъчанія» на нервыя 6 главь, должно быть еще мнего хетрадей, такъ какъ существующая 3-я теградь начинается съ 17 стиха уже XXXIV-й главы. Такимъ образомъ затерана больная часть руконися, съ прикъчаніями на 27 главъ съ срединъ и на 7 песлъднихъ главъ. — Рукопись инсана мелкимъ печерномъ, чисто и красиво. Замътно, что е. Граніанскій, какъ редственникъ и бливкій къ Павскому человъкъ, занимался перепискою съ полною кобовію и усердіемъ. Всё переписанные его рукою виземплары (а ихъ было не мале) до буквы върны съ собственноручными переводами Павскаго.

2. Книга Притчей-рукопись въ листь, на 38 писанных листахъ,

<sup>1)</sup> Въ настоящее время экземпляры митографированного изданія перевода св. жнигъ Павскаго очень радки, котя самыхъ изданій насчитывается до трехъ. Въ библіотекъ зданией академім хранится однать экземплярь литографированняго перевода тольно пророческихъ мингъ (большихъ пророжодъ и 12 налыжъ). Оть несомирине относится по 2-му литографированному изданію: въ немъ мочеркъ переписчика, заглавія, иниціалы и укращевія—совершенно иныя, чъмъ въ 1-мъ изданіи 1839 года.—Экземпляръ этоть (въ 2-хъ книгахъ), коступиль изъ библіотеки покойнаго профессора Академіи Моусея Алексан-гровича Голубева († 1869 г.).

Уноможит «Ист. пер. Бибдік», ч. 1 стр. 198.

<sup>•)</sup> О, протосерей Граціанскій быль настоятельно царкви св. Марів Маг-(алины при больница на Вас. острова съ 1827 по 1884 годъ (годъ его коншны). Оно быль родственнико Павскаго, тако како последній быль менато сестрв. П. А. Граціанскій много потрудился по части переписки лекцій Гавскавго и его перевода св. книгъ.

въ 5-ти тетрадяхъ (1—8, 9—16, 17—24, 25—32, 33—38). Акы. библ. Ж. А. г. 123.

Настоящая рукопись содержить въ себъ переводъ на русскій язых книги Притчей, сдёданный Павскимъ въ бытность свою профессорень Академін. Она писана неизвъстнею рукою, но себственноручно исправлена Павскимъ. — Въ началъ рукописи, въ надписаніи, дается общее пенятіе о книгъ Притчей и ея расположеніе; ватъмъ (съ обор. 1-го листа) слёдуетъ самый переводъ книги. Особенность перевода состоять въ томъ, что соотвътственно внутреннему содержанію книги она располагается въ 8 отдёлахъ, изъ коитъ первые два отдёла обнимають первыя 9 главъ. а остальные 6 отдёловъ—съ 10-й главы по кенецъ книги (31 главу). Каждый отдёлъ имъеть свое частное надписаніе. — Въ общемъ надписаніи, съ котерато начинается рукочись, говорится:

«Въ книгъ Притчей собраны пратийн изречения и неиноги продолжтельным связным наставления въ редъ проповъднической ръчи, въ котерыхъ заключаются или увъщания къ добродътели, или правила общежительнаго благоразуми, или правила благочести и Богопочитания. Измены притчи языкомъ заключаются или въ подобикъ и иногда загадечнымъ. Закисловатестъ заключаются или въ подобикъ, или въ противеположностикъ, или въ живости картинъ и въ пратисоти изображений.
Притчи написаны разиъромъ отихотворнымъ, по обыкновенной еврейской ивръ стихослежения. Впречемъ въ нихъ прениущественно госпедствуетъ соотвътственностъ противоноложная (parallelismus antitheticus)».

Затъмъ слъдуетъ расположение винги».

«Книга Притчей расположена въ слёдующемъ перядий:

- I. Надписаніе и предисловіе. Глава I, 1-6.
- II. Вступленіє, въ которомъ Наставникъ призывлеть къ мудрости, выставляя ся достоинство. Вступленіє сіє написано по большей часта связною пропов'єдническою річью съ стихотворнымъ разміромъ, въ которой говорить или самъ Наставникъ, или вводится Премудрость говорящею и призывающею къ своимъ урокамъ. I, 7—IX, 18.
- III. Подъ новою надинсью Примчи Соломоновы, собраны пратки изречения большею частию отрывистыя, и только въ вонну (XXII 17—XXIV, 22) связныя.—X—XXIV.—22.
- IV. Нѣсколько изреченій подъ надписью: И сін притичи мудрыхь.— XXIV, 23—34.
- V. Подъ надписью: И сім притим Соломоновы, которыя синсал мужи Езевін, наря іудейскаго, также пъсколько отрывочныхъ изрече мій.—XXV—XXIX.

VI. Изреченія Агура.—XXX.

VII. Изреченія Лемунла царя.—XXXI, 1—9.

VIII. Изображеніе доброй жены, написанное азбучнымъ порядкомъ.— XXX, 10—31» 1).

Книга Притчей въ русскомъ переводъ Павскаго отпечатана была въ 1862 году; здъсь сохраненъ библейскій порядовъ главъ и стиховъ 2).

Рукопись чистая, за исключеніемъ и теколькихъ поправовъ, сдёланныхъ собственноручно Павскимъ. Поправки эти незначительны и такъ малочислены, что ихъ можно легко пересчитать. Между прочимъ въ печатномъ изданіи вниги Притчей (въ переводъ того же Павскаго) въ самомъ текстъ перевода есть много изивненій противъ цастоящаго рукописнаго его перевода.

3. Проповъдминъ, инига Кинлезіастъ, рукопись (автографъ Павскаго) въ дистъ, на 8 писанныхъ дистахъ въ одной тетради. Ак. д. Ж А. г. 124.

Настоящая рукопись представляють переводь вниги Евелезіасть на русскій языкь, сділанный прот. Г. П. Павскимъ; она отъ начала и до конца писана его рукою и составляють его черновую работу, такъ каке въ ней сділано много поправокъ его же руки. Всё эти поправки внесены имъ въ нёсколько прісмевъ и не позже 1835 года. Самый переводъ вниги расположень по порядкуїтлавь Каклевіаста и обнимаеть всё 12 гланъ означенной библейской книги. Переводу предпосылается въ началё надимсаніе, писанное и исправленное самимъ Павскимъ; оно состоять изъ 19 строкъ. Въ немъ изображено краткое содержаніе гланийшихъ мыслей Каклевіаста, безъ всякихъ примъчаній и объясненій со сторены переводчика. Воть это надписаніе:

«Именемъ Проповъдника и в квиезіаста названа внига св. Писанія, въ которой Проповъдникъ царь ісрусанимскій съ высоты своего престола осматриваєть и оціниваєть всё земныя блага и всю человъческую діятельность. По ученію Проповъдника все земное—суста и пустой призракъ. Высшее благо человъва состенть въ спокойной преданности въ волю Верховнаго Правителя вседенныя и въ умітренномъ труді и наслажденіи тіми благами, какія пріобрітены трудомъ рукъ. Человіжь съ своею затійливостію и сустанвостію не можеть язмітніть хода діяль и по своимъ вымысламъ не устроить своего сластія. Вся его судьба въ рукіт Всевышняго. И потому безразсудно поступають тів, которые

<sup>1)</sup> Эти частныя надиясанія отділовь въ самомъ текств перевода являются въ выдів заголовомъ и при этомъ—одна сокращениве, а другія пространніве; такъ ІІ и ІІІ отділы въ текств сокращены, а V, VI и VII наложены подробніве—съ ніжоторыми примічаніями.

<sup>2) «</sup>Притчи Соломона, переводъ съ еврейскаго Протојерея Г. П. Павекаго». Спо 1862. 8º (отдъльное наданіе журнала «Духъ Христіанина»).

слишкомъ много сустятся объ учености, богатствъ, знатности и пр. и не даютъ душъ своей наслаждаться благами жизни».

Такимъ образомъ явившееся въ дитографированномъ эвземпляръ неос надписаніе и послужившее также къ обвинснію переводчика не пранадлежить перу Павскаго, какъ онъ и самъ въ своихъ отвътныхъ пунктахъ заявляль это, говоря, что «надъ книгою Ккелезіасть надписаніе не похоже на мое» <sup>1</sup>). Приводимъ это надписаніе по 1-му литографированному изданію (1839 года):

«И надписаніе (І. 1) и завлюченіе сей винги (ХІІ. 9—14) повазывають, что писатель есть совстив иное лице, нежели вводимый имъ проповъдникъ; онъ не свои мысли предлагаетъ, а мысли проновълника. Этотъ проповъдневъ есть царь, который съ высоты престода вивль удобность дучие вникать въ теченіе вещей и дучие опънивать вещі. Главный вопрось, на который вуйсь содержится отвить, есть слудующій: какою дорогою можеть человівь достигнуть прочнаго счастія? Проповёдникъ отвечаетъ на это такъ: излишиля забетливость и затёйдивость есть отрава человъческаго стастія, а напротивъ, спокойная преданность въ волю Верховнаго Правителя и наслажденія радостями жизм, вавія даль Богь, есть истипное для человіна блаженство. Въ этой аптгъ, нашесанной въ философскомъ наблюдательномъ тонъ, таже седержится мысль, взили въ повъствование о райской жизни первыхъ людей и в гнанін ихъ изъ рам. Въ раю жили люди, не муча себя работами и забетами, а на трудъ обрежим себя и осуждение уже тогда, вогда захотъп знать многое. За эти плоды отъ древа знамія они лишились плодовъсь дерева жизни и безконечнаго наслажденія >.

4. Исаія (книга пророка Исаів)—рукопись въ 4-ку, на 189 писавныхъ листахъ; писана чисто и красиво рукою с. Граціанскаго.—Ак. т. Ж. А. п. 156.

Рукопись содержить переводь Г. П. Павскаго пророчествъ Исайнил его пророческих рачей, расположенных въ хропологическомъ перадкъ Поэтому рукопись (переводъ) начинается пряме съ VI главы—съ «Песвященія Исайн въ пророка» (листъ 6-й). Въ началь на 1-хъ пяти листахъ предпослане «Оглавленіе» этихъ расположенныхъ по хрополитическому порядку рачей пророка Исайн, —съ краткимъ седержаніемъ ихъ

Ръчи обнимають всъ главы вниги пророка Исаіи, но расположени не въ порядкъ Библін, а соотвътственно времени ихъ произнесенія, печему въ «Оглавленіи» обозначень въ особой графъ годъ (до Р. Хр.) кахдой Исанной ръчи. Такимъ образомъ въ означенномъ «Оглавленіи» двъ графы: одна съ обозначеніемъ главъ книги Исаіи по хронологическому

<sup>1)</sup> Tucmoenus—«Mor. nep. Budain», erp. 198 m gaa.

Digitized by GOOGIC

порядку, другая (рядомъ съ ней)-года. Въ самемъ текстъ переводу ръчей предпосываются объясненія н'примъчанія, распрывающія содержаніе ръчи и ен связь съ предмествующей. Эти предварительныя объяснения находится въ скобкахъ; онъ въ большинствъ случаевъ не иногословны, но подробиве, чемъ въ «Оглавленіи». Но тамъ и здёсь въ нихъ догматических увазаній ніть; инви вь виду одру піль чисто филодогическаго перевода св. инигъ, Павскій, вакъ самъ выражается, «положиль себъ за правило не вносить въ заглавиять инчего догивтическиго, а только писать ходь річи и содержаніе > 1). Для ознакомленія съ хронологическимъ расположениемъ ръчей, даннымъ Павскимъ въ своемъ переводъ, вынисываемь здесь вноине самое «Отлавленіе».

Оглавление пророческих рпчей Исаіи, по хронологическому порядку расположенныхъ.

VI. (главы и стихи Библін) 759 (годъ предъ Ромд. Хр.). «Въ годъ вончины Тудейскаго царя Озів Исаія вызвань въ пророчествованію. Богь черезъ посланнаго съ неба Серафима вложиль въ него пророческій огонь и сказаль, что содержаніемь его річей будеть предсвазаніе бідствій, за воторыми однакожъ последуеть блаженное состояние народа Божія. Нечестивые, неповорные и беззаконные иногими судьбами Божінии будуть встреблены, и останутся только немногіе чистые, оть которых в пойдеть святое покольніе» (листь 6-7).

I гл. — 743 г. «Обличительная рачь. Проровъ въ несчастиях», постигавшихъ Гудею во дни Ахаза и прежде, указываеть руку Божію; вийсто жертвъ и наружнаго богослужения требуеть привосудия и предвищаеть, что Богь навазаніями очистить наконець Ісрусалимь отъ идолослуженія и сдълаеть судей правосудными» (листь 8-12).

V гл. —743 г. «Пророкъ влагаетъ въ уста другу своему пъснь, въ которой жалуется на неблагодарность сада, со всымъ прилежаниемъ воздъданнаго, и грозить отдать его на попраніе. Исаія въ сей пісни о садъ видить судьбу Іудиныхъ вельможъ и богачей, которые роскошью и неправосудіемь влекуть на себя наказаніе Божіе, и грозить имъ нашествіемъ Ассиріянъ» (листь 12 обор. 17).

VII гл. —743 г. «По случаю нашествія на землю Іудину царя Сирійскаго и царя Изранльскаго, Пророкъ предващаеть Ахазу, что сін цари немного повредять Тудев и скоро будуть сами наказаны. Но вивсто сего гровить Тудев иногими бъдствіями отъ Ассиріи» (листь 18-21).

VIII—IX гл. ст. 6.—741 г. «Когда Тиглатфелассар», призванный



Juamosuva Mcr. uep. Budain, I, crp. 201 m 203.

<sup>«</sup> XPИСТ. ЧТЕВ.», № 5-6, 1887 г.

Ахазомъ, жителей за-Іорданскихъ земель увель уже въ плънъ (ст. 23), тогда Проровъ надписью и именемъ сына: Магер-шалал-хаш-баз предвъщаетъ новыя бъдствія, предстоящія Дамаску и Самаріи, а іудеевъ успеконваетъ и обнадеживаетъ будущею славою при царъ премудромъ, кротвомъ и правосудномъ (листь 21 обор.—26).

XVII гл.—740 г. «Проровъ также предвъщаетъ развореніе Данаску в царству Изранльскому. Что и исполнелось надъ Изранлемъ и надъ Дамаскомъ. Жители Галилен, Галаада и все колъно Нефоалимово Тиглатфелассаромъ уведены въ плънъ въ 741 г., а жители Дамаска и Сиріяне въ 740 до Р. Хр.» (листъ 27—28).

IX гл. ст. 7—X, ст. 4.—739 г. «Пророчество на Изранльское царство. По опустоменіи земель изранльских, Изранльтине не унывали. Пророкь самъ сказываеть, что они еще много пострадають отъ вибшнихъ враговъ в внутреннихъ междоусобій, что и дійствительно было по убісніи Феказ въ 739 году» (листь 29—31).

XIV гл. ст. 28—32.—728 г. «Въ последній годъ Ахаза Филистимияне сверган иго Іудеевъ, но Пророкъ не советуетъ имъ радоваться, потому что тягчайшее бедствіе постигнеть ихъ отъ севера (отъ Ассиріи); что и случилось въ 716 году. См. Исаіи—XX. 1.» (листъ 31, 1—2).

II—IV гл.—725 г. «Проровъ Михея въ свенхъ пророческихъ ръчахъ во дни Кзекія между прочинъ говорилъ о будущей славъ Іерусалима (IV. 1—3). Ислія взяль слова его за текстъ, и прилагая сіе въ современникамъ говоритъ, что Богъ точно будетъ щитомъ Изранля, но уже послътого, какъ падетъ все гордое и тяжкими кознями очищена будетъ земля отъ роскоми, идолослуженія и беззаконій» (листъ 32—39).

Х гл. ст. 5—XI.XII. гл.—720 г. «Угроза Ассиріянамъ и предсказаніе блаженныхъ временъ для Евреевъ при царъ отъ рода Гессеева» (листъ 39—46).

XIV гл. ст. 24—27.—720 г. «Угроза Ассиріянамъ» (листъ 46—47). XXI гл. ст. 11—12.—720 г. «Отвътъ пророка Думъ аравійскому племени» (листъ 47).

XXI гл. ст. 13—17.— «Предсвазаніе б'ядствій аравитянамъ отъ Салманассара (листъ 57 обор.—48).

XV. XVI гл.—720 г. «Описаніе б'йдствій, постигшихъ Моавитлиъ и предв'йщаніе новыхъ чрезъ три года» (листъ 48 обор.—52).

XVIII гл.—720 г. «Описаніе б'йдствій, постигших Тиръ. Б'йдствія Тиру, Сидону и Акр'й принесъ съ собою Салманассаръ въ 721 году» (листъ 52 обор.).

XXVIII—XXXIII гл.—720 г. «По разрушенін Самарін въ 722 году безпечные Герусалимияне пировали и ругались надъ закономъ и прореками. между тёмъ существовала въ народё партія, которая совёто вала ис-

елть номощи у Вгинтянъ, чтобы противостать силь Ассиріянъ. Пророкъ обличають нороки, указываеть, что помощь отъ Вгинтянъ ненадежна,— объщають лучную будущиесть соотечественникамъ и грозитъ Ассиріянамъ» (листъ 54).

XX гл.—716 г. «Когда Тартанъ осаждалъ филистинскій городъ Азотъ, влючъ къ Кгинту, тогда Исаія ходинь нагь и босъ въ знавъ того, что Кгиптянанъ и Којонлянанъ предстоитъ разореніе и плвиъ. Дъйствительно въ 716 году разрушены бивы. См. Наум. III. 8> (листъ 76).

XXII гл. ст. 1—14.—714 г. «Во время осады Іерусалима Проровъ сътусть, что многіе жители его, при всеобщенъ бъдствін, пируютъ и думають болье о укрыпленіи стыть, нежели о Богь» (листь 77 обор.).

XXII гл. ст. 15—25.—714 г. «Пророкъ паредворцу Севит предсказываетъ паденіе, а Вліанным возвышеніе» (листь 79 обор.).

XXXVI. XXXVII гл.—714 г. «Во время осады Герусалима Исаія предващаеть ся бевусивиность» (листь 81).

XVII гл. ст. 12—XVII гл. —714 г. «Осада Терусалима комчилась бъдствение для Асеяріянъ. Пророкъ тержествуетъ и велитъ передать радостную въсть Есіонлянамъ, вдущимъ на помощь» (листь 88).

XXXVIII гл. —714 г. «Езекін предвъщаеть смерть, а потомъ даеть здравіе» (дисть 90).

XXXIX гл.—714 г. «По случаю посольства изъ Вавилона предвъщаетъ бъды отъ Вавилона» (инстъ 92 обор.).

XIX гл.—696 г. «Двинадцать царей (Додекархи) управляли Вгиптомъ вийоть отъ 711 до 696. Отъ сего происходили неждоусобія и безпорядки въ правленіи. Но Псамметихъ, поразивъ прочихъ, остался единовластителемъ въ 696 году. Въ сему времени и относится пророчество о Египте» (листъ 93 обор.).

1) XIII rs.—XIV. 2) XXI, 1—10. 3) XXXIV. XXXV. 4) XXIV—XX VII. 5) XL—LXVI.—610.00 540 r. «Остальныя въ книгъ Исаін пророческія ръчи: 1-я, XIII. XIV; 2-я, XXI, 1—10; 3-я, XXXIV. XXXV; 4-я, XXIV—XXVII и 5-я, XL—LXVI, относятся въ послъднить днямъ Вавилонскаго набиа, когда Киръ своими побъдами уже прославнися и Вавилону предстояло разрушеніе, а Изранльтянамъ освобожденіе» (листы: 96 обор., 102 обор., 104 обор., 108 обор. и 117).

Рукопись чистая и врёнкая, въ корешковомъ переплета.

5. Ісренія (книга прор. Ісренія)—рукопись въ 4-ку, на 170 писанизых листахь, писана чисто, безь понарокь, рукою с. Граціанскаго; въ мей также, какъ въ предмествовавшей рукописи, содержаніе пророч. ръчей писано менкить почеркомъ и въ скобахъ. Ак. б. А. п. — 157.

Рукопись содержить въ себъ переводъ Г. П. Павскаго на русскій вышть книги прер. Іеремін или его пророческихъ ръчей расположенныхъ

также по хронодогическому порядку, а въ конив — переводъ книги «Плать Іеремін». — Первые 10 листовъ рукониси содержать предварительныя свъдънія о пророчествахъ Іеремін, е времени ихъ произмесенія и разділеніи ихъ соотвътственно хронодогическому порядку. Листь 11-й—единственный въ рукониси, писациній руком прос. Навокаго. Онъ содержить въ себъ «Указаніе, на которой отражиць сей рукописи стемть главы Словенской Библін пророчествъ Іеремін». Листы 12—154 седержать переводъ книги пророка Іеремін съ пражимы содержаніемъ каждой пророческой річи въ началь ся. Исследнія листы (съ 155 по 170-й) содержать переводъ книги. «Плачь Іеремін».

Рукопись чистая и крупцая, на корониковома мереплеть.

6. Дахиадцать меньшихь оророновь—рукопись въ явсть и состоить изъ 7 тетрадей, которыя всй отъ начала до конца писаны руков прот. Павскаго.—Ав. б. № А. л. 125...

Настоящая рукопись есть автографъ прот. Павскаго в представавлеть тв изъ его тетрафей, которыя онъ не разг поправлять для большей ясности и точности въ цереводъ св. книгъ. Это черновыя его венин, закимчающія въ себъ переводъ на русскій языки 12-ти меньших прероковъ и окончательно исправленныя мат до 1835 года до времени выхода его изъ Акаденіи: сохранившіеся доселъ симови перавода 12-ти пророковъ и писанные послъ означеннаго пода представляють точную ихъ копію; въ нихъ внесены вет находящіяся из черновихъ потраднить поправки— ни болье, ди менте. Настоящія тетради, какъ еригиналь, составляють драгоцівнившій памятникъ трудовъ зваменитьго богосленафилолога.

Здёсь, въ оригинальномъ переводё, прореки представлены, вакъ сивзано въ заглавін, «въ хронологическомъ порядкё» по неріодамъ времени ихъ пророчествованій, и именно въ слёдующемъ порядкё:

- А. Періодъ до-Ассирійскій (Іонль и Амосъ).
- Б. Періодъ Ассирійскій (Осія, Михей, Захарія, Наумъ и Сефенія).
- В. Періодъ Вавилочскій (Аввакумъ и Авдія).
- Г. Періодъ Персидскій (Аггей, Закарія и Малакія):1).

Обозраніє каждаю періода съ краткою характеристикою пророжа не его книга и съ краткою выпискою содержанія рачей жаждаго пророжа обнимаеть первые 5 листовъ 1-й тетради и составляють какъ бы введеніе къ переводу книга малыхъ пророжовъ.

Первая тетрадь—на 15 листаль; она содержить; обограніе прероковь въ кронологическомъ перадка (5 нервыхь лист.); затать кранкія

<sup>1)</sup> Въ дитографированнымъ переводамъ везмъ изданій этого креколютичесиаго расположенія пророковъ натъ, а удержанъ порядовъ славянской Библін.

свъдънія исъ исторіи времени прор. Гомая и переводъ его книги (лл. 6—10): здёсь, из переводъ, книга прор. Гомая ділится на 4 гавні, вийсто 3-гъ, навъ на славянсной Виблін; послёдніе листи—11—15 содержать «примътенія», завлючающій из себё историческій и догнатическій объясивнія изкеторихъ мість изъ книги прор. Гомая из связи съ филомогическими объяснениями, именно: на 1-ю главу и П-й гл. на первые 27 отиховъ. Въ началі, предъ переводомъ пророч. книги, обозначается предъ водъ, къ кеторому относится пророчество: годъ обозначается предъ каждымъ проровомъ.

Вторая тетридь — на 10 листих и седержить переводъ книги пререка Алоса (вей 9 главъ), съ враткими замъчаніями передъ каждою главою.

Третья тетрадъ-на 13 инстих; она съдержить нереводь вниги прор. Осіи (всі 14 главь), съ пратини замічаніями въ началі главь.

Чемосримая тетрадо—на 7 инстань; она содержить переводъ книги прер. Мижея (вой 7 клавъ)—съ недотрочными примъчаніями и кратками объясненіями предъ текстомъ.

Илмая вострадо — на 14 листавъ; ена седержитъ переводъ вобът 14 главъ книги прер. Закарен, не съ тею особенностию, что первыя 8 главъ авторъ принисываетъ «Захарія современнику Аггея», а съ 9 по конецъ «Захарія современнику Исаіи». Поэтому въ «хренологическомъ распредбленіи» пророкъ Захарія упомицается дважды.

Шестая тетрадо—на 15 лестахъ; она содержить переводъ 5 прорововъ: Наума, Софоніи, Арсакума, Асдія и Апся, именно: лесты 1—3 содержать переводъ вниги прор. Наума (всё 3 главы); лесты 5—7 жинги прор. Софоніи (всё 3 главы); лесты 9—11 книги прор. Аввавума (всё 3 главы); лесты 12—13 книги прор. Авдія; лесты 14—15 книги прор. Агся: въ переводъ книги пророва Наума есть и подстрочныя примёчанія, а въ остальныхъ кингахъ—только заглавныя объясненія.

Седемая тетраде—на 6 листахъ, съ переводомъ внигъ двухъ пророковъ Малахии и Іоми 1): переводъ вниги перваго на листахъ 1—4; здъсь у автора 3 и 4-я главы соединены въ одну и потому у него значатся только 3 главы вийсто 4-хъ, какъ по славянскому переводу; переводъ вниги прор. 10ны (всйхъ 4-хъ главъ) занимаетъ листы 5—6.

**Б**ъ этимъ 7 тетрадимъ, обнимающимъ вниги всёхъ 12 меньшихъ пророжовъ, присоединяются еще дет тетради (Ж А. 1 — 126), писанныя

<sup>1)</sup> Въ произволическомъ распредълени 12 пророковъ, прер. Лото не упошинаются. — Относительно этой свящ, книги въ анонимомъ письмъ на имя и. Филегрете сивано, что «книгу пророка Іоны Навеній называеть новъстію» ( Именеовича «Ист. пер. Виблів», І. етр. 175-и по отд. изд.).

разными руками и содержащім въ себѣ нероводъ иниги прор. Ісиля и книги прор. Аввакума. Первая (книга прор. Ісиля) одинакова съ сригиналомъ или автографомъ и есть буквальная его переписка: она въ 4-ку, на 9 листахъ и написана въ началѣ 40-хъ годовъ; послѣдняя же тетрадь, содержащая въ себѣ переводъ пророч. книги Аввакума, дълено разнится отъ оригинала. Она отдичается кромѣ краткихъ прииѣчаній предъкаждою главою еще подстрочными филологическими объясненіями; так. образ. это есть переводъ св. книги, но съ объясненіями каждаго слева. Эти объясненія очень подробныя, такъ что они занимаютъ болѣе пелевины страницы и писаны мелче, чѣмъ самый переводъ. Затѣмъ онѣ во многихъ мѣстахъ поправлены соботвенноручно Павскимъ. Тетрадъ эта—въ листъ, на 10 листахъ,—писана рукою о. Граціанскаго.

7. Девнадцать меньшихъ прероцевъ-рукопись въ бол. 4-ку, на 119 писанныхъ листахъ.—Ак. б. Ж А. г. 158.

Она представляють копію или буквальную переписку автографа Шавскаго тіхть же 12 меньших пророковъ и темже содержить переводъ книгь означенных пророковъ, расположенных въ кренологическомъ порядкъ. Въ началъ на 1-хъ 9 листахъ обозръніе прероковъ и раздъленіе ихъ пророчествъ по кренологическому норядку на 4 періода. Затамъ:

листъ 10: прор. воиль.

- > 18: > Амосъ.
- > 33: > Осія.
- > '53: > Maxell.
- > 65: > 3axapia.
- » 76: » **Наук**ъ.
- » 82: » Софонія.
- » 88: » **Авнакумъ.**
- ·· > 93: > Авдія: ·
- > 96: > Aprel.
  - > 109: > Малахія.
  - > 116: > Iона. \

Рукопись чистая, въ папкъ; на заглавномъ листъ находится перечень пророковъ съ обозначениемъ года (до Р. Хр.) ихъ пророческой дъятельности. На корешкъ рукописи написано: XII prophetae.

#### II.

Рукописные труды по переводу и изъяснению св. писания В. Завъта прот. С. К. Сабиния.

8. Преречества Исаін—рукопись въ обывнов. листъ, на 62-хъ цисанныхъ листахъ—въ 5 тетрадяхъ (1—12, 13—24, 25—36, 37—46,

47—62). Рукопись почти вся инсана одною рукою медкаго и разборчиваго почерка, и только 4 последніе листа (съ 59 по 62-й) писаны другою рукою более крупнаго почерка.—Ак. б. Ж А. 1—127.

Первый листь-заглавный; на немъ находится слёдующее заглавіе: «Пророчества Исаін, переведенныя съ Еврейскаго на Россійскій языкъ и совровождаемыя, въ случай необходимости, Апологією противъ вритики новъйшихь истолкователей, такъ же Герменевтическими, Историческими, Археологическими, Филологическими и вритическими примъчаніями. Сочиненіе Копетаненской Миссіи Священника, Магистра Богословія Стефана Сабинина». Изъ этого заглавія видно, что трудъ этотъ принадлежить магнетру священнику Стефану (Карповичу) Сабинену; затемъ, что этотъ трудъ представляетъ собою замечательное изследование въ области экзегетической науки по своей строго научной постановив. Въ трудъ о. Стефана филологическій методъ составляеть и новизну и громадное значение; не говоримъ о другихъ также выдающихся научных элементахъ-поторическомъ, археологическомъ и друг. Сочиненіе Стефана Карповича поэтому снабжено многими подстрочными примъчаніями филопогическими и критическими, —съ указаніемъ многихъ снеціальных сочинскій по предмету библейской визогетики—вакъ на древних такъ и на новъйшихъ языкахъ. И въ этомъ последнемъ случав трудь о. Стефана представляеть собою новизну въ библейской наукв: въ немъ, ножно селзать, впервые примънилось во всей широтъ то важное правило проекта Устава Академій, которое предписывало авторамъ и профессорамь пользоваться внигами по своей спеціальности самыми мучиния и «всегда держаться на одной линіи съ последними отврытіями и усийхами въ важдой наукв» 1). Далве, изъ того же заглавія видно, что планъ сочинскія у автора начертанъ общирный, такъ что настоящая рукопись въ 62 листа менкаго письма, носящая заглавіе: Пророчества Исаін, есть только оведеніе въ пророчества Исаін. Здісь большая часть рукописи посвящена авторомъ раскрытію исторіи современнате прореку государственнаго состоянія тудейскаго народа при его царяхъ, въ связи съ исторією вившинхъ народовъ и съ указаніємъ географическаго отношения въ Гудев техъ земель, о которыхъ пророчествуеть св. Исаія. Для большаго ознавопленія съ рукописью со стороны ея содержанія выписываемь ся параграфы; ихъ въ рукописи немного, всего — 6; но наждый параграфъ, подраздължен на другіе и обнимая предметъ всестороние, ръшаетъ вопросы серьезной важности для пониманія пророчествь одного изъ ведичайщихъ прорековъ Іуден.

- § 1. Раскрытіе цобужденія въ нотолкованію и изъясненію проречествъ Исаін—л. 2-й.
  - § 2. Планъ сочиненія-д. 7-й.
- \$ 3. Исторія Ассирійскихъ царей, современныхъ пророку Исаів д. 7 обор.
- § 4. Взглядъ на состояніе Іудеевь во время Вавилонскаго пліна, на сполько раскрытіє сего состоянія способствуєть из уразунінію прерочествь Исаін, заключающихся въ 13, 14. 21 и 40—66 главаль—
  д. 32-й.
- § 5. Географическое отношеніе земель, о конхъ пророчествуеть Искія въ своихъ пророчествахъ, къ Іуден—л. 46-й.
  - § 6. Черты изъ жизни пророда Исаів—л. 47-й.

Посдадній § содержить въ себь изложеніе обстоятельствь изъ жазни пророка Исаін въ слёдующемь порядкь: А) «Неизвъстность происхожденія Исаін», В) «Посрящаніе Исаін въ пророки», В) «Прероческое служеніе Исаін», Г) «Семейная жизнь Исаін» и Д) «Критическое обозрѣніе сказанія о мученической смерти пророка Исаін». Весь этоть параграфъ составляеть 4-ю часть сочиненія. Въ самомъ началь сочиненія, на обероть заглавнаго диста, въ диде эпиграфа, авторомъ выписаны слихи изъ двухъ посланій ап. Петра—1-го посланія главы І-й, стихи 8—12 и 2-го посланія главы І-й, ст. 19—21.

Въ рукописи встръчаются замътки и поправки, скъздиния руков Г. П. Павскаго, но поправки эти небольшія и нечастия. Въ своемъ письмъ къ Павскому о. Сабинить говорить: «Я остановился на заминые инсемъ къ Павскому о. Сабинить говорить: «Я остановился на заминые инсельтывами и еще доссав испытывамить свои смим; на немърфинися и и испытать налость силь моихъ, изъясия и защищая его... Начало моего изъясиснія я отправияю теперь къ его войю Ісакиму Семеневичу (Кочетову) 1). Бакъ жельтецью было бы дли исид, осли бы ваше войо, какъ намосновательнайшій и глубочайшій знатокъ опрейской цитературы между намини соотечественнявами, удостовін прочесть начало моего изъясненія» 2). Высказанное желаніе было удовлетворень. О. Сабининъ въ сладующемъ письмъ своемъ (черезъ годъ, именье 29 ноября 1830 года) благодарить Павскаго за то, что онъ обратиль свое вниманіе да снакоторую часть» его труда, а главное—за замиминія, весьма навидательныя для него 2).—Такинъ образомъ описываемая вама

<sup>1)</sup> Товернщъ прот. Г. П. Навекато-протојерей, докторъ богосковия; екончался 16 марта 1854 года.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Промоловов, С. В. «Прот. Герасить Петровичь Павск.й», етр. 24 и дал.

<sup>3)</sup> Tamb me.

руковись есть пересля часть громадинго эквегетическаго труда о. Сабинина о прер. Исаін, и нока она равсматривалась здёсь Павскимъ, авторъ готовилъ толкованіе самыхъ прерочествъ Исаінныхъ. Но сохранилось только «первое отдёленіе» этого труда о пророчествахъ Исаінныхъ и то — какъ увидниъ ниже — обнимающее только пять главъ книги прор. Исаін.

9. Пророчествъ Исаіи Отділеніе первос—рукопись въ бол. 4-ку. на 424 страницахъ, писана мединиъ почеркоиъ, чисто и красиво.— Ав. б. Ж А. и—159.

Настоящая руконнов есть продолжение солинения «О пророчествахъ Исаін» того же с. Сабинина. Она носить сабдующее заглавіе: «Пророчества Исаін. Отпролежей первое, накличающее въ себё первыя двёнадцать главъ, насающіяся только Іуден и Іерусалима». Но этотъ первый отдёнь не окончень, такъ какъ въ наспоящей рукописи, хотя и вполить законченной, находится только 5 главъ прор. Исаін.

Толкованіе расположено по пророчествамъ, именю: мересе пророчество обницаеть 1-ю главу нрер. Исаін, еморое обницаеть 2-ю, 3-ю в 4-ю главы, мретес—5-ю главу. Въ наждомъ пророчествъ евон подравдъленія, во главъ которыхъ поставляются вездъ «Надинсаніе», «Со-держаніе», «Словенскій и россійскій переводъ» пророчествъ (въ двастолябца); затёмъ идуть визогехическій и историко-критическій объясненія, съ филологическими примінаніями; послёднее составляеть виднос мёсто въ сочинанія, такъ какъ понти им одинъ стихъ не остается безъфилологическихъ объясненій (съ выпискою словъ еврейскихъ и смрійскихъ). Помимо св. отцевъ авторомъ цитируются многіе и древніе богословы и деръйшію икслёдователи лекста свящь висанія.

Парвое проречество (дл. I) занимаеть на рукописи съ 3-й стр. но 161-ю. Оно жь изоливловании распадается на следующие пункты: надинсание проренества, его содержание, дереводъ на следенский и русский языкъ, единство прерочества, время ироречения, циль, обличения и проречества о будущемъ.

Второе пророчество (гл. Ц. ЦІ и ІУ), заключающее въ себъ таже пункты (съ прибавленіемъ еще одного: «Защищеніе 2-го, 3-го и 4-го стиховъ ІІ-й главы противъ критаки новъйшихъ детолкователей»), за-

Третье прерочество (гд. V) занимаеть съ 359 по вонець (424 стр.). Въ рукописи встръчаются помарки и поправки, сдъланныя карандашемъ: онъ несомивнио принадлежать рукъ учителя его Павскаго, котораго съ Сабинить такъ горячо благодариль за сдъланныя имъ замъчанія и у котораго онъ просиль указаній, руководства и вообще «поддержки въ ревности его къ занятію Ветхимъ Завътомъ».

Въ неврологъ прот. Сабинина, написанномъ въ 1863 году. им находимъ указаніе, что переводъ книги прор. Исаін съ примъчаніями и толеованіями составлень быль о. Сабиненымь на 12 глась. Но въ сожальнію остальныхь 7 главь, относящихся вь 5-ти сохранившимся в вы ше опесаннымъ, мы не имъемъ в начего не знаемъ о судьбъ из вавъ не внаемъ, что сталось, вуда дъвались или гдъ пранятся друге его рукописные труды, какъ-то: библейскій мексиконъ, сирская гранматика, переводъ вниги Іова---въ презъ и стихаль, переводъ изъ Гердера — разговоръ о духъ еврейской поэзін, переводъ проповъдей знаменитаго французскаго проповъдника Булоня. Упомянутый «Библейскій девсиконъ» прот. Сабанана своимъ дестоинствемъ сдвиаль бы честь и теперешнему времени: въ немъ, по отзыву бісграфа, на каждое слово привется по нескольку объясненій, съ попачаність встіх соответствуюшихъ мъсть въ свяш. Писаніи. Не менъе важенъ его переводъ инити Іова-въ прозв и стихахъ. Стефанъ Карповичь, по заивчанію біографа его, «съ особенною любовію занимался внигою Іова». Въ научномъ отношенін особенно важень переводь этой книги въ прояв, «такъ какъ къ нему приложено столько примъчаній, комментарієвь и указаній, сколью могь собрать человъкъ такой огромной эрудиціи, какою обладамъ о. Сабиненъ» (Неврологъ). Болъе 23-къ лътъ прошло со дня смерти прот. Сабинина, и только двъ описаними нами тетради сохранились досслъ. Вще при жизни-въ 1860 году о. Сабининъ растался съ своем богатов библіотевою, воторая вуплена была въ Нью-Горкъ. Трудно предноложить, чтобы вивств съ внигани проданы были и рукописи. У Стефана Варповича осталось большое семейство, гдв очевидно и транились рувеписные труды его, которые при жизни своей онъ по недостатку средствъ не могь издать. Въ последнее время семейство его (жена и 6 дочерей) жило въ Ялть, въ собственномъ нивнін. Неочастиви судьба этого семейства извъстия: мать и 4 дочери, убитые злодъями, сожжены вивсть съ домомъ въ 1882 году въ ночь на 9-е іюля. Не сгорбля ди тучь же н рукописи ученаго протојерен — это дерогое для двтей наследје отъ отца? Въ такомъ случав нужно считать за счастіе, что сохранились вышеописанныя двё тетрада: онё важны и дороги какъ рукописные вымятинен экзегетических трудовъ начала имившенго стелетия, а вичеть сь твиъ вавъ исторические памятники заивчательной эпохи преобразованія духовных Аваденій, — новой съ никъ постановки богословской науки, давшей поколеніямъ знаменитыхъ учителей и знаменитыхъ уче наковъ по переводу и изъяснению свящ. Писанія.

Бабл. А. Родоссий.

## СОДЕРЖАНІЕ 1-# ЧАСТИ

# XPNCTIAHCKAFO YTEHIA

# за 1887 годъ.

| О происхожденіи книги Притчей Соломоцовыхъ.               |
|-----------------------------------------------------------|
| И. С. Якинова                                             |
| Игнатій, патріархъ московскій. Н. Левитскаго. 20—53       |
| Двадцать лэтэ запонодательных ресорит по ра-              |
| сколу 1863—1883 (статья третья). В. В 54—114; 595—611     |
| Синодальный художникъ Аленсъй Антроповъ. Н. По-           |
| *POBCEATO                                                 |
| Заокеанскій запакь въ религіозно-правотвенномъ            |
| отношения А. Лодукива                                     |
| Эпиводъ, изъ истории московскаго Рогомскаго плад-         |
| бища. N                                                   |
| Очериъ развитія религіозно-онлософсиой имсли въ           |
| Исламъ. С. И. Уканецъ 189—213; 578—594                    |
| Ръчь предъ защ <b>етой магистерской дис</b> сертаціи «Со- |
| бесъдованія св. Григорія Великаго о загробной жизни».     |
| 4. Пономарева                                             |
| Культурно-религіозныя движенін въ Лиолиндін.              |
| <i>l. B.</i>                                              |
| Письма съ востова въ преосвященному Инновев-              |
| ію, аржіенископу керсеневону. Сообщикь Н. Вар-            |
| овъ ,                                                     |
| О происхонденів зниги Ениспіаста. И. С. Яки-              |
| ова                                                       |
| Слово, произнесенное въ Эриуполь Сирскоиъ 30-го           |
| варя Стесановъ Пагеда                                     |
| Объ основани и устройство главной дуковной се-            |
| нарін при Виленскомъ университеть 1803—1832 гг.           |
| л. Жуковича                                               |
| Результаты изогодованій о хеттейских памятин-             |
| ть, добытые въ западно-европейской литературъ.            |
| цента И в. Тронцкаго                                      |
| Іерусалимъ и Палестина (продолжение IV). Н. Ти-           |
| 377—398                                                   |

| Изъ новооткрытыхъ памятнивовъ христіанской           |                             |
|------------------------------------------------------|-----------------------------|
| проповъди. Н. Барсова                                | 399-405                     |
| Новое раскольническое сочинение. А. Д                | <b>40</b> 6-414             |
| О происхожденім вниги Півснь Півсней. И. С. Як и-    |                             |
| О происхожденіи вниги П'яснь П'ясней. И. С. Я в и-   | 469-507                     |
| О преступленіяхъ и наказаніяхъ первовныхъ. И. Ми-    |                             |
| дованова                                             | <b>508</b> —55 <sup>0</sup> |
| Міръ усопшихъ по изображенію П. Виргилія.            |                             |
| Марова. А. Садова                                    | <b>560</b> —577             |
| Секта штундъ въ ен современномъ положения. N.        |                             |
| Письма Гавріния, архіопископа рязанскаго къ Ин-      |                             |
| новентію, архіенископулерсонскому. Сообщикь Н.Б а р- |                             |
| COB5                                                 | 623-662                     |
| Культуриал рожь Византін вообще и въ южной           |                             |
| Италін въ частности                                  | <b>663—</b> 730             |
| Ръчь, произнесенная нь акторомъ закв спетер-         |                             |
| бургеной духовной анадемін въ день отолитиято зоби-  |                             |
| ден со дня режденія покойнаго прот. Г. П. Павснаго,  |                             |
| 4-го марта 1887 г., доцентомъ закадемін Иваномъ      |                             |
| Троициим                                             | 731-74)                     |
|                                                      |                             |
| Вь овабыхы прывоженыесь:                             |                             |
|                                                      |                             |
| Толкованіе на книгу пророка Исаін. И. О. Як в        |                             |
| мова и О. Г. Едаонев ага. 529—544; 545—560;          | <b>561</b> —57              |
| Протоковы засёданій совёта спб. дух. акаденін за.    |                             |
| 1883—4 учебный годэ                                  | 65—                         |
| Отчеть о состоянія сиб. дух. экспенія за 1886 г.     | 415-43                      |
| Объясненіе Мв. V, 22; 38—42; VII, 1; Лук. VI, 37     |                             |
| у графа Тодотого (ръвь, свасания в. о. пров. С. А.   |                             |
| Солдертинскимъ, на торжественномъ годичномъ актъ     |                             |
| с,-петербуриеной дук. академін 12 севрали 1686 г.).  | 488-4                       |
| Рукописные намятники трудовъ по перевону и изъ-      |                             |
| яснению священными книго Ветгаго Завага прот.        |                             |
| Г. П. Павопаго и ученина: его прот. С. К. Сабимина.  |                             |
| Протоколы засъданій совъта сиб. дух. академін за     |                             |
| 1885—6 учебный годы                                  | 811                         |

# овъявленія.

## Отъ Совъта С.-Петербургскаго Славянскаго Благотворительмаго Общества.

......

Въ торжественномъ собраніи гг. членовъ С.-Петербургствго Славянскаго Благотворительнаго Общества, состоявшемся 13 Мая, 1885 г., по случаю исполнивщагося тысячельтія блаженной кончины Св. Месодія, архіспископа Моравскаго, учрежденъ, въ дамять Славянскихъ первоучителей, конкурсъ, съ двумя премінии, одкой въ 1500 р. и другой въ 500 р., за дучшія сочиненія, падиксанныя на сладующую тему:

Представить историческіе очерки образованія общихъ дитературныхъ языковъ у древнихъ Грековъ, Италиковъ, у новыхъ народовъ романскихъ (итальянскаго, французскаго, испанскаго) и. германскихъ (англійскаго и намецкаго). Изложить судьбы дерковво-славянскаго языка у ряздичныхъ народовъ славянскихъ до нозъйшаго времени. Прослъдить распространение чешскаго языка Словановъ, у Поликовъ, — польскаго въ Западной Руси: у Маюруссовъ и Бъюруссовъ, сербскаго у Хорватовъ. Просивдить 10 возможности со временъ Петра Великаго или Ломоносова до ашихъ дней успъхи русского языка у Болгаръ, Сербовъ, Хорваовъ, Словенцевъ, Словановъ, Чеховъ, Сербовъ-Дринчевъ, Поляовъ. Изложить въ хронологическомъ порядке и въ известной потемъ ревенобразния появивиния, начиная съ. Криманичи до ослідняго времени, среди славнискихи инсарслей, мийнія по воросу о несиместь литературномы общемы, объ сбщемы дипловтическом в органи и о интературноми славянском сраисти. ъ заплючение, опирансь на результаталь предъидущиль инсивваній и на историческить анклогіять древнить и новыхы обраванныхъ странъ и народовъ, авторъ долженъ самъ поставить разсмотрить вопросы: возможно-ди и необходино-ли интературное пиство- народностей славнискить?: При этомъ звусръ не додженъ гускать жаз вину существованія въ Италіи, Иснавіи, Франціи, Анпн. Германів личеракурной м'ястней обработки очувалими з нарвчій поднаржий; даже говоровъ, неисчезнувшей и непрервавшейся съ утвержденіемъ въ этихъ странахъ общихъ литературных явыновъ.

Сочиненія на вышензкоженную тему должны быть представлени въ Совътъ С.-Петербургскаго Славянскаго Благотворительнаю Общества (С.-Петербургъ, площадь Александринскаго театра, № 7), не повже 11 Мая 1888 года, безъ означенія имени автора только съ номеромъ или девизомъ.

Обозначение имени автора должно быть приложено въ особоть наглухо запечатанномъ вонвертъ, на которомъ должны быть приножены номеръ или девизъ рукописи.

По присужденіи, по докладу Совьта общему собранію, за кушія сочиненія премій, таковыя будуть выданы соискателямь, по вскрытім вонвертовь съ ихъ именами, въ торжественномъ собрани гг. членовъ Славянскаго Общества 14 февраля 1889 года.

За лучшее сочиненіе будеть выдано 1500 р., за второе же 500 р. Сочиненія могуть быть написаны по-русски, или на люботь изъ славянских нарачій, или даже на одномъ изъ нав'ястивйщих западно-европейских языковъ.

Если Славниское Общество признаетъ нужнымъ, по соглашенъ съ авторомъ, надать въ свътъ (буде сочинение рукопись, а ве печатная книга) премированное сочинение,—то оно его печатаетъ только на русскомъ языкъ, хотя бы оригиналъ былъ и неруссків.

При присужденіи премін им'яются главн'яйше въ виду сладующія качества: точность, полнота и обработка сообщенных сантовъ, ясность доводовъ и достоинство изложенія.

# Боголюбивые и Христолюбивые Благотворители!

На Кавиазъ, въ полудикой Абхазін, на берегу Чернаго поря на ивстъ древняго храма Св. Апостола Симона Канонита, ныт успроявается съ излію просвъщенія тузенныхъ жителей свътох Христовой въры Ново-Асонскій Монастырь во имя Пресвято Богородиды Иверской, Св. Апостола Симона Канонита и съ с борнымъ храмонъ во имя Св. Великомуч. Пантеленмона. Въ этом Монастыръ въ настоящее времи находится уже до 200 человъ братства и основателями его—русскіе ински монастыры Св. В ликомуч. Пантеленмона на Св. горъ:Асонской. Къ Ново-Асонскои Монастырю педавис по Вы с о чайшиму новельнію причислен древній Пипундскій храмъ, куда німогда быль посланть въ запченіе Св. Іоаннъ Златоусть; храмъ сей возобновленть и основичен

3-го сентября 1885 года и теперь при немъ устроивается отъ Ново-Аеонскаго Симоно-Канонитскаго Монастыря скитъ для братів желающихъ болье уединенной жизни. Храмы Св. Апостола Симона Канонита и Пипундскій основаны въ VI въкъ по Рождествъ Христ. въ парствованіе Греческ. Императора Юстиніана, отъ которыхъ оставались однъ стъны, заросшія древами и травой.

При Ново-Асонскомъ Монастыръ Симона Канонита устроена школа для абхазскихъ бъдныхъ мальчиковъ и сиротъ, съ содержаніемъ ихъ отъ Монастыря. Существованіе Монастыря въ этой странт приноситъ большую пользу какъ въ нравственномъ, такъ и въ политическомъ отношеніи. Означенный Монастырь устроивается доброхотнымъ приношеніемъ христолюбивыхъ благотворителей.

Русское правительство, постоянно заботящееся о поддержаніи обителей, обратило свое вниманіе и на Ново-Асонскій Симоно-Канонитекій Монастырь и нына Высочай ще разрашено отъ этого Монастыря устроить Церковь и часовию на маста, пожертвованномъ г-жею Анастасією Ивановною Климентьевой, въ С.-Петербурга, на углу Забалканскаго проспекта и 2-ой роты Измайловскаго полка.

Посему просимъ всихъ Христолюбивыхъ благотворителей, любищихъ благолъпіе храмовъ Божінхъ, оказать посильную помощь устроивающемуся Ново Асонскому Симоно-Канонитскому Монастырко на Кавказъ и имъющейся строиться отъ него въ С.-Пегербургъ Церкви и часовни на вышеозначенномъ мъстъ. Всякое приношеніе будетъ принято съ благодарностію, и Господь всеілагій Мадовоздантель, по объщанному Имъ въ Св. Евангеліи обътованію, воздасть благотворителямъ сторичнымъ возданнемъъ семъ и будущемъ въкъ.

Желающіе оказать посильное приношеніе на это святое діло огутъ жертвовать по своему усердію кто чімъ можеть: деньгами церковною утварью: Иконостасами, Паникадилами, сосудами, вангеліями, напрестольными одеждами, священническими обламіями и проч. предметами; при этомъ мы просимъ жертвовамей при жертвіз своей сообщать имена свои и родныхъ своихъ сво здравій, такъ и зауповой для поминовенія по чину обили Ново-Аеонской и во вновь устрояемомъ храмі въ С.-Петергъ. Желающіе могуть посылать свою жертву по слідующему ресу: въ С.-Петербургі, по Забалканскому проспекту, на углу в роты Измайловскаго полка, довіренному Геромонаху, отпурка поты

Алексъю, гдъ въ настоящее время производится и самая постройка храма и часович.

Въ прошедшемъ году издана книга: «Полное описаніе Абхазів и ея опрестностей» съ планомъ Абхавскаго приморскаго берега Кавказа и съ 21 рисункомъ Христіанскихъ памятниковъ. Желающіе мивть эту внигу могутъ выписывать отъ вышеовналеннаго Геромонаха Алексия.

# Боголюбивые Православные Христіане!

Въ деревнъ Кипинъ, Новгородской губерніи, Демянскаго увада, въ 32 верстахъ отъ г. Демянска, мъстные прихожане воздвигаютъ вновь каменный храмъ, съ тремя престолами, изъ комхъ главный—въ память Покрова Пресвятыя Богородицы, а прадъльные—первый въ честь Св. Благовърнаго Великаго Князя Александра Невскаго и въ память Священнаго Коронованія ИХЪ ИМПЕРАТОРСКИХЪ ВЕЛИЧЕСТВЪ, а другой—въ честь Преподобнаго Отца нашего Нила Столобенскаго.

Повторяющійся сряду два года неурожай жайбовъ истощить наши скудныя средства, и мы вынужденными находимся обратиться съ усердною просьбою о помощи, съ твердою увърежностью, что настоящій призывъ нашъ найдеть сочувственный откликъ въ серднахъ любителей благольнія дома Господня, помнициять завіщаніе Свв. Апостоловъ: Другь къ другу любовь усердную импіте;... таковими бо жертвами благоугождается Вогь. (І Петр. IV, 8; Евр. XIII, 16).

Помертвованія могуть приниматься: чрезь Г. Новгородскаго Губернатора; чрезь Семеновское Волостное Правленіе на мия г. Повъреннаго Строителя крестьянина Алексан Михайловича, и посильная помощь чрезъ сборщина, безерочно-отнусинаго унтеръосицера Егора Типоесева.

Адресъ храма: Новгородской губерній, Демянскаго увзда, Семеновской волости, при деревнѣ Кипино.

# AAHCROE YTEHIE

# 1887.

#### AHBAPL- DEBPA/IL.

У: 1 — 2-й Прибавленій къ «Церковному Въстнику», надаваемому при с.-петербургской духовной академіи.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

| I. Толкованіе на книгу пророка Исаін (главы XXXIV,                 |                |
|--------------------------------------------------------------------|----------------|
| 17; ХХХУ, 1-8. О. Г. Елеонскаго                                    | 529 - 514      |
| 11. О происхожденім книги Притчей Соломоновыхъ (язъ                |                |
| посмертныхъ записокъ И. С. Якикова)                                | 3— 19          |
| III. <b>Игнатій, натріархъ месковскій</b> (историко-біографическій |                |
| очериъ). Н. Левитскаго                                             | 20 53          |
| IV. Двадцать автъ законодательныхъ реформъ по расколу              |                |
| (1863-1886 г.) статья третья В. В                                  | <b>54</b> —114 |
| V. Списдальный художникъ Алексей Антроновъ (изъ                    |                |
| ясторін маръ къ улучшенію иконописанія въ XVIII вака)              |                |
| Н. Покровскаго                                                     | 115134         |
| VI. Заоженскій вападъ въ редигіозно-правственномъ от-              |                |
| номенія — публичныя чтенія въ польку недостаточныхъ                |                |
| студентовъ с. петербургской дух. ввадеми и воспитании-             |                |
| ковъ спетербургской дух. семпнарін (Чтеніе второе: Про-            |                |
| (0                                                                 | 1              |

(См. на послъдней страниць).

#### С -ПЕТЕРБУРГЪ.

Типографія О. Елеонскаго и Ко. Невскій просп., № 134. 1886. Редація просить городових в иногородових подпистивова ду пать свои трабованія примо въ редакціві «Церковнаго В'ястинка» и «Хря-стівновиго Чтенія» при С.-Петербургокой дуковной виндемія Цта-на 52 повера «Церковнас» (Кастовка» 1896 г. т. винивани «Хригоский» Чтонія» (втего —больше 200 початными внечони) 7 р. с. ст. перет. Откловогодовое водавіє «Церковнаго Вастинка» съ переквиното в р. 6.7—«Хретівасваго Чтенць съ «Толнованільня» — 5 р. За границей для войка міста на оба журовия 9 р., за имедый отдельно 7 р.

BR PERAKUH ZEE HPOZAROTOR:

 Христіанское Чтеніо за 1822, 1823, 1824, 1826, 1827, 1833, 1846, 1839, 1840, 1843, 1844, 1845, 1846 в 1817 гг. по 2 р. за отнеживаре кат. дего года бого порез, и по В р. съ перес, Кыппомильний одноврежено въ већ перечисаевные 18 годока платита беза перес, 18 р., са перезылков 13 у.

II. Xpueriaucsos Treute sa 1848, 1856, 1855, 1859, 1860, 1861, 1841. 1863, 1964, 1965, 1966, 1967 a 1966, rr. no 6 p. na oznewszapu zamero rome бень перис. и по 4 р. с. съ перисмания; за век 13 година 30 р. бен пер-

и 35 р. съ пересыдною,

111. Xpacrianczos Tronie sa 1849, 1850, 1803, 1805, 1807, 1870, a 1871 rr. no 4 p. sa amerikaspa nangaro roja 6635 nepec, a no 6 p. ca nepec, sa net natera 7 rugora 28 p. 6635 nepec, a 28 p. ca nepeciasmu.

1V. Xpucrianczos Tronie sa 1872, 1873 g. 1874 rr. no 4 p. c. na spennance nangaro roja 6635 nepec. a no 6 p. ca nepecialnos.

Xpucrianozoe Trenie as 1870, 1876, 1877, 1878, 1879, 1890, 1981 1882, 1885, 1884 a 1885 cr. swaces on Hope, B. no 6 p. on usp.; oranges on 6 p. Ва ней нализ присчениме годи чожно получить журовать и отдильными выпоначи по 76 и. безъ перес, и по 1 р. съ пересывнот.

Въ «Храстівисновъ Чтенія» за предпіо годія пожещени важдующі безали си. Голина Заптоунта; в) на на. Далий са, поостолога за 1856 и 1867 г. в на послена на Есосанама и Колосината - за 1859 г. в) на послена на Сегранпамь, съ Тимпеси, въ Титу въ Филимпеу и из Епресиъ-за 1850 г. VI. Отдаления падація:

Веседы св. Ісанна Завтоуста:

1) на антіскійскому народу, т. І. Ц. 1 р. бого перес. в 1 р. 60 к га нер.

2) un Enaureste Ioanua, ma rosia (on unumura v. 34 a.).

Пина на оба тома 1 р. 50 м, боль перосмики и 2 р, съ персеминия.

3) as passur where Ca. Hacania, spir ross for 1-was 2 c. 25 d., as 2 - a. 35 д.). Цлав во три тома М. р. беот перек. и ф р. гъ пер. ф) на развые случан, два тома (ст. 1-ма т. 56 д., 2-ма т. 54 д.). Од ка

- оба тома S р. бого пересылка в B р. съ пересылков b) на 1-е посклите из Корписацият, два тома (съ 1-гъ т. 57 г., съ 2-г-27 г.). 1 р. 26 к. бого пересылка в 1 р. 60 а. съ перес. 6) Инсьии Злагоуста (20 г.). 60 бого перес, и 76 г. съ пересылком.
- 7) Пиския Өсодора Отудита, два тока (м. 1-м. т. 2) г., во 2-м. в. 32 а. ј. 1 р. 50 ж. бекъ пересмаче и 2 р. съ перезмачен

8) Царковила деторія Епосиів Піненза, і-в т. (34 д.) 1 р. бель вер-

емяни и 1 р. 60 и. еч. перосывания.

Пременат, Филирета - Сп. подражница восточной первоп (25 д.).
 Сего, пересылана в 1 р. 25 к. съ пересылання.

10) Пров. И. В. Чеващова-Древий сорим сечество (15 с.). 76 с. ост-

перес, и 1 р. из пересыздою. 11) Матр. Шатуны-Кампинческое права (40 г.). 1 р. 600 к пер. 1 .

50 г. ст пересывного. 12) Пата пинустина «Собранія древних» зитургій». Ціно откільня 1 р. ст пересызного, в редук вереть й р. в. от деробетите. 13) Указателя як Христіанскому Чтенію за 1811—1870 г. на гра

30 в. богь порес, в 60 в. съ поредымою.

14) Honogengerenge yerretere an expect. Tr. on tott- 10000 High HO at feets sepace, 50 s. ets sepace A sa ofia Venezyma 70 a . . .

15: Генетическое введение ва правоскавное богошняю. Јенизапления студентник) прот. О. О. Собонской. Цана ВО в., са поро-16) Положеніе о привант и прениуществить дода, одга-при куковно-учебника запеденняка. Цана ВО в са резембира

| goss                                                                                                          | 560—577                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| V. Очеркъ развитія религіозно-философской жизни въ                                                            | •                        |
| Исланъ. Глава II. Шішты. — Вознивновеніе шінтства. —                                                          |                          |
| Причины приверженности шінтовъ къ Али.—Обоготвореніе                                                          |                          |
| персами доносудьманской впожи своихъ царей и обоготво-                                                        |                          |
| рене Али и его потомковъ персами-мосульманами.—На-                                                            |                          |
| савдственность власти и божественное право у персовъ. —                                                       |                          |
| Ученіе шінтовъ о Мегди,— Мессін мосульнанскаго міра.—                                                         |                          |
| Возникновеніе этого ученія и его исторія. — Мугамиедъ                                                         |                          |
| «сынъ Ханеонтяни». — Мухтаръ, «намъстиниъ Мегди». —<br>Возникновеніе ученія о сирытонъ имамъ, — Мисъ арійской |                          |
| минеслогін о сирыншенся на время оть глазълюдей геров.—                                                       |                          |
| Али, сынъ Гусейна. — Сынъ его Муганиедъ. — Младшій братъ                                                      |                          |
| Муганиеда—Зейдъ.—Абу-Муслянъ.—Ал-Можанна.—Шестой                                                              |                          |
| нивиъ шінтовъ-Джаевръ.—Седьной нивиъ-МусаВось-                                                                |                          |
| мой имамъ — Али-Риза. — Девятый, десятый и одиниздиатый                                                       |                          |
| нивны: Муганиедъ Али и Гъсанъ.—Исчезновеніе двънадца-                                                         |                          |
| таго ниама шівтовъ Муганиеда, сына Гасана. — Сенты въ                                                         |                          |
| шінтетвъ. С. И. Уманца                                                                                        | 578594                   |
| V1. Двадцать авть законодательных реформъ но рас-                                                             |                          |
| колу 1868—1888. (Окончаніе). В. В.                                                                            | 595—611                  |
| <b>УП.</b> Секта штундъ въ ен современномъ пеложенін. N                                                       | <b>612—622</b>           |
| VIII. Инська Гаврінла, архіопископа разанскаго къ Инно-                                                       |                          |
| жентію, архісинскому херсонскому. Сообщиль Н. И.                                                              |                          |
| Вареовъ                                                                                                       | 623—662                  |
| <ol> <li>Культурная роль Византій вообще и въ южной Ита-</li> </ol>                                           |                          |
| дін въ частности.                                                                                             | 663—730                  |
|                                                                                                               |                          |
| Ж. Рачь, произвесенная въ актоновъ заяв снетербург-                                                           |                          |
| омой духовней академін въ день столічняго юбился                                                              |                          |
| со дня рожденія нокойнаго прот. Г. И. Навскаго,<br>4-го марта 1887 г., доцентомъ академія Иваномъ             |                          |
|                                                                                                               | 731—745                  |
| Тронцкимъ                                                                                                     | 101-140                  |
| <b>ХІ.</b> Руковисные памятники трудовь по переводу и изъясне-                                                |                          |
| нию свящ, инигъ Вотхаго Завъта прот. Г. И. Навскаго                                                           | •                        |
| ученика его прет. С. К. Сабинина. А. С. Родосскаго.                                                           | <b>6</b> 66— <b>6</b> 66 |
| 11 протоколы засъданій совъти спетерб, духовной                                                               |                          |
| <b>вызаденін за 1885—6 уч. г </b>                                                                             | 81—112                   |
|                                                                                                               |                          |
| Печаты дозволяется. 5 мая 1887 г. Ординарный просессоръ                                                       | спотер-                  |
| гожож духовной акадомін Ивань Тронцкій.                                                                       |                          |

17) Обозраніе посланій св. ап. Павла въ Кориновнамъ. Пров. И.

Голубева (337 стр.) Цана 80 коп., съ перес. 1 рубль. 18) Первый выпускъ «Толкованій на Веткій Вавіча». Цана 1 р. 25 г. съ перес. Второй выпускъ—цана 2 р. съ пересылкой. За оба выпускъ выст цъна 2 р. 50 к., съ пер. 3 р. 3-й ами ц. 75 к. безъ перес. и 1 р.съ пе 4-й вып. ц. 75 к., съ перес. 1 р. 5-й вып. п. 75 к., съ перес. 1 р. 64 мг. п. 1 р. 25 п., съ перес. 1 р. 50 к.

19) Грамота константинопольскаго натріарка Пансія І нь ш сконскому патріарху Никону. Орягинальный техота съ русскима прев дома и приначаніями. Изданіе редакція «Христ. Чтенія», Сиб. 1881. Цін. 1 р.

съ порес, (печатано въ ограниченномъ количества вивемплировъ 1.

#### продаются еще сладующія книги:

1) Объ отношение писателей класонческихъ въ библейских но возаржино христіанских апологетовъ. Соч. пров. соб. дук мр. E. Ловиника. 1872 г. Цана 1 р. 25 и., съ пересымною 1 р. 50 к.

2) Исторія санктнегербургской духовной анадемін. Сез. П. А.

Чистоенча. Цана 1 р. съ перес.

3) Курсь опытной психодогіи. Кюже, Саб. 2-е вед. 1875 г. Ц. 1 р. 25 г. Семейная жизнь въ русскомъ расколь. Историческій очерть рескольняческого ученія о бракъ. Выпускъ 1-й (отъ начала расколь до паретванія виператора Николая I). Соч. пров. ападемія И. Нилоскию. Папа 1 у. 75 и., съ перес. 2 р. Выпусвъ 2-й (царствованіе пиператора Неволяя I). Цян

1 р., съ перес. 1 р. 25 п. 5) Ивспольно словь о русси, раскола. Его же. Цвин 76 ч. съ ма 6) Учебинкъ догики. А. Соппылима. Изданіе 5-с Цпил 50 ж. съ пт

65 п. При требовании не менње 10 виз. за перес, не прилагается.

7) Исторія вовсоедивенія западно-русских уніатова старих времень. Сот. М. О. Кольовича (Стр. XI в 400). Цляв 2 съ перво.

8) Объ апокрисись Христофора Филадета. Изследованіе Н. А. Ос-балановича. Спб. 1873 г. Цана 1 р. 25 к., съ перес. 1 р. 50 к. 9) Отношеніе греческаго перевода LXX толковникова са епрейскому мазоретскому тексту въ книга пророка Теремін. Изсладовані И. Якимога. Спб. 1874 г. Цана 1 р., съ перес. 1 р. 25 п.

10. Догматическое учение о семи перковных таниствих эт творенівка дренивішиха отцова и писателей церкии до Оригона видочительно Пров. А. Катанскаю. Саб. 1877 г. Ц. 2 р. 50 к. съ пер. (201, печ. д.).

11 Историческое обозраніе свищен, книга Новаго Завата, быпускъ первый, Свящ. В. Ромедественскато. 1878 г. (263 стр.) П. 1 р. 25 п. съ пер

12) Константинопольскій патріархь и его вавоть надь руссков церковію. Соч. прос. Т. Барсова, 1878 г. Цвна 3 р. съ перес. 13) Историческіе, критическіе и нолемическіе опити. Прос. Варсова, 1878 г. (567 стр.). Цтна 3 р. съ перес.

14) Кинссификація выподовъ. Просессора М. Кориссию. Пала 2 т 15) Провехожденіе древне-христіанской базилики. Допента Н. 3 просекцю. Цана 1 р. 75 п. безъ перес., 2 р. съ пересычкою,

16) Историческая минучесть русскаго народа и ся культури особевности. М. Коллония. 1883 г. Цана 25 п., съ персемией 30 к.

17) Дидактвческое значение священной история въ вруга ментарнаго образованія. Выпускь 1-й. С. Соллериниченно. Сиб. 1853 г. П.

18) Виссиріонь Никейскій. Его даательность на верраро-вапуча скоит соборт, богословскіх сочинскіх и вначеніє на поторім гумпав А. Сидова. Сиб. 1883 г. Ц. 2 р.

Вазантійское государство и церковь въ М. в. Н. Сключа повоз

Спб. 1884, Ц. 3 р.

20) Исторія Израндьскаго народа на Египта отв поселенів во за Гассич до отипетскихи навней. Сот. экстраорд. прис. О. Елеопести. 1884 г. Ц. 2 р.

21) Матеріалы для біографія Наповецтія, архіся, кереспаслада

проф. Н. И. Барсова, Выпускъ 1-8 Соб. 1884 г. Ц. З р. 22) Моторія первобытной кристіанской проповіди до IV Соч. провессора Н. И. Барсова. Соб. 1885 г. Ц. З р. 50 к.